
        
            
                
            
        

    
PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ TRANG  

NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

HT. Tịnh Không giảng 

(Tập 261 - 310) 



Tập 261 

Nếu như vẫn còn nghi hoặc, vẫn còn giải đãi, vẫn còn lười biếng thì vấn đề đã nghiêm 

trọng  rồi.  Người  nào  ngày  ngày  giảng  Kinh  cho  bạn?Bạn  có  được  bao  nhiêu  phước 

báo?Tìm một người thiện tri thức ngày ngày có thể nghe họ giảng Kinh thật chẳng dễ 

dàng, nhưng hiện  tại  có những thiết bị như  máy  ghi hình, việc  này  thì rất thuận tiện 

cho chúng ta. Pháp sư giảng bộ Kinh này, chúng ta đem băng ghi hình mang về nhà, 

ngày ngày có thể nghe đi nghe lại. Đây là việc mà người thời trước không có cách nào 

tưởng tượng ra, đây là con người đời nay chúng ta có phước, người xưa không có cách 

nào tưởng tượng ra nổi. Chúng ta ngày nay đã làm được, vậy ngày nay bạn ở nhà dùng 

những  thiết  bị  tiên  tiến  này,  bạn  có  dùng  để  nghe  Kinh  không?  Hay  là  bạn  dùng  để 

xem phim truyền hình, để nghe nhạc? Việc này chính bạn là người hiểu rõ nhất. Nếu 

như bạn đem thời gian đó chỉ để nghe Kinh thì bạn sẽ thành tựu. 

Người ở trong nhà thì nhiều, hiện nay tuy là gia đình nhỏ, ngoài vợ chồng còn có con 

cái, có những lúc còn có bạn bè người thân đến, vì thế hiện nay hầu hết các gia đình ở 

trong các thành phố không chỉ có một cái truyền hình. Tôi đi quan sát thấy rất nhiều, 

mỗi  phòng  trong  nhà  đều  có,  rất  dễ  dàng  dùng  một  cái  phòng  để  chuyên  nghe  Kinh 

Phật. Ngày ngày bạn nghe Kinh, nghe một cách rất thích thú,không nghe mấy thứ đó 

của  họ,  dần  dần  họ  sẽ  đến  hỏi  bạn  cái  đó  thật  sự  nghe  rất  hay  phải  không?  “Không 

 sao, cứ đến xem thử” ,từ từ bạn sẽ độ được hết những người ở trong nhà bạn, cũng độ 

được luôn những người hàng xóm của bạn. Bạn phải có cái tâm lâu dài, bạn phải đem 

cái thành tích tu học ra cho tất cả mọi người xem, như vậy thì mới được. Chư Phật Bồ 

Tát niệm niệm đều lo nghĩ vì người khác. Nguyên tắc này nhất định phải nhớ cho kỹ, 

không nên lo nghĩ vì bản thân, bạn ở nhà mỗi ngày nghe Kinh tám giờ đồng hồ không 

phải vì chính mình, mà vì tất cả những người trong nhà, âm thầm thay đổi, tự độ độ 

người, không phải tự tư tự lợi. Chỉ cần công phu sâu, thời gian dài, nhất định có thể 

cảm động người. Đây là khẳng định. Cho nên chúng ta hiểu rõ những vấn đề này, ghi 

nhớ những kinh nghiệm giáo huấn tu học của Đại đức xưa, không những phải học tập 

mà  còn  phải  phát  dương  quang  đại,  lợi  ích  xã  hội  đại  chúng.  Phải  đem   “oai  thần 

 quang  minh,  tối  tôn  đệ  nhất”   của  Phật  A  Di  Đà  biểu  hiện  ra  ở  ngay  trên  người  của 

mình, xem có nhận được tôn xưng là người xuất gia đệ nhất của xã hội đại chúng hay 

không, là người xuất gia tối tôn hay không? Đến một ngày nào đó chúng ta ở trong xã 

hội này được người ta xưng tán là tối tôn đệ nhất, chúng ta mới không có lỗi với Phật 

A Di Đà, mới là học trò của Phật A Di Đà. Ngài ở trong chư Phật là tối tôn đệ nhất, thì 

- 1 - 

hàng học trò cũng phải là tối tôn đệ nhất trong tất cả học trò.Chúng ta có từng nghĩ đến 

hay chưa,có chăm chỉ nỗ lực để làm hay chưa? 

Câu  nói   “thập  phương  Phật  tán” ,    “biến  chiếu  Đông  phương  hằng  sa  thế  giới” ,  câu 

này đã nói rất cụ thể,phía sau là  “Nam -Tây -Bắc phương, tứ duy thượng hạ” , tứ duy 

là Đông Bắc, Đông Nam, Tây Bắc, Tây  Nam, cùng thượng phương và hạ phương là 

mười phương. Mười phương chư Phật đều tán thán Phật A Di Đà. 

Chúng ta xem phần sau cùng của đoạn này. 

Kinh văn: “Nhược hóa đảnh thượng viên quang, hoặc nhất, nhị, tam, tứ do-tuần, 

hoặc bách thiên vạn ức do-tuần. Chư Phật quang minh, hoặc chiếu nhất, nhị Phật 

sát, hoặc chiếu bách thiên Phật sát, duy A Di Đà Phật, quang minh phổ chiếu vô 

lượng vô biên vô số Phật sát”. 

Những câu Kinh văn này đều rất quan trọng, khi đọc đến chúng ta không thể nào được 

qua  loa.  Phật  có  thân  quang,  có  phóng  quang.Chúng  ta  nói  đến  Phật  quang,  thông 

thường là có hai loại này. Thân quang là thường quang, quầng sáng trên Phật đỉnh là 

thường quang. Thân thể của Phật cũng phóng quang, đây cũng là thường quang. Hào 

quang  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  trên  các  Kinh  điển  nói  hào  quang  của  thân  tám 

thước,  nếu  như  phóng  quang  thì  sẽ  khác.  Cái  thân  mà  chư  Phật  sở  hiện  không  như 

nhau, thân quang cũng không như nhau. Thực tại mà nói, Phật Phật đạo đồng, làm gì 

có  cái  khác  nhau. Chúng  sanh  không  tương  đồng, chúng  sanh  nghiệp  chướng  không 

như nhau, người có nghiệp chướng nặng thì nhìn không thấy Phật quang, người nghiệp 

chướng nhẹ thì có thể nhìn thấy Phật quang, người nhẹ hơn nữa thì thấy hào quang của 

Phật  càng  lớn.  Phật  phóng  quang  diệc  phục  như  thị,  đây  chính  là  từ  nghiệp  lực  của 

chúng sanh mà nói. Ngoài ra còn có một cách nói, là từ duyên phần của chúng sanh 

mà nói. Người thế gian này chúng ta cũng như vậy, gặp được người có duyên thì rất 

hoan hỷ, người không có duyên thì không muốn gặp mặt họ. 

Từ chỗ này mà xem thì chúng ta biết được, Phật A Di Đà và hết thảy chúng sanh trong 

mười pháp giới là có duyên sâu nhất.Vì sao vậy? Vì Ngài phóng quang càng lớn hơn. 

Đối với sự việc này thì chư Phật không như nhau. Có một số người trong quá trình tu 

hành thành Phật của mình rất ít kết duyên với chúng sanh, chỉ lo tu chính mình, quả 

thực họ đã thành Phật, tuy rằng phát nguyện “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, cái 

nguyện  này  thì  hoàn  toàn  tương  đồng,  nhưng  kết  cái  duyên  với  chúng  sanh  không 

rộng, kết cái duyên không đủ sâu. Chúng ta cũng nghe thấy ở trong Phật pháp thường 

hay nói:  “Phật không độ người không có duyên” . Chúng sanh này không có duyên với 

Phật, vậy thì hết cách. Thế Tôn năm xưa tại thế, Thành Đông lão mẫu không có duyên 

với Phật Thích Ca Mâu Ni (câu chuyện này có rất nhiều người biết), nên Phật Thích 

Ca Mâu Ni độ không được bà. Phật làm một thử nghiệm cho chúng đệ tử xem, Thành 

Đông lão mẫu từ bên kia đi đến, Phật bèn từ phía đối diện đi lại, bà lập tức đổi hướng, 

đi sang con đường khác, tuyệt nhiên không muốn gặp mặt Phật. Phật có năng lực hóa 

thân, đến bên đó, bà lại đổi hướng. Cuối cùng Phật liền biến hiện thành bốn cái thân 

- 2 - 

bao vây bà bốn hướng, bà cuối đầu xuống khóc lóc, cũng không thèm nhìn Phật một 

cái, vì không có duyên mà.Phật bảo học trò của Ngài là Xá Lợi Phất đi độ bà, Xá Lợi 

Phất có duyên với bà nên vừa đi là đã độ được.Phải xem ai có duyên với ai.Ở chỗ này 

thì chúng ta liền hiểu được,  “chư Phật quang minh” , đây là nói phóng quang, quầng 

sáng trên đầu phóng quang, hoặc giả là  “nhất, nhị, tam, tứ do tuần” . 

Do tuần là đơn vị đo độ dài của Ấn Độ khi xưa. Xưa kia các Đại đức phiên dịch, do 

tuần có ba loại là đại, trung và tiểu. Đại do tuần bằng 80 dặm  của Trung Quốc ngày 

xưa, trung do tuần bằng 60 dặm, tiểu do tuần là 40 dặm. Thực ra mà nói, cái dặm này 

theo  cách  tính  của  Trung  Quốc  thời  xưa thì  ngắn  hơn  so  với  chúng  ta  hiện  nay,xem 

đơn vị thước dùng thời nhà Chu, đại khái chỉ khoảng chừng sáu phần của thước Trung 

Quốc ngày nay, cho nên chúng ta thường xem thấy ở trong các sách cổ, chiều cao của 

mỗi người đều là hơn một trượng, trên thực tế thì cũng như người hiện nay chúng ta, 

vẫn cao gần bằng như vậy. Thước ngày xưa ngắn, thước chúng ta ngày nay dài hơn. 

Một do tuần, chúng ta nói thế nào thì cũng xa tương đương mười dặm đường, ánh sáng 

rộng lớn đến như vậy. Phật cùng chúng sanh duyên càng sâu thì hào quang của Ngài 

càng lớn. Hoặc giả  “bách thiên vạn ức” . Đây trở lên nói thân quang đều phải nói có 

duyên, không có duyên thì không được. Do vậy chúng ta học Phật phải ghi nhớ, trong 

Phật pháp thường nói  “vạn thứ không mang được, duy chỉ nghiệp tùy thân” . Bạn ở tại 

thế gian này, cái gì cũng không thể mang theo được. Chúng ta đi đến thế gian này, cái 

gì cũng không mang đến, tương lai chúng ta đi cũng không mang theo được cái gì. Sự 

việc này có rất nhiều đồng tu đều hiểu biết. Nhưng ở trong Phật pháp còn có một câu 

là  “duy chỉ nghiệp tùy thân” , cái này thì có thể mang đi.Thiện tâm, thiện nguyện, thiện 

hạnh của bạn có thể mang đi.Ác tâm, ác nguyện, ác hạnh của bạn cũng có thể mang đi. 

Cái mà bạn đem đi là thiện nghiệp thì đời sau sẽ cảm được cái quả báo thiện, nếu bạn 

mang  theo  là  ác  nghiệp  thì  đời  sau  là  khổ  báo  trong  tam  đồ.  Sáu  nẻo  luân  hồi  là  sự 

thật, một chút cũng không giả. 

Sáu nẻo luân hồi do người nào phụ trách quản lý? Nói các vị biết, không phải thượng 

đế  cũng  không  phải  vua  Diêm  La,  cũng  không  phải  Phật  Bồ  Tát.Ai  làm  chủ  quản 

vậy?Là nghiệp lực của chính mình. Cái này thì phải nên biết. Nếu như hiểu rõ đạo lý 

này rồi, hiểu rõ được sự thật này, chúng ta cần phải làm những thứ có thể mang theo 

được. Những việc không thể mang theo được thì ít làm hoặc không làm, những thứ có 

thể mang theo được thì nên làm, làm cho nhiều. Chư Phật Bồ Tát là người thông minh 

hạng nhất của thế gian, các Ngài chuyên làm những thứ mang theo được, thứ không 

mang được thì các Ngài cũng không thèm nghĩ đến. 

Giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, sự việc này thì có thể mang đi được.Chúng sanh sáu cõi 

đều có khổ, đều có nạn, là cái nạn gì? Là không có trí tuệ, ngu si. Nếu như bạn nghe 

mà thấy không vui, bạn rất tức giận, lập tức liền phản bác, vậy thì tôi chỉ cười.Vì sao 

chứ? Tôi nói bạn ngu si, quả nhiên đúng là bạn ngu si, bạn đã thể hiện ra rồi đó, bạn 

không thừa nhận cũng không được. Mới nói vài câu khó nghe thì đã nổi nóng rồi, nói 

vài câu nịnh nọt dễ nghe thì bạn rất hài lòng, đây gọi là ngu si. Tự tư tự lợi, tham - sân 

- 3 - 

-  si  -mạn  chưa  có  buông  xả,  phàm  phu  trong  lục  đạo  đều  là  như  vậy.  Bạn  khởi  tâm 

động niệm, lời nói,việc làm, ở trên “Kinh Địa Tạng” Phật đã nói rất hay:  “Không gì 

 không phải là tội, không gì không phải là nghiệp” . Ở đời này thì được thân người, sau 

khi  chết  rồi  thì  đi  đến  đâu,bản  thân  đã  từng  nghĩ  qua  chưa?Tuyệt  đối  không  thể  nói 

chết rồi là hết, chết rồi thì mọi thứ cũng xong.Nếu quả thật chết rồi thứ gì cũng hết thì 

tôi sẽ không ngồi ở đây mà giảng Kinh, hà tất gì phải tìm lấy phiền toái?Chết thì nghĩa 

là hết rồi, giảng Kinh rất khổ cực, lại rất mệt, làm cái sự việc này để làm gì chứ? Nói 

các vị một chân tướng sự thật, đó là chết rồi thì mới mệt, phiền phức lớn lắm. Cho nên 

phải học Phật Bồ Tát, chúng ta chỉ làm những thứ mang theo được. 

Thế  xuất  thế  gian, việc  tốt  hạng  nhất  là  khuyên  người  làm  thiện.  Giảng  Kinh  thuyết 

pháp  chính  là  việc  đại  thiện  hạng  nhất, giúp  cho  bạn  đoạn  ác  tu  thiện, giúp  cho  bạn 

chuyển mê thành ngộ, giúp cho bạn chuyển phàm thành Thánh, đây là việc đạitốt. Sự 

việc này  là  đại trí huệ, đại  phước đức, phải  dùng  thiện xảo  phương tiện  để  mà  hoàn 

thành công việc này. 

Làm thế nào mới có thể tiếp dẫn quảng đại chúng sanh?Nhất định phải hiểu được tâm 

lý của chúng sanh, phải hiểu được sự khốn khổ của chúng sanh. Tại Ấn Độ năm xưa, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đi  khắp  nơi  giảng  Kinh  thuyết  pháp  giáo  hóa  chúng  sanh, 

không có yêu cầu học trò phải đăng ký tham gia. Bạn xem, Phật từ bi biết bao, bất kỳ 

ai cũng đều có thể đến tham gia. Phật đang dạy tại đó, người nào cũng đều có thể đến, 

không  khước  từ  người  muốn  đến,  không  giữ  người  muốn  đi,  tự  do  tự  tại  biết  bao 

nhiêu,không hề lấy của người nào một xu tiền, người người đều hoan hỷ đến. Nếu thu 

học phí, có rất nhiều người cuộc sống thanh bần nộp không nổi học phí thì đâu có cách 

nào để học. Ngài không thu học phí. 

Khổng Lão Phu Tử ở Trung Quốc cũng là người cả đời theo đuổi công việc giáo dục 

xã hội, cũng không có nghe nói Khổng Lão Phu Tử yêu cầu học trò tham gia phải đăng 

ký, cũng không hề nghe nói Khổng Lão Phu Tử dạy học có thu học phí. Học trò của 

Khổng Lão Phu Tử mãi cho đến những năm đầu dân quốc, những vị học trò ấy dạy tư 

thục đều vẫn không thu học phí. Một việc khó đáng quý. Học trò chỉ cần có người giới 

thiệu thì đều thu nhận, tiền chi phí sinh hoạt của người thầy là do phụ huynh của các 

học trò  cúng  dường, tùy  ý  cúng  dường, không  có quy  định. Ở trong  Phật pháp  cũng 

càng là như vậy, chúng ta chân thật là đệ tử Phật thì phải nhớ, chúng ta nhất định phải 

học tập cái phong thái này của Thế Tôn, chúng ta mới có thể rộng kết thiện duyên với 

tất cả chúng sanh. Tâm lượng phải lớn, lượng lớn thì phước lớn. Tâm lượng mà nhỏ 

thì phước ở đâu có? 

Phật giáo chúng ta tại Singapore qua lại với chín tôn giáo khác ở Singapore vô cùng 

mật thiết, hiện tại đều là bạn bè vô cùng thân thiết, những người này thường thường 

hay đến Cư Sĩ Lâm làm khách, thường hay ăn cơm tại Cư Sĩ Lâm, họ đều cảm thấy rất 

ngon,  có  lúc  còn  gói  thêm  thức  ăn  mang  về.  Hiện  tại  có  không  ít  Ấn  Độ  Giáo,  Hồi 

Giáo, họ cũng rất thích uống trà của Trung Quốc.Chúng ta ở nơi này có rất nhiều trà, 

thường  thường  cúng  dường  họ.  Cách  nhìn  nhận  của  họ  đối  với  Cư  Sĩ  Lâm  đều  nói 

- 4 - 

Phật giáo rất giàu có, tiền của Cư Sĩ Lâm các vị xài không hết, mỗi ngày cúng cơm 

chay. Chúng ta cúng dường đại chúng ăn cơm, trung bình mỗi ngày có hơn một ngàn 

người ăn cơm, đến chủ nhật, ngày lễ thì có đến ba bốn nghìn người ăn cơm. Đầu năm 

đến cuối năm, mỗi ngày đãi năm bữa, không phải ba bữa, giữa ba bữa chính còn có hai 

bữa ăn nhẹ, nửa đêm bạn muốn đi ăn thì cũng có, đều có bánh bao và sữa, liên tục 24 

giờ cung ứng không gián đoạn, một năm 365 ngày không thiếu một ngày. Tiền này là 

ở đâu mà đến? Các vị đạo trưởng ấy hỏi cư sĩ Lý Mộc Nguyên, cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

mỉm cười nói: “Chúng tôi có ông chủ lớn tài trợ, cho nên tiền tài thật sự dùng không 

 hết” . Họ liền dò hỏi ông chủ lớn của các vị là ai? Lý Mộc Nguyên nói với họ: “Ông 

 chủ  lớn  của  chúng  tôi  là  Phật  A  Di  Đà” .  Nguyên  nhân  thật  sự  là  nằm  ở  đâu?  Vẫn 

chính là một câu nói của Đại đức xưa:  “Lượng lớn phước lớn” . Bạn càng sợ người ta 

ăn thì bạn càng nghèo, càng hoan hỷ cho người ăn thì bạn càng giàu, chính là đạo lý 

như vậy. Cư Sĩ Lâm kể từ lúc bắt đầu cúng dường cơm chay đến nay, quả thật 24 giờ 

không gián đoạn. Bởi  vì  Niệm  Phật  đường  của chúng ta  niệm  Phật 24 giờ  không  có 

gián đoạn, mọi người luân phiên nhau niệm. Người niệm Phật nửa đêm muốn ăn chút 

đồ ăn, ở lầu hai luôn có sẵn, vả lại đều còn nóng hổi. Cảm ứng không thể nghĩ bàn! Cư 

Sĩ Lâm chưa từng đi mua gạo lần nào, gạo là từ ở đâu đến cũng không biết, chưa từng 

đi mua rau, cũng chưa từng mua dầu, mua muối, toàn bộ đều là những vị Bồ Tát này 

mang tới cho. Họ đem tới quá nhiều, ăn không hết, một ngàn người đến ăn cũng không 

hết. Những thứ này không thể cất, cất chứa thì sẽ bị hư, cho nên một tuần lễ luôn có 

hai ba ngày, chúng tôi đem một đống chất như núi nào là gạo, mì, bột mì, các loại rau 

củ, dầu, muối lên chiếc xe tải, đem đi tặng cho viện dưỡng lão, viện cô nhi ở các tôn 

giáo khác. Mỗi một cô nhi viện hay viện dưỡng lão của các tôn giáo đều tiếp nhận sự 

cúng dường của Cư Sĩ Lâm. Cho nên, người học Phật chân chánh không nên sợ, phải 

có sự độ lượng này thì Phật Bồ Tát sẽ bảo hộ.Phải lợi ích cho xã hội, lợi ích cho chúng 

sanh, phải làm nhiều việc tốt. 

Cư Sĩ Lâm mở chiếu băng ghi hình giảng Kinh 24 giờ không gián đoạn. Lúc mới đầu 

là oan gia trái chủ của Lão Lâm trưởng yêu cầu, quỷ thần nghe.Mở chiếu những băng 

ghi  hình  này,ban  ngày  người  nghe,  quỷ  cũng  nghe;ban  đêm  người  không  nghe,  quỷ 

vẫn tiếp tục nghe. Thật tình mà nói thì có rất nhiều quỷ còn tinh tấn hơn chúng ta. Con 

người chúng ta tương lai có thể đọa tam đồ, còn những quỷ thần đó đều sanh Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Vì sao chứ? Làm quỷ quá khổ, muốn mau mau “lìa khổ được 

vui”. Con người bởi vì sao không muốn vãng sanh? Con người trong cuộc sống hiện 

nay,  đặc  biệt  là  tại  Singapore  này  thì  quá  tốt,  vẫn  không  muốn  đi,  cho  nên  kết  quả 

trong tương lai con người không bằng quỷ. Nếu như chúng ta hiểu được đạo lý này, 

nếu muốn rộng kết thiện duyên, hiện tại thật sự có thể kết duyên. Nếu như điều kiện 

trong  nhà bạn  cho  phép, ở  trong  nhà bạn chuyên  dùng  một  chiếc truyền hình  24 giờ 

đồng hồ mở chiếu băng ghi hình giảng Kinh, để cúng dường hư không pháp giới tất cả 

chúng sanh trong cõi U Minh, pháp duyên của bạn liền rộng lớn. Bạn không có duyên 

với người mà có duyên với quỷ thần, họ đều đến xem, đều đến nghe. Bạn dùng một cái 

- 5 - 

máy ghi âm hoặc là cái máy niệm Phật hiện nay rất tốt, cái máy niệm Phật đó mở niệm 

Phật 24 giờ không gián đoạn, thì có rất nhiều chúng sanh trong cõi U Minh niệm Phật 

cùng với bạn. Nếu như vậy trở đi, không phải tôi đều đã mời gọi quỷ về nhà mình rồi 

sao?  Vậy  có  thể  được  sao?Không  sai,  sẽ  có  rất  nhiều  rất  nhiều  quỷ  ở  nhà  bạn, 

nhưngbạn không cần sợ, đó đều là thần hộ pháp của bạn.Vì sao vậy? Họ nhận ân đức 

của bạn. Khi mà bạn không mở máy chiếu giảng Kinh thì họ không được nghe Kinh, 

bạn  không  mở  máy  niệm  Phật  thì  họ  sẽ  quên  việc  niệm  Phật.  Cho  nên,  bạn  mà  làm 

như  vậy  thì  bạn  là  đại  ân  nhân  của  quỷ  thần  trong  cõi  U  Minh,  họ  sẽ  tri  ân  báo  ân. 

Hiện nay, mỗi một gia đình đều có thể làm được, chẳng qua nếu bạn làm ở nhà thì bạn 

phải  trưng  cầu  sự  đồng  ý  của  cả  nhà.Vì  sao  vậy?  Để  tránh  việc  ban  đêm  máy  niệm 

Phật  này,  truyền  hình  mở  băng  giảng  Kinh  đó  không  ồn  đến  nỗi  người  trong  nhà 

không thể ngủ được, rồi họ sẽ kháng nghị, vậy thì sẽ phiền phức. Nhất định phải hiểu 

được đạo lý này. Nếu như trong nhà phòng ốc nhiều, thì dùng một căn phòng làm Phật 

đường, khi bạn mở phát thì âm lượng nhỏ một chút cũng không sao, nhất định phải có 

âm thanh. Chúng ta tương lai thành Phật, cái quang minh ấy sẽ không thua kém Phật A 

Di Đà. Đây là sự kỳ vọng của Phật A Di Đà đối với chúng ta. Phật A Di Đà nhất định 

không mong muốn chúng ta có thành tựu giống như Ngài, vậy thì bạn đã sai rồi, quả 

thật giống như sự kỳ vọng của cha mẹ đối với con cái. Có người làm cha mẹ nào mà 

không kỳ vọng con cái tương lai thành tựu vượt trội hơn cả chính mình chứ? Các vị 

thử  nghĩ  mà  xem,  hiện  tại  thầy  cô  thì  tôi  không  hiểu  cho  lắm,  người  làm  thầy  ngày 

trước  duy  nhất  chỉ  có  một  sự  hy  vọng  là  học  trò  được  thành  tựu  cao  hơn  cả  chính 

mình. Đó là sự thành tựu của người thầy. Đời sau nếu không thể siêu vượt qua được 

đời này của chúng ta, thì thành tựu gì cũng đều không thể bàn luận. Ngạn ngữ có một 

câu  nói  rằng:  “Trong  ba  tội  bất  hiếu,  không  người  nối  dõi  là  tội  lớn  nhất” .  Cái  chữ 

“nối dõi” này không phải nói bạn có con cháu đời sau, không phải cái ý này, đời sau 

phải siêu vượt hơn đời này của chúng ta, đây gọi là nối dõi. Đây là việc lớn, cho nên 

phải toàn tâm toàn lực để dạy bảo giúp đỡ cho đời sau, khiến thành tựu của họ vượt 

bậc hơn cả thế hệ này của chúng ta. Đây là cái tâm bậc làm cha mẹ, tâm của bậc làm 

sư trưởng, cho nên vì vậy mà mọi người tôn kính sư trưởng đến thế, tôn sư trọng đạo, 

đem cái ân của sư trưởng và cái ân của cha mẹ xem bình đẳng như nhau, đạo lý là ở 

chỗ này. Nhưng xã hội ngày nay, người đọc sách Thánh hiền ít, cũng có thể người làm 

cha mẹ mong muốn con cái vượt hơn mình, rạng rỡ tổ tông, hầu hết thầy cô thì chưa 

hẳn có cái tâm lượng này. Sư đạo đã không còn nữa, thật vô cùng đáng buồn. Nếu như 

sư đạo mà không còn thì huệ mạng của tất cả chúng sanh đã bị đoạn dứt. 

Việc giảng Kinh dạy học ở trong nhà Phật là nối dòng huệ mạng của Phật. Không phải 

là nối dòng huệ mạng của Phật Thích Ca Mâu Ni, cũng không phải nối dòng huệ mạng 

của Phật A Di Đà, mà là nối dòng huệ mạng Phật của chính mình. “Tất cả chúng sanh 

đều có Phật tánh”, đã có Phật tánh thì sẽ thành Phật, cho nên nối dòng huệ mạng Phật 

là có hai ý nghĩa. Ý nghĩa quan trọng nhất là nối dòng huệ mạng Phật của chính mình. 

Duy chỉ có huệ mạng Phật tánh của chính mình được nối tiếp, thì huệ mạng của chư 

- 6 - 

Phật Như Lai mới thật sự được kế thừa tiếp nối. Nếu huệ mạng của ta bị đoạn dứt, thì 

ta có năng lực gì để mà nối dòng huệ mạng của Phật Thích Ca Mâu Ni? Đạo lý này 

mọi người hãy suy nghĩ cho kỹ càng, phải suy nghĩ cho thông suốt, trong đời này của 

chúng ta chăm chỉ nỗ lực thật sự làm, nhất không để đời này trôi qua một cách uổng 

phí, vậy thì sẽ rất đáng tiếc. 

Nói đến thân quang của Phật A Di Đà phóng quang, nhất định phải hiểu được cái nhân 

duyên chân thật là Ngài cùng với hết thảy chúng sanh trong hư không pháp giới đã có 

cái duyên phần vô cùng sâu rộng, chúng ta không kết duyên thì làm sao được? Ở trong 

cả một đời của mình, từng thời từng khắc phải ghi nhớ những điển hình mà Thế Tôn 

làm  cho  chúng  ta  thấy,  những  tấm  gương  mà  cao  tăng  đại  đức  nhiều  đời  làm  cho 

chúng ta thấy. Đời sống vật chất của chúng ta phải đơn giản, càng đơn giản càng tốt, 

càng đạm bạc càng tốt. Nên biết, ngày trước bữa cơm ở trong nhà Phật, thọ trai quá 

đường chỉ có một món. Thế Tôn năm xưa đi ra ngoài thác bát, người ta cúng dường 

mọi thứ để vào trong bát, cái bát này gọi là Cà-Sa Vị. Cà-Sa là tiếng Phạn, ý nghĩa là 

trộn lẫn lại với nhau, Cà-Sa là trộn hỗn hợp lại với nhau.Chúng tôi mặc cái y phục này, 

y  phục  này  gọi  là  Cà-Sa,  vì  sao  vậy?Nhuộm  rất  nhiều  màu  sắc  thành  một  màu,  áo 

nhuộm  màu  thì  áo  gọi  là  Cà-Sa.  Phật  bưng  cái  bát  đựng  cơm  đó  cũng  gọi  là  Cà-Sa, 

cơm và thức ăn đều trộn lại với nhau. Hiện tại ăn cơm đều dọn ra rất nhiều chén dĩa, 

phước báo của chúng ta còn hơn cả Phật Thích Ca Mâu Ni, hơn cả Tổ sư Đại đức, Tổ 

sư Đại đức làm gì có được phước báo lớn đến như vậy? Chúng ta ở trong một đời này 

đem  phước  báo  mà  hưởng  cho  hết,  không  tu  phước  thì  đời  sau  sẽ  không  có  phước. 

Chúng ta có từng nghĩ qua cái vấn đề này hay chưa? Nếu như đã nghĩ qua những vấn 

đề này rồi thì bạn sẽ không dám ăn cơm. Đây là thật, chứ không phải giả.  “Một hạt gạo 

 thí chủ, lớn như núi Tu-Di, đời này không liễu đạo, mang lông đội sừng mà trả” .Bài 

kệ này của Đại đức xưa, cũng đều là nói lời chân thật, quyết không vọng ngữ, quyết 

không quá lời, chúng ta phải nghĩ đến. 

Người xuất gia hiện tại ở trong xã hội này, đất nước khu vực phát triển, người dân đều 

tương  đối  giàu  có,  cúng  dường  nhiều,  vậy  có  thể  hưởng  phước  không?  Không 

dám!Đều là tiền mồ hôi nước mắt của các tín đồ, kiếm tiền thật không dễ dàng, cúng 

dường cho người xuất gia chúng ta, người xuất gia muốn đem tiền này đi hưởng thụ, 

tôi nghĩ không được mấy năm thì đã hưởng hết phước rồi, tai họa liền sẽ đến. 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam cả đời cũng giảng Kinh thuyết pháp, Ngài là cư sĩ, cả đời Ngài 

không nhận lấy một đồng tiền cúng dường nào của người khác, bất luận là người nào 

mời Ngài đến giảng Kinh, sau khi đã hẹn thời gian xong Ngài sẽ đến nơi đúng giờ, lộ 

phí Ngài tự mình lo, không nhận tiền của người ta;khi đi đến nơi nào đó giảng Kinh, 

tất  cả  mọi  sự  tiếp  đãi  thảy  đều  không  nhận,  đến  cả  trà  cũng  tự  mang  theo,  tự  mình 

mang theo nước trà, khăn tay cũng tự mang theo, không phiền đến bất cứ ai, cho nên 

mọi người tôn kính đối với Ngài. Ngài chân chánh làm đến bố thí viên mãn. Ngài nói, 

nếu như giảng Kinh thuyết pháp mà muốn thu tiền thì sẽ khiến cho rất nhiều người lần 

sau không dám đến nghe Kinh nữa, bạn há chẳng phải đoạn mất cái duyên học Phật 

- 7 - 

pháp  của  người  ta  rồi  hay  sao?  Cái  tội  này  thì  quá  lớn,  quá  lớn,  vả  lại  vẫn  còn  ảnh 

hưởng.Vì sao vậy? Họ sẽ nói với người khác, ở nơi đó giảng Kinh không thể đi đến 

đó,  sẽ  thu  phí,  cần  phải  có  tiền;một  truyền  mười,  mười  truyền  trăm,  sẽ  không  có  ai 

dám đến nữa, vậy thì ai sẽ đến Phật đường này nữa? Người giàu sẽ đến Phật đường, 

người nghèo thì không thể đến, nhà Phật phổ độ chúng sanh đã bị bạn phá hoại mất. 

Những đạo lý này chúng ta phải nhớ. Trong sự vô tình hay cố ý, chúng ta tạo tác ra 

bao nhiêu là tội nghiệp mà bản thân hoàn toàn không hề hay biết. Tín đồ cúng dường 

những thứ tiền tài đó, nhất định phải thay họ làm việc tốt, thay họ trồng ruộng phước, 

chúng ta kỳ vọng họ có thể khai trí tuệ mà được phước báo. 

Vậy  phải  làm  sao  để  họ  có  thể  khai  trí  tuệ,  được  phước  báo?Bạn  có  chịu  làm  hay 

chưa?Ấn Quang Đại Sư đã làm ra tấm gương cho chúng ta thấy. Ấn Tổ bạn xem, tất cả 

mười phương cúng dường, Ngài đều mang hết đi in Kinh, làm bố thí.Vào thời đó, có 

thể nói chỉ có một phương pháp này để có thể đem Phật pháp mở rộng ảnh hưởng.Hiện 

tại  xã  hội  này  có  nhiều  phương  pháp,  hiệu  quả  càng  thù  thắng.  Chúng  ta  lợi  dụng 

mạng internet, lợi dụng truyền hình vệ tinh, hiệu quả của internet, chúng tôi hiện tại ở 

nơi này giải thích với các vị đoạn Kinh văn này thì đồng tu ở bên Mỹ cũng có thể xem 

thấy,  các  đồng  tu  ở  bên  Úc  Châu  họ  cũng  xem  thấy.  Ở  khu  vực  Đài  Loan,  khu  vực 

Hồng Kông cho đến Trung Quốc đại lục, hiện tại cũng có rất nhiều người đang nghe 

giảng Kinh thông qua mạng internet,so với thời đại khi xưa của Ấn Tổ thì tiến bộ hơn 

quá nhiều.Chúng ta có chăm chỉ nỗ lực để làm hay không? Từng li từng tí đều dùng 

vào việc hoằng pháp lợi sanh. 

Ở  Singapore,  hiện  tại  tại  Úc  Châu  còn  có  thêm  cơ  duyên  bồi  dưỡng  người  nhân  tài 

hoằng pháp trẻ tuổi. Lớp bồi huấn bên này của chúng ta tứ chúng đều thâu, nam cư sĩ, 

nữ cư sĩ tại gia, chỉ cần thật sự phát tâm đến học, đều có thể tham gia. “Học Viện Tịnh 

Tông” tại Úc Châu của chúng ta hiện đang trù bị, tương lai khi bắt đầu giảng dạy thì 

chúng ta cũng đều thu nhận tứ chúng đồng tu. Lớp bồi huấn ở Singapore là lớp ngắn 

hạn, mỗi  một khóa học là sáu tháng.Ở bên Úc Châu thì thời gian mới dài, chúng tôi 

phân thành ba loại lớp học, lớp phổ thông là hai năm, lớp chánh khoa là ba năm, lớp 

nghiên  cứu  là  bốn  năm.  Nếu  như cả  ba lớp  đều  tham  gia, thì  tổng  cộng  là  chín  năm 

mới tốt nghiệp. Yêu cầu của chúng tôi không có gì khác, chính là mỗi ngày làm việc 

16  tiếng,  lên  lớp  ngồi  học  8  giờ  đồng  hồ,  niệm  Phật  8  giờ  đồng  hồ.  Những  lớp  học 

thông thường ở các trường khác thì đều có ngày nghỉ định kỳ, còn ngôi trường này của 

chúng  ta  thì  không  có.Vì  sao  vậy?Ở  trên  Kinh  điển  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đâu 

thấy  có kỳ  nghỉ phép nào  đâu, cho  nên không nên  yêu  cầu chúng ta tương lai  ở  chỗ 

này cũng sẽ có kỳ nghỉ hè và đông.Phía trước có nói qua, hễ nghỉ dưỡng thì sẽ xong 

ngay, thì sẽ thoái chuyển rất lớn. Không có chuyện nghỉ hè.Sau 9 năm tốt nghiệp trở 

về thì hoằng pháp lợi sanh, bước ra dạy học thì cũng dùng phương pháp này. 

Học viện trong bốn mùa của mỗi năm có thể mở lớp đặc biệt để thuận tiện cho những 

người  có công việc bận  rộn, hoặc  là  cho những người không thể học tập được trong 

thời gian dài, chúng ta có thể mở lớp ngắn hạn. Cũng như các vị đồng học đã đến nơi 

- 8 - 

này tham học vậy, họ đến được hai tuần, chúng tôi sẽ đặc biệt mở một lớp nhỏ, một 

lớp nhỏ dài đúng hai tuần, vì họ mà mở. Việc này thì chúng tôi có thể làm được, bởi vì 

sao? Báo ân của thí chủ. Chúng ta tiếp nhận sự cúng dường của tín đồ tại gia, chúng ta 

lấy gì để báo đáp lại cho họ?Họ muốn đến học viện để xem thử, để tham quan, chúng 

tôi sẽ đặc biệt mở một lớp để cúng dường họ. Nếu họ sẵn lòng niệm Phật, chúng tôi có 

Niệm  Phật  đường;  sẵn  lòng  nghe  Kinh,  chúng  tôi  có  giảng  đường;  họ  ưa thích  nghe 

những thứ gì, chúng tôi đều có thể đặc biệt vì họ mà mở một lớp để giảng những thứ 

đó. Đây là tri ân báo ân. Những vị cư sĩ Đại đức tại gia này đã ra tiền ra sức để đáp 

ứng nguyện vọng đồng tu xuất gia, những đồng tu xuất gia cũng nên biết báo đáp đại 

ân đại đức của cư sĩ tại gia, cũng phải đáp ứng lại nguyện vọng tu học của họ. Cho nên 

chúng ta học Phật nghĩa là học tập ở Phật. Đoạn Kinh văn phía sau là nói rõ cái đạo lý 

này. 

Kinh văn: “Bổn kỳ tiền thế cầu đạo, sở nguyện công đức đại tiểu bất đồng. Chí 

tác Phật thời, các tự đắc chi”. 

Ý  nghĩa  này  vừa  rồi  tôi  cũng  đã  trình  bày  qua,  chúng  ta  phải  học  tập  ở  Phật.  Trên 

“Kinh Vô Lượng Thọ” cũng không có nói đến nghỉ hè. Hiện tại cũng không ít đồng 

học có lòng tốt, tại gia xuất gia đối với tôi đều rất tốt:  “Lão pháp sư à, Ngài mệt rồi, 

 Ngài nên nghỉ ngơi một chút đi!” .Các vị rất tốt, tốt hơn cả Phật, Phật không hề bảo tôi 

nghỉ  ngơi  một  chút  nào,  các  vị  thì  đều  khuyên  tôi  nên  nghỉ  ngơi.  Ở  trên  Kinh  này 

không thể tìm thấy hai chữ nghỉ ngơi, cho nên chúng tôi vẫn là phải học tập ở Phật, 

vẫn là phải nghe lời của Phật, không thể nghe lời của các vị được. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi xin giảng đến đây. 

A Di Đà Phật… 



Tập 262 

Khoa hội: “Quang minh biến chiếu đệ thập nhị”. 

Phía trước đã giới thiệu qua cho các vị “Oai quang biến chiếu” rồi. Chúng ta tiếp tục 

xem phía dưới. 

Kinh văn: “Chư Phật quang minh, sở chiếu viễn cận, bổn kỳ tiền thế cầu đạo, sở 

nguyện công đức, đại tiểu bất đồng. Chí tác Phật thời, các tự đắc chi, tự tại sở tác, 

bất vi dự kế”. 

Trong đoạn Kinh văn này, chúng ta đặc biệt phải chú ý, để có thể thể hội được. Bồ Tát 

thành  Phật,  sau  khi  thành  Phật  hoàn  toàn  bình  đẳng,  không  có  Phật  trước  Phật  sau, 

cũng không có vị Phật nào lớn, vị Phật nào nhỏ, hoàn toàn bình đẳng, nhưng độ chúng 

sanh thì không bình đẳng, quang minh của Phật đã thị hiện lớn nhỏ không bình đẳng. 

Đây là do nguyên nhân gì vậy? Thế Tôn từ ở chỗ này vì chúng ta mà đã nói ra, là tiền 

kiếp, tức là lúc mà hành Bồ Tát đạo, Bồ Tát giống nhau đều là Bồ Tát, nguyện lực của 

Bồ Tát lớn nhỏ, không tương đồng; tâm lượng của Bồ Tát lớn nhỏ, cũng không tương 

- 9 - 

đồng, công đức tu học cũng không giống nhau, vì vậy đến khi thành Phật, trên quả địa 

quang minh độ chúng sanh cũng là không tương đồng. Những sự việc này ở trên quả 

địa Như Lai hoàn toàn là không cố ý, mà là tự nhiên. Cho nên, thành Phật cũng không 

tránh khỏi nghiệp nhân quả báo, trồng nhân tốt thì quả báo thù thắng. 

Chúng ta xem câu phía dưới: 

Kinh văn: “A Di Đà Phật, quang minh thiện hảo, thắng ư nhật nguyệt chi minh, 

thiên ức vạn bội. Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. 

Trong các chư Phật đang hành Bồ Tát đạo, xác thực duy chỉ có nguyện lực A Di Đà 

Phật  là  thù  thắng  hơn  cả.  Thực  sự  trong  các  chư  Phật,  đây  là  xứng  với  danh  xưng 

“Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Thường quang của Ngài phóng quang 

đều là chư Phật không thể bì được, thực sự trên quả địa chư Phật không có so sánh, là 

tự nhiên. Nguyên nhân là trên nhân địa phát nguyện không giống nhau, quả báo không 

giống nhau. 

Ở phía dưới Thế Tôn vì chúng ta nói ra 12 quang. Mười hai quang Phật này đều là A 

Di Đà Phật. Ở phía trước nói với chúng ta “Quang trung cực tôn”, câu này là nói tổng 

quát, 12 câu sau là nói riêng biệt. 

Kinh  văn:  “Thị  cố  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  diệc  hiệu  Vô  Lượng  Quang  Phật,  diệc 

hiệu Vô Biên Quang Phật, Vô Ngại Quang Phật, Vô Đẳng Quang Phật, diệc hiệu 

Trí Huệ Quang, Thường Chiếu Quang, Thanh Tịnh Quang, Hoan Hỉ Quang, Giải 

Thoát Quang, An Ổn Quang, Siêu Nhật Nguyệt Quang, Bất Tư Nghì Quang”. 

 “Thị  cố  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  diệc  hiệu  Vô  Lượng  Quang  Phật,  diệc  hiệu  Vô  Biên 

 Quang Phật” . Ở phía sau hai chữ “Diệc hiệu” này là tĩnh lược rồi. “Diệc hiệu” là cứ 

như vậy mà nối tiếp  “Vô Ngại Quang Phật, Vô Đẳng Quang Phật, diệc hiệu Trí Huệ 

 Quang,  Thường  Chiếu  Quang,  Thanh  Tịnh  Quang,  Hoan  Hỷ  Quang,  Giải  Thoát 

 Quang,  An  Ổn  Quang,  Siêu  Nhật  Nguyệt  Quang,  Bất  Tư  Nghị  Quang” .  “Trí  Huệ 

Quang”  cộng  thêm  “Diệc  Hiệu”,  phía  sau  lược  bỏ  một  từ  “Phật”.  Nếu  như  xưng  hô 

đầy đủ là “Diệc hiệu Trí Huệ Quang Phật”, “Thường Chiếu Quang Phật”, cần phải là 

như vậy. Tất cả là lược bỏ trên danh tự. Mười hai quang này chính là A Di Đà Phật, 

chính là Vô Lượng Thọ Phật, cũng chính là bộ “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ” này, 

cũng chính là 48 nguyện mà trong bổn Kinh đã nói, nói đến cuối cùng chính ngay tự 

tánh chân tâm của con người. Cái điểm này quan trọng hơn so với mọi thứ. A Di Đà 

Phật chính là chân như bản tánh của chính bản thân chúng ta, chính là chân tâm của 

bản thân chúng ta. Tại sao vậy? Chân tâm của chúng ta đầy đủ vô lượng quang minh, 

vô lượng thọ mạng, vô lượng đức tướng, ở trong đoạn Kinh văn này, đã hiển thị ra rất 

là đầy đủ rồi. Danh hiệu này chúng tôi xin giới thiệu ngắn gọn với các vị. 

“VÔ LƯỢNG QUANG PHẬT” 

“Vô Lượng Quang Phật” là tự tánh quang minh bát nhã vốn có, không có hạn lượng, 

cho nên Phật cũng xưng là Vô Lượng Quang Phật. Ý nghĩa sâu sắc ở chỗ này, chúng 

- 10 - 

ta nên tỉ mỉ mà thể hội. Mục đích của việc học Phật không ngoài việc mở mang quang 

minh đức tướng tự tánh vốn có, cho nên ở trong Kinh điển Đại Thừa Đức Phật thường 

nói:   “Phật  không  độ  chúng  sanh” .  Phật  chẳng  có  một  chút  gì  để  cho  chúng  sanh, 

chúng sanh thành Phật hoàn toàn là do khôi phục tánh đức mà thôi. Tánh đức là chính 

bản  thân  bạn  vốn  đã  có,  không  phải  là  đến  từ  bên  ngoài.  “Kinh  Hoa  Nghiêm  Phẩm 

Xuất Hiện” đã nói:  “Tất cả chúng sanh đều có trí huệ đức tướng của Như Lai, do vì 

 vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc” . Câu này chúng ta phải nhớ kỹ. Tất 

cả chúng sanh cùng với chư Phật Như Lai vốn là giống nhau, tại sao bây giờ Ngài đã 

thành Phật rồi chúng ta vẫn còn là chúng sanh? Bởi vì do vọng tưởng phân biệt chấp 

trước tạo thành hình tướng này của chúng ta hiện nay. 

Đức Phật dạy chúng ta, thành tựu chúng ta, dạy điều gì và thành tựu cái gì? Chúng ta 

dù sao cũng phải hiểu, dạy cho chúng ta “nhìn thấu, buông xuống”, thành tựu chúng ta 

chính là khôi phục đức tướng tự tánh vốn có. Nhìn thấu cái gì? Nhìn thấu chân tướng 

của mê và ngộ. Buông xuống cái gì? Buông xuống vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Không những là Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện ở tại thế gian, 49 năm giảng Kinh 

chính là cái nguyên tắc cương lĩnh này, mà mười phương ba đời tất cả chư Phật xuất 

hiện trong hư không pháp giới cũng không ngoại lệ. Thật sự mà nói, chúng sanh thành 

Phật không khó, khó ở chỗ  mê hoặc. Mê hoặc chính là vô tri, không biết được chân 

tướng sự thật. Mê đã quá lâu, mê đã quá sâu rồi, tuy chư Phật Bồ Tát tận tình khuyên 

bảo,  thị  hiện  ở  tại  thế  gian  này  dạy  bảo  chúng  ta,  chúng  ta  vẫn  không  dễ  dàng  giác 

ngộ. Nhưng sự việc này không thể không giác ngộ, nếu bạn không giác ngộ thì vĩnh 

viễn không thể ra khỏi luân hồi, vĩnh viễn không thể khôi phục tánh đức. 

Làm thế nào mới có thể giác ngộ? Lão cư sĩ Hạ Liên Cư nói ở trong “Tịnh Ngữ” rất là 

hay:  “Làm thật” . Chỉ cần bạn làm thật, thì bạn có thể giác ngộ. Nếu như mà bạn làm 

giả, làm cái dáng vẻ giả tạo cho người ta xem, vậy là bạn sai rồi. Hay nói cách khác, 

thành tựu của pháp thế xuất thế gian, mấu chốt đều ở chỗ “bất tự khiếm”, không tự lừa 

dối. Con người có thể làm được không tự lừa dối, họ một đời này có hy vọng thành 

Phật rồi. Sợ nhất chính là dối gạt chính mình. Tự gạt mình thì không thể không lừa dối 

người khác. Họ tại sao lừa gạt người khác vậy? Họ tự lừa gạt bản thân, tự lừa gạt mình 

thì  làm  sao  mà  không  lừa  gạt  người  khác?  Không  lừa  gạt  người  khác  thì  người  này 

khẳng định là không tự lừa gạt mình, đó không phải là người phàm, ít ra cũng là bậc A 

La Hán trở lên, họ không có tự lừa gạt mình. Cái đạo lý này dường như là cạn nhưng 

trên thực tế rất là sâu, chúng ta nên tỉ mỉ mà thể hội, nên từ ở chỗ này mà hạ thủ. 

Buông xuống vọng tưởng phân biệt chấp trước, bắt đầu từ chỗ nào? Tôi ở trên giảng 

tòa thường xuyên khuyến khích đồng học, từ chỗ tự tư tự lợi mà bắt đầu. Con người 

nếu  như không thể đem  cái ý  niệm  tự  tư tự lợi này  buông xuống thì  sẽ không thành 

tựu. 

Có  một  lần  chúng  tôi  ở  Hồng  Kông  giảng  “Kinh  A  Nan  Vấn  Phật  Việc  Kiết  Hung” 

được viên mãn, tổng cộng giảng hơn 70 giờ, cuối cùng tôi làm một tổng kết báo cáo 

việc học tập đại ý của  bộ Kinh. Tôi có nhắc đến năm xưa tôi ở Đài Trung học tập, lão 

- 11 - 

sư Lý dạy bảo cho tôi chính là dạy tôi buông xuống tự tư tự lợi. Lúc đầu Chương Gia 

Đại Sư dạy tôi nhìn thấu buông xuống, đến Đài Trung mới thực hiện. Lão sư Lý giảng 

Kinh không cho phép thu âm (vào lúc đó chưa có băng hình chỉ có băng ghi âm), nếu 

như ai đặt micro phone ở trước mặt Ngài, Ngài không giảng, nhất định tất cả các thứ 

này phải mang đi hết thì Ngài mới bắt đầu giảng Kinh, nhìn thấy mấy thứ này thì tuyệt 

đối không giảng, không cho tôi ghi chép lại. Ngài đã dạy tôi như thế đó. Cách dạy học 

của thầy  chính là dạy  bạn  tập trung toàn bộ tinh thần để  nghe  giảng, bạn mới  có lợi 

ích. Bạn đặt cái máy thu âm ở chỗ đó, tâm của bạn sẽ lười biếng. Tại sao vậy? Không 

nghe được rõ thì sẽ không cố gắng, về nhà vẫn có thể nghe lại, bạn có chỗ dựa. Cũng 

không  được  ghi   chép  lại.  Vì  sao  vậy?  Bạn  có  bài  để  dựa  vào,  cho  nên  cũng  không 

được ghi chép lại. Dạy học như vậy bạn mới có thể thật sự học được. 

Mục đích của việc dạy học là dạy cho bạn khai ngộ. Mỗi một lần nghe Kinh bạn đều 

có chỗ ngộ. Tích tiểu ngộ sẽ thành đại ngộ, tích đại ngộ sẽ thành đại triệt đại ngộ. 

Cách dạy học của chư vị Tổ sư Đại đức xưa cùng với thời hiện nay không giống nhau. 

Hiện nay những phương pháp khoa học hoàn toàn là giúp bạn ghi nhớ. Ghi nhớ cái gì? 

Giúp cho bạn phân biệt, giúp cho bạn chấp trước, bạn là người vọng tưởng phân biệt 

chấp  trước.  Vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  làm  sao  có  thể  phá  được  vọng  tưởng 

phân biệt chấp trước? Bạn sẽ vĩnh viễn không khai ngộ. 

Học tập tuyệt vời chính là một môn thâm nhập, không ngừng học đi học lại, lần này 

đến lần khác. Phải học bao nhiêu lần vậy? Cổ nhân có nói:  “Đọc sách ngàn lần nghĩa 

 kia tự hiểu” . Một bộ Kinh các bạn đã đọc được một ngàn lần chưa? Nghĩa kia tự hiểu, 

tức là khai ngộ rồi, đại triệt đại ngộ rồi. Lời nói này là thật không phải giả, tại sao vậy? 

Ví dụ như học “Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh Vô Lượng Thọ” học một ngàn lần, tâm 

người đã định rồi, bạn đắc được niệm Phật Tam Muội. Tam Muội khởi dụng chính là 

đại triệt đại ngộ. Có cần nghiên cứu thảo luận hay không? Thực tại mà nói là không 

cần, bạn không có ngộ nhập vào cảnh giới Phật, việc nghiên cứu thảo luận này là bạn 

đang  vọng  tưởng  chấp  trước  ở  đó.  Nói  những  lời  như  thế  này  thì  rất  khó  nghe,  bạn 

nghe rồi thì không vui, bạn nói “bạn đã xem thường tôi”, cho nên tùy thuận bạn, tâng 

bốc  bạn  vài  câu.  Sau  khi  học  rồi  lại  làm  nghiên  cứu  thảo  luận,  thật  sự  là  không  có 

người khai ngộ. Có tư cách gì mà nghiên cứu thảo luận? Đã khai ngộ rồi, không cần 

phải nghiên cứu thảo luận. Năm xưa Thế Tôn tại thế, điều này chúng ta thấy được từ 

trên Kinh điển, học trò -  những người nghe Kinh có thể đặt ra câu hỏi, Thế Tôn giải 

đáp, không có thấy việc nghiên cứu thảo luận. Ngài trả lời rất nhiều, có rất nhiều Kinh 

đều là Thế Tôn vừa hỏi, vừa trả lời cho đệ tử. Cách dạy học đó là cách dạy học của 

chư Phật Như Lai. Chúng ta có được sự gợi ý hay không? Chúng ta cần phải nghĩ thử 

nên tu học như thế nào, cuộc đời này của chúng ta có thể được  minh tâm kiến tánh, 

được đại triệt đại ngộ hay không? 

Tôi  luôn  hướng  về  sự  giáo  học  của  tòng  lâm  ở  thời  đại  nhà  Đường,  mỗi  ngày  nghe 

Kinh tám giờ, tám giờ tu hành. Sự tu hành của Tịnh tông chúng ta là niệm Phật. Quả 

nhiên một ngày có tám giờ nghe Kinh, tám giờ đồng hồ niệm Phật, không có nghiên 

- 12 - 

cứu thảo luận. Tự bản thân bạn đạo nhãn chưa khai, tâm địa tán loạn, nghe thảo luận 

xong, cái mà bạn đã nghe là gì? Chỉ là tin đồn, bạn lại thảo luận điều gì chứ? Là suy 

nghĩ vớ vẩn, thật sự là lãng phí sức lực, lãng phí thời gian. Bạn tu hành một cách mù 

mờ, bạn làm sao có thể thành công? Nếu như tuân thủ phương pháp của cổ đại đức, 

lão thật mà học. Mỗi ngày nghe Kinh, cách nghe Kinh như thế nào? Chúng tôi ở trên 

giảng  đài  giảng  một  giờ  đồng  hồ,  hiện  nay  làm  thành  đĩa  VCD,  mỗi  đĩa  là  một  giờ 

đồng hồ, bạn một ngày nghe đĩa này tám lần, đừng thay đổi. Đến ngày thứ hai thì đổi 

đĩa khác, vẫn nghe tám lần, tám giờ đồng hồ. Một đĩa nghe tám lần, có  một chút ấn 

tượng rồi. Mỗi một đĩa nghe một lần, nghe hết đổi đĩa khác, bạn nghe sẽ không có hiệu 

quả. Tại sao vậy? Nghe hết đĩa này thì đã quên hết đĩa kia rồi. Nếu thời gian một ngày 

phải  nghe  hết  tám  đĩa,  bạn  vẫn  còn  suy  nghĩ  lung  tung,  nhất  định  bạn  không  được 

nhiếp tâm, không đạt được hiệu quả, bạn cũng không được khai ngộ. Tại sao vậy? Bạn 

dùng cái tâm gì để nghe Kinh vậy? Dùng phân biệt, dùng chấp trước, vẫn là dùng cái 

thành  kiến  của  bản  thân  bạn.  Học  như  vậy  học  cả  một  đời  cũng  không  đi  vào  được 

cửa. Cách của cổ nhân là hay cực kỳ, hiện nay người ta không cần, vậy thì còn cách gì 

chứ? Lão sư giỏi thật sự, thiện tri thức thật sự, họ hiểu được. Chúng ta không hiểu, họ 

dạy cho chúng ta, chúng ta không thể tiếp nhận. Tại sao vậy? Thành kiến quá sâu. 

Những điều tôi học không giống với các vị đã học, tôi luôn luôn học lại những điều đã 

học. Hôm nay, đoạn Kinh này tôi tuyệt đối không phải nói xem một lần là xong rồi, ít 

nhất phải xem bốn - năm lần. Không những xem một bộ Kinh, tôi vẫn có nhiều quyển 

của bản in khác nhau, chú giải khác nhau tôi cũng xem phần này, như vậy mới có thể 

thâm  nhập.  Cách  này  là  lão  sư  Lý  Bỉnh  Nam  dạy  cho  tôi.  Năm  xưa,  tôi  ở  bên  cạnh 

thầy, theo thầy học “Kinh Lăng Nghiêm”, tôi sưu tập hơn 20 loại chú giải có uy tín từ 

xưa đến nay. Quá nhiều rồi. Lão sư Lý nói với tôi, có sáu - bảy loại là đủ rồi. Ở trong 

đó lựa chọn lại, chọn sáu - bảy loại. Thầy mỗi một lần giảng Kinh tôi ước lượng thầy 

giảng bao nhiêu, tôi chuẩn bị sẵn sàng nghe Kinh, tôi liền xem trước phần chú giải của 

cổ đại đức, có sáu - bảy loại tôi cũng xem. Sau khi xem xong, tôi lại nghe thầy giảng. 

Vào lúc đó, tôi chỉ có một sự so sánh, ông giảng hay ở chỗ nào. Cổ nhân có lúc giảng 

chúng ta rất khó hiểu, lão sư Lý giảng rất dễ hiểu, ý nghĩa cũng không trái ngược. Tôi 

ở bên cạnh thầy học những điều này. Cách học tập này rất là sinh động, tự mình thật 

sự có thể hiểu rõ nghĩa Kinh, lại không bị gò bó. Thật sự thể hội được rồi, nghe hiểu 

rồi, nghe rõ ràng rồi, đến ngày thứ hai đến lượt tôi giảng lại. Các vị cũng nên biết, tôi 

không có ghi chép lại, tôi giảng lại là ý nghĩa mà tôi đã hiểu về đoạn Kinh này. Tôi có 

thể giảng sâu, tôi có thể giảng cạn, tôi có thể giảng dài, tôi có thể giảng ngắn. Như vậy 

mới có thể luyện tập được, Kinh dài có thể giảng ngắn, Kinh ngắn có thể giảng dài, 

Kinh cạn có thể giảng sâu, Kinh sâu có thể giảng cạn, không có sự không tự tại. 

“VÔ BIÊN QUANG” 

Khai trí huệ xếp ở hàng thứ nhất, thứ hai gọi là “Vô Biên Quang”. Biên là biên giới. 

Làm sao mới được “Vô biên”? Bình đẳng chính là không có biên giới, là phải học; đối 

người,  đối  việc,  đối  vật  đều  phải  dùng  tâm  bình  đẳng.  Tâm  bình  đẳng  là  chân  tâm. 

- 13 - 

Dùng tâm bình đẳng đối đãi với tất cả mọi người, tự mình nhất định phải biết khiêm 

tốn, nhún nhường, phải tôn trọng người khác. Không thể nào nói là tôi cùng với anh 

bình  đẳng,  hai  người  chúng  ta  là  ngang  hàng,  anh  chẳng  có  hơn  tôi  điều  gì  đâu.  Sự 

ngạo mạn này, điều này đã là không bình đẳng rồi. Hiện tượng chân chính bình đẳng 

là nhún nhường mà tôn trọng người. Chúng ta thấy được ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” 

53 tham vấn, mỗi một vị thiện tri thức đều là “khiêm dĩ thôi thắng”, tôn trọng sự thù 

thắng của người khác, thật sự là họ chẳng kém hơn người, họ thật sự là bình đẳng với 

người. Tại sao lại biểu hiện cái thái độ này? Là dạy dỗ chúng ta, chúng ta học sự bình 

đẳng  ngay  ở  chỗ  này.  Bình  đẳng  nhất  định  là  tự  mình  khiêm  nhường  mà  tôn  trọng 

người  khác,  thành  tựu  trong  tương  lai  của  bạn  là  vô  biên  quang.  Trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” chúng ta đã đọc qua, mỗi một vị Bồ Tát, mỗi một vị tôn thần, thật sự các vị 

thần đều là chư Phật  Như Lai  ứng hóa,  biểu hiện  của  mỗi  người đều là  tôn sư  trọng 

đạo, tự mình khiêm hạ, tôn trọng đồng học. Trong số đồng học đều thực hiện được sự 

khiêm  nhường  mà  tôn  trọng  người.  Chúng  ta  học  Phật  thì  ở  ngay  chỗ  này  mà  học. 

Khởi tâm động niệm nhất định phải nghĩ đến việc làm tấm gương tốt cho đại chúng xã 

hội. 

Đại chúng xã hội ngày nay, tấm gương tốt đầu tiên cần nhất là cái gì? Chung sống hòa 

thuận, đối đãi bình đẳng. Chư vị phải nhớ kỹ, đối đãi bình đẳng là  khiêm hạ tôn trọng 

 người.  Đồng  tu  tại  gia,  bạn  có  gia  đình,  bạn  nên  áp  dụng  lục  hòa  kính  ở  trong  nhà. 

Đạo  tràng  của  đồng  tu  xuất  gia,  bạn  nên  xây  dựng  lục  hòa  kính  ở  trong  đạo  tràng. 

Không có lục hòa thì không có Phật pháp. Người khác không làm, ta làm; họ không 

hòa với ta, ta hòa với họ, dần dà bạn mới có thể cảm hóa được người khác. Họ vô lễ 

với ta, ta đối xử lễ phép với họ; họ ngạo mạn đối với ta, ta đối với họ khiêm hạ, đây 

chính là “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”, người này là Bồ Tát. Sự tồn tại của Bồ 

Tát là cái tâm này, cái mà Bồ Tát làm là những việc này. Nếu như sự việc gì cũng nghĩ 

đến bản thân mình trước tiên, bạn là phàm phu tầm thường, vĩnh viễn bạn không thể 

nhập vào cảnh giới của Bồ Tát. Người nhập vào cảnh giới của Bồ Tát thì ý niệm đầu 

tiên  là  vì  chúng  sanh.  Nếu  nói  trước  tiên  là  thành  tựu  chính  mình,  sau  đó  vì  chúng 

sanh, cách nói này, cách nghĩ này hình như là rất có đạo lý, nhưng thật ra một tí đạo lý 

cũng chẳng có. Vì sao vậy? Bạn đặt tự tư tự lợi ở trước mặt thì vĩnh viễn không khai 

trí huệ. Bất kỳ chuyện gì cũng nghĩ đến đặc quyền của bản thân, nghĩ đến người khác 

thì không giống như vậy, cái ý niệm này là hỏng rồi. 

Phật pháp là trí huệ chân thật. Quang minh chính là biểu hiện trí huệ. Quang minh tại 

sao  nhiều  đến  như  vậy?  Là  nói  tác  dụng  của  điều  đó.  Quang  là  một  loại  tác  dụng 

không đồng, ở mọi lúc, ở mọi nơi, đối người đối sự đối vật đều là dùng trí huệ bát nhã 

tự  tánh.  Những  tâm  hạnh  trí  huệ  này  ảnh  hưởng  đến  người  khác,  ảnh  hưởng  xã  hội, 

ảnh hưởng hiện tại, ảnh hưởng vị lai. Cái này gọi là “chiếu”, điều này gọi là “quang 

minh biến chiếu”. Mặt ảnh hưởng của bạn càng lớn, thời gian ảnh hưởng càng dài, cái 

quang này rất to lớn, cái quang này chiếu rất xa, cái quang này chiếu rất sâu. Chính là 

ý  nghĩa  này.  Nếu  như  đem  tự  tư  tự  lợi  đặt  ở  trước  mặt  thì  quang  của  bạn  rất  nhỏ, 

- 14 - 

quang của bạn rất ngắn, nói cách khác, mặt ảnh hưởng của bạn rất nhỏ hẹp, thời gian 

ảnh hưởng rất ngắn ngủi, vậy thì sai rồi. 

“Đẳng” chính là bình đẳng. 

Bên dưới nói “Trí Huệ Quang, Thường Chiếu Quang”. Quang minh từ thiện tâm vô 

ngại của Phật mà khởi, giúp cho chúng sanh phá trừ vô minh, đây là trí huệ. Do vậy 

mới biết, chúng ta học Phật là học cái gì. Tôi học Phật 50 năm, tổng kết sự giáo huấn 

của Phật Đà, tôi đã viết 20 chữ, mọi người đều rất quen thuộc. Mười chữ đầu tiên, Phật 

tâm là chân tâm:  “Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi” . Nếu như 

có cái tâm này thì cùng với chư Phật Như Lai không sai không khác. Đối người, đối 

việc thì  “nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy duyên, niệm Phật” . Mười chữ của năm 

câu trước là “thuần tịnh”, mười chữ của năm câu sau là “thuần thiện”. Tâm thuần tịnh, 

hạnh  thuần  thiện,  người  này  đã  thành  Phật  rồi,  cho  nên  qui  nạp  lại  thành  bốn  chữ: 

 “Thuần tịnh thuần thiện” . Giống như trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp”, Đức Phật có 

dạy chúng ta: “Không để chút bất thiện nào xen tạp, không để chút bất tịnh nào xen 

tạp”. Tâm không thể xen tạp bất tịnh, hạnh không thể xen tạp bất thiện. 

Tiếp theo là “Thường Chiếu”, “Thanh Tịnh”, “Hoan Hỷ”. Hoan hỷ là từ bi. Thanh 

tịnh là nhất định không có sự nhiễm ô. Phải bắt đầu công phu tại chỗ này. “Hoan hỷ” 

là từ trong từ bi mà lưu xuất ra. “Giải thoát” là từ nơi thanh tịnh bình đẳng lưu xuất ra. 

“An ổn” là từ nơi chân thành từ bi lưu xuất ra. 

“Siêu Nhựt Nguyệt Quang” là thí dụ, “Bất Tư Nghì Quang” là pháp hợp. Cái thí dụ 

sau đây nhất định có sự hợp giảng, bất khả tư nghì. Điều này là thật. Trong hội tập của 

Khang  Tăng  Khải  có  “Nan  Tư  Quang”,  “Vô  Xưng  Quang”.  “Nan  Tư”,  “Vô  Xưng” 

chính  là  không  thể  nghĩ  bàn.  “Nan  Tư”  là  không  thể  nghĩ,  “Vô  Xưng”  là  không  thể 

bàn, lời dịch không giống nhau nhưng ý nghĩa thì giống nhau. Những điều này chúng 

ta phải thông đạt rõ ràng. 

Kinh văn: “Như thị quang minh, phổ chiếu thập phương, nhất thiết thế giới”. 

Đây  là  trên  quả  đức cùng  với  khai  thị  nhân  hạnh  Phật  Đà tương  ưng.  A  Di  Đà  Phật 

khởi tâm động niệm là tận hư không biến pháp giới. Những vị Phật khác khi còn làm 

Bồ  Tát,  đại  khái  khởi  tâm  động  niệm  là  độ  đại  thiên  thế  giới  này  của  chúng  ta,  rất 

nhiều rất nhiều người đều là có cái ý niệm này, tôi phải quảng độ chúng sanh, phải độ 

chúng sanh đại thiên thế giới này, cho nên tương lai khi thành Phật, quang của Ngài có 

thể chiếu đại thiên thế giới này. A Di Đà Phật khởi tâm động niệm tận hư không biến 

pháp giới nhất thiết chư Phật sát độ, cho nên ở trên quả địa, quang minh của Ngài phổ 

chiếu  mười  phương  nhất  thiết  thế  giới,  vậy  mới  được  chư  Phật  Như  Lai  tôn  xưng 

Ngài, xưng tán Ngài là  “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương” . 

Kinh văn: “Kỳ hữu chúng sanh, ngộ tư quang giả, cấu diệt thiện sanh, thân ý nhu 

nhuyễn”. 

- 15 - 

Hôm  nay chúng  ta  gặp  được quang  này,  có  sự  cảm  thọ  này  hay không?  Xin  nói  với 

chư vị, khẳng định là có, tôi có sự cảm thọ này. Bạn có thể không có sự cảm thọ này, 

nguyên nhân do đâu? Bạn có nghiệp chướng. Cái gì là nghiệp chướng? Tuy là bạn đến 

để nghe Kinh nhưng ý nghĩa không hiểu được thấu triệt, bạn vẫn còn nghi hoặc, bạn 

vẫn  không  thể  áp  dụng,  vì  vậy  cấu  bạn  không  diệt,  thiện  không  sanh,  thân  ý  cang 

cường khó giáo hoá. Cái quang này là gì? Quyển “Kinh Vô Lượng Thọ” này chính là 

quang, quang chiếu ở chỗ đó, chúng ta mở quyển Kinh này ra, cung cung kính kính mà 

đọc  tụng  thì  quang  sẽ  chiếu  rọi  ta.  Ở  trong  Kinh,  Đức  Phật  giảng  lý  tôi  đã  hiểu  rõ, 

giảng những phương pháp này tôi đã hiểu, Đức Phật dạy tôi làm, tôi đã làm, Đức Phật 

dạy tôi không thể làm, tôi nhất định không làm. 

 “Cấu diệt thiện sanh” , thực tại nói Đức Phật rất từ bi, vừa mở đầu thì đem tổng cương 

lĩnh tu hành dạy cho chúng ta:  “Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người” , chúng ta 

đã làm được hay chưa? Nếu như làm được thì cấu đã diệt rồi, không nói lỗi người thì 

thiện sanh. Ở trong Kinh Đức Phật giáo huấn những điều này quá nhiều quá nhiều rồi, 

chúng ta hãy xem trọng điều này, trích lục thành 60 điều, in thành một quyển sách nhỏ 

là “Tịnh Tông Đồng Học Tu Hành Thủ Tắc”. Trong “Kinh Vô Lượng Thọ” đã trích 

lục thành 60 điều, đồng thời ở trong “Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh” 

(đây là chuyên môn nói về người xuất gia), chúng tôi trích lục thành 40 điều, hợp lại 

với  nhau  hình  như  là  106  điều,  vẫn  chưa  đến  108  điều.  Chúng  ta  nên  y  theo  những 

điều  giáo  huấn  này  mà  tu  hành,  chính  là  y  theo  những  lời  giáo  huấn  này  đoạn  ác  tu 

thiện, “cấu diệt thiện sanh”, tâm ý của bạn đương nhiên là nhu nhuyễn, tâm từ bi bộc 

lộ ra bên ngoài. 

Kinh văn: “Nhược tại tam đồ, cực khổ chi xứ, kiến thử quang minh, giai đắc hưu 

tức, mệnh chung  giai đắc giải thoát”. 

Thính chúng của đạo tràng chúng ta là quỷ thần đông hơn người. Ngày xưa lúc chúng 

tôi ở giảng đường lầu 5 của Cư Sĩ Lâm giảng Kinh, thường xuyên có đồng tu đến báo 

với tôi, có người gặp được rất nhiều quỷ thần, thiên long bát bộ. Họ đến báo với tôi. 

Tôi nói là tôi có biết, biết rất rõ ràng mà còn khẳng định số lượng của họ đều nhiều 

hơn số lượng của người gấp mười, gấp trăm lần. Quỷ thần đến nghe Kinh, họ đều đang 

học “Kinh Vô Lượng Thọ”, đều đang niệm A Di Đà Phật, họ vãng sanh cũng không ít. 

Thật ra mà nói, hiện nay con người không bằng quỷ thần. Quỷ thần tại sao đến nghe 

Kinh? Quỷ thần họ quá khổ, quá khổ cho nên mong cầu giải thoát, cái tâm nguyện này 

mạnh hơn chúng ta. Chúng ta sống ở thế gian này, đặc biệt là hiện nay đất nước đang 

phát triển, mỗi người đều dư dả, đời sống rất là đầy đủ điều kiện, việc niệm Phật vãng 

sanh này không có Phật ở trong tâm, cho dù có đến nghe Kinh cũng không phải là thật 

sự xem nó như là việc đáng làm, cho nên không tinh tấn bằng quỷ thần. Đạo lý là ở 

chỗ này. Đức Phật thường dạy chúng ta, khi Đức Phật nhập niết bàn có để lại cho đời 

sau hai câu nói: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”, Hy vọng là người tu hành cam 

chịu khổ nhọc. Cam  chịu khổ nhọc thì tâm nguyện của bạn mới vững vàng, tâm cầu 

xuất ly thiết tha, chưa đến nỗi đọa lạc. Sợ khổ nhọc, không chịu giữ giới, không có ai 

- 16 - 

mà không bị đọa lạc. Giới luật, giữ giới gì? Thập thiện nghiệp đạo là được rồi. Thập 

thiện nghiệp đạo chính là tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc của giới luật mà Phật vì tất 

cả chúng sanh lập ra. Ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh đều không rời khỏi cái cương 

lĩnh này. Chúng ta chỉ cần nắm chắc cái cương lĩnh này, nghiêm khắc tuân thủ, y giáo 

phụng hành thì chúng ta có thể ra khỏi. “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” chúng tôi vừa 

giảng xong không lâu, hiện giờ đã lưu hành đĩa giảng này, ít nhất phải xem mười lần, 

ít nhất là tám lần. Một ngày xem tám giờ đồng hồ, mỗi ngày xem một đĩa, mỗi ngày 

xem tám lần. Nếu bạn không học tập như vậy, ở trong A Lại Da Thức của bạn chẳng 

có  cách  nào  lưu  lại  ấn  tượng  sâu  sắc  được,  cũng  chính  là  nói  trong  cuộc  sống  hàng 

ngày, làm việc đối người tiếp vật thường sẽ bị quên mất, nhớ không được, học xong 

chẳng khác nào như chưa học.  “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”  là quan 

trọng  hơn  bất  kỳ  điều  gì.  Tam  đồ  chúng  sanh,  cực  khổ  chúng  sanh  nghe  được  Kinh 

Phật,  nghe  được  pháp  của  Phật  đều  được  nghỉ  ngơi,  nỗi  khổ  của  họ  có  thể  tạm  thời 

dừng lại; họ phải chịu niệm Phật, đều có thể vãng sanh, vậy là đã giải thoát rồi. 

Kinh văn: “Nhược hữu chúng sanh, văn kỳ quang minh, oai thần công đức, nhật 

dạ xưng thuyết, chí tâm bất đoạn. Tùy ý sở nguyện, đắc sanh kỳ quốc”. 

Đoạn  Kinh  văn  này  nhất  định  là  phải  thuộc.  Tại  sao  vậy?  Vô  cùng  quan  trọng,  nếu 

người ta hỏi bạn tu hành như thế nào có thể vãng sanh Cực Lạc Thế giới, thì câu Kinh 

này đã trả lời rồi, bạn có thể y theo cách nói như vậy thì chắc chắn vãng sanh. 

Ở chỗ này, “Quang minh” là trí huệ của Phật, “Oai thần” là giáo huấn của Phật, “Công 

đức” là  A  Di  Đà Phật  tu  nhân  chứng quả,  kiến  lập  Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc  y 

chánh trang nghiêm, đây là công đức của Ngài. Chúng tôi nói dễ hiểu một chút, quang 

minh nói ở chỗ này  chính là đạo lý của bản Kinh, lý luận đạo lý là quang  minh, oai 

đức là cách đã nói ở bên trong của nó, bao gồm 48 nguyện. “Nhựt dạ xưng thuyết, chí 

tâm  bất  đoạn”, đây  chính  là phương pháp,  không thể gián đoạn. Tôi  giảng Kinh đến 

bây giờ hoàn toàn làm nổi bật cái tinh hoa nghĩa lý ở trên Kinh, cúng dường cho chư 

vị. Tại sao vậy? Thời gian đến rồi, tôi không thể không nói cho các bạn. Sau này, tôi 

không giảng Kinh ở trên giảng đài nữa, mà giảng ở phòng thu hình. Tôi sẽ không diễn 

giảng Kinh công khai nữa, tôi không làm những điều này nữa, tôi sẽ đóng cửa, không 

phải  là  đóng  cửa phòng  bình  thường, mà  là  đóng  phòng  ghi  hình  ảnh. Tôi  đóng  cửa 

nhưng vẫn giảng Kinh ghi hình. Tương lai chư vị nghe tôi giảng Kinh là xem được từ 

màn ảnh truyền hình, cho nên hiện tại tôi không thể không giảng, tôi giảng chính là cái 

lời  này,  “nhựt  dạ  xưng  thuyết,  chí  tâm  bất  đoạn”.  Chúng  ta  học  Phật,  làm  Phật  Học 

Viện mà vẫn còn nghỉ định kỳ thì vĩnh viễn không thể thành công. Bạn nên biết rằng 

niệm Phật được ba tháng, ba tháng tinh tấn Phật thất, ngày đêm không ngừng, sau khi 

viên mãn, nghỉ một ngày là xong rồi, tâm của bạn lập tức động rồi. Nghỉ ba ngày, một 

tháng  nữa  cũng  không  thể  hồi  phục;  nghỉ  một  tháng  thì  ba  năm  vẫn  không  thể  hồi 

phục. Phật không có nghỉ phép. Ai nghỉ phép? Ma nghỉ phép. Các bạn ở chỗ này, bạn 

xem thử lớp bồi dưỡng Phật học viện của chúng ta, vừa nghỉ phép thì yêu ma quỉ quái 

đến  để  cám  dỗ  các  bạn,  thì  lập  tức  bị  mắc  vào  bẫy  rồi,  rất  đau  lòng.  Phật  Thích  Ca 

- 17 - 

Mâu  Ni  giảng  Kinh  thuyết  pháp  49  năm,  các  bạn  xem  thử  “Đại  Tạng  Kinh”,  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  có  nghỉ  phép  ngày  nào  đâu?  Đi  tìm  ở  trong  “Đại  Tạng  Kinh”  mà 

xem, có ngày nào Phật nghỉ phép, đại chúng nghỉ phép đâu? Không có, Phật không có 

nghỉ phép. Chúng ta thì có nghỉ phép, chuyên môn tạo ra cơ hội cho ma. Sai rồi, sai 

lầm lớn rồi. Đức Phật dạy chúng ta công phu phải thật là miên mật, ngày đêm không 

gián đoạn, chúng ta mới có thể thành tựu, mới có thể nhập vào cảnh giới của Phật. 

A Di Đà Phật… 



Tập 263 

Thật sự muốn thành tựu, có cần nghe đầy đủ bộ Kinh này từ đầu đến cuối không? Có 

đủ duyên đương nhiên là tốt, không có duyên, thật ra mà nói cũng không cần thiết, chỉ 

cần  bạn  hiểu  một  đoạn  nào  đó  ở  trong  bộ  Kinh  này  cho  thật  rõ  ràng,  cho  thật  minh 

bạch,  một  đời  thọ  trì  vĩnh  viễn  không  gián  đoạn, đảm  bảo  bạn thượng  thượng  phẩm 

vãng sanh. Đâu có cần nhiều như vậy, đâu phải phiền phức đến như vậy. Lời của tôi 

nói là thật, không phải giả. Mỗi ngày nghe một đĩa, một ngày nghe tám giờ đồng hồ, 

cả đời không gián đoạn, người này chắc chắn là khai ngộ, chắc chắn chứng quả. Bạn 

muốn  hỏi  nguyên  nhân  tại  sao?  Điều  này  là  Phật  nói,  Ngài  được  định  rồi.  Trong  cả 

cuộc đời của Ngài, Ngài chỉ nghe có đoạn này, nghe một giờ đồng hồ, tâm của Ngài 

được định rồi, Ngài không bị tán loạn, trong “Kinh Di Đà” nói “Nhất tâm bất loạn”, 

Ngài đã đạt được. Nhất tâm là định, là niệm Phật Tam Muội; bất loạn là huệ, Ngài đạt 

nhất tâm bất loạn, đức Phật đã nói tất cả Kinh Ngài đều đã thông đạt hết. Lời nói này 

của tôi, các bạn có tin không? Quả nhiên đã thật sự tin tưởng rồi, bạn có còn cần phải 

đến Phật học viện hay không? Không cần thiết. Bạn xem thử Tổ sư Đại đức xưa nay, 

có  vị  nào  tốt  nghiệp ở  Phật  học  viện  đâu?  Đại  Sư  Huệ  Viễn  ở  Lô  Sơn  của  Tịnh  Độ 

Tông rất nổi tiếng trong lịch sử, có tốt nghiệp ở Phật học viện nào đâu? Thiện Đạo Đại 

Sư có được bồi dưỡng ở lớp đào tạo nào đâu? Liên Trì Ngẫu Ích có học qua Phật học 

viện không? Các Ngài làm sao mà có thể trở thành Tổ sư Đại đức vậy? Quang minh 

của các Ngài biến chiếu mười phương ảnh hưởng đến ngày nay, không có điều gì khác 

ngoài  “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”  và  “ngày đêm xưng thuyết, chí 

 tâm bất đoạn” , là ở hai câu này. Các Ngài đã thành công lớn, tự tại vãng sanh,  “tùy ý 

 sở nguyện” , muốn đi lúc nào thì đi lúc đó, muốn ở mấy năm cũng không chướng ngại. 

Thực tại mà nói, ở hay không ở thế gian không phải là nguyện vọng của bản thân. Tự 

bản  thân  vẫn  còn  nguyện  vọng  của  bản  thân  thì  là  phàm  phu,  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước không buông xuống. Nguyên nhân trụ thế hay không trụ thế là ở đâu? Do ở 

chúng sanh. Nói cách khác, còn có chúng sanh có thể độ thì trụ thêm vài ngày, không 

có chúng sanh để độ thì lập tức đi ngay. 

Chúng sanh nhiều như vậy có độ hết được hay không? Không phải vậy, “có thể độ” là 

chúng sanh có thể tin, có thể giải, có thể hành, thì gọi là có thể độ. Nếu như không có 

chúng sanh như thế thì Ngài đã về Tây Phương Cực Lạc Thế giới rồi, hoặc giả Ngài 

- 18 - 

đến tha phương thế giới giáo hóa chúng sanh, không nhất định phải ở chỗ này. Ngài đi 

khắp nơi ngao du, không nhất định là trú ở một chỗ nào cả, nơi nào có duyên thì đi đến 

nơi đó.  “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” . Ở trong Kinh Đại thừa nói, cần 

dùng thân gì để độ thì hiện thân đó để độ, cần thuyết pháp gì thì nói pháp đó, hết thảy 

đều không có nhất định. “Tùy ý” thì được đại tự tại. 

Lão Lâm trưởng Cư Sĩ Lâm Singapore vãng sanh năm ngoái, các đồng học ở lớp bồi 

dưỡng  của  chúng  ta  đều  tham  gia  trợ  niệm  tiễn  ông  vãng  sanh,  đủ  loại  thoại  tướng, 

mọi người đều đã thấy tận mắt, đã nghe tận tai. Oán thân trái chủ của ông rất nhiều. 

Sau khi vãng sanh, oán thân trái chủ cùng với các vị pháp sư đến Niệm Phật đường cư 

sĩ  Lâm  dựa vào  thân của  Đỗ  cư sĩ  nói  chuyện. Họ  nói  họ  nhìn  thấy  lão  Lâm  trưởng 

vãng sanh, họ vô cùng hoan hỷ, vô cùng tán thán. Họ nói họ là oán thân trái chủ của 

ông, thần hộ pháp của Cư sĩ Lâm cho phép họ đi vào, họ không có ác ý, họ đến là để 

cầu  quy  y,  đến  là  để  cầu  nghe  pháp.  Họ  nói  chuyện  rất  là  lâu.  Vào  lúc  đó  tôi  đang 

giảng Kinh ở Hồng Kông, các vị đồng tu liền gọi điện báo cho tôi, nói rằng oán thân 

trái chủ lão Lâm Trưởng nhập xác để yêu cầu. Tôi nói : “Tốt! Quí vị hãy làm lễ quy y 

 cho họ đi” . Sau khi làm lễ quy y xong, mời họ đến để nghe Kinh. Họ lại nói, ánh sáng 

của  pháp  sư giảng  pháp  quá  mạnh,  họ  chịu  không  nổi.  Chúng  tôi  mới  thương  lượng 

với  họ,  mở  rộng  phòng  ăn  ở  lầu  một  và  phòng  ăn  ở  lầu  hai,  sử  dụng  máy  vô  tuyến 

truyền hình để phát băng giảng Kinh. Họ đồng ý. Họ muốn nghe Kinh gì? Họ chỉ định 

là  “Kinh  Bồ  Tát  Địa  Tạng  Bổn  Nguyện”.  Quỷ  thần  đặc  biệt  là  thích  bộ  Kinh  này. 

Chúng tôi liền mở phát Kinh suốt 24 giờ. Hiện giờ tôi không biết là còn phát nữa hay 

không. Nếu như lợi ích cho quỷ thần thì chính là bộ Kinh Địa Tạng ở tại nơi đó luôn 

luôn phát mãi không ngừng, họ được lợi ích vô lượng vô biên. Mở Kinh 24 giờ không 

gián  đoạn,  quỷ  thần  hoan  hỷ.  Nếu  như  chư  vị  hiểu  được  đạo  lý  này,  đĩa  “Kinh  Địa 

Tạng Bồ Tát bổn Nguyện” của chúng tôi phát hành rất rộng rãi, bạn ở tại nhà có thể 

mở phát. Đừng có sợ ma vào nhà, những hồn ma đó là hồn ma tốt, không phải là ác 

ma, họ đến để hộ pháp. Ác ma không biết nghe bộ Kinh này. Nghe bộ Kinh này đều là 

ma biết tu hành, tương lai họ có thể vãng sanh, họ cảm ơn công đức của bạn. Buổi tối 

đi ngủ, bạn hãy mở ở trong phòng khách ở nhà của bạn, mở âm thanh nhỏ một chút để 

không ảnh hưởng đến giấc ngủ của bạn. Họ đang tu tập, chúng ta thì giải đãi. Phải phát 

tâm sám hối, thường xuyên phải nghĩ đến họ, quan tâm đến họ, tôn trọng họ, giúp đỡ 

họ, mỗi một người chúng ta đều phải có trách nhiệm. Nếu như đĩa “Kinh Bồ Tát Địa 

Tạng Bổn Nguyện” của chúng tôi không có đủ, chúng tôi sẽ làm tiếp, chúng tôi sẽ phụ 

trách, chúng tôi sẽ làm tiếp mấy ngàn bộ, phát hành số lượng lớn. 

Tôi đọc đoạn Kinh này cảm động rất sâu. Lão cư sĩ Trần Quang Biệt làm thế nào để 

được vãng sanh? Là nghe Kinh 8 giờ đồng hồ, niệm Phật 8 giờ đồng hồ. Nguyên nhân 

là do ông bị bệnh, bệnh là tăng thượng duyên, ông mà không có bệnh thì ông sẽ không 

nghe Kinh, ông sẽ không niệm Phật. Nằm ở trên giường chẳng có cách nào, khi ngủ 

xong thì xem băng ghi hình, xem mệt rồi thì niệm A Di Đà Phật, niệm mệt rồi thì ngủ, 

hơn  ba  năm  thì  ông  đã  thành  công.  Ông  thật  sự  đã  nghe  rất  kỹ,  vạn  duyên  buông 

- 19 - 

xuống, niệm Phật cầu vãng sanh. Đây là một tấm gương tốt cho chúng ta. Tuyệt đối 

không thể lơ là, sơ suất. Các vị oán thân trái chủ của ông ở kề bên, hiện thân thuyết 

pháp, thật sự đã củng cố thêm niềm tin cho chúng ta. Chúng tôi ở nơi này đã nhìn thấy 

tận mắt, nghe được tận tai, nếu như vẫn chưa đề cao cảnh giác cho bản thân thì nghiệp 

chướng này có phần nặng nề lắm rồi. Giống như trường hợp vãng sanh của lão cư sĩ 

Trần Quang Biệt, thời cận đại, ở nhiều địa phương của các quốc gia, chúng tôi thường 

xuyên nghe được, có một số đồng tu tận mắt nhìn thấy được. Cần phải luôn cảnh giác, 

đây  mới  là  chuyện  trọng  đại  nhất  trong  cuộc  đời  của  chúng  ta,  những  việc  khác  là 

chuyện nhỏ. 

Trong quá khứ, tôi thường xuyên nhắc đến, nhà triết học lịch sử - tiến sĩ Thang Ân Tỉ 

(Arnold  Joseph  Toynbee)  của  nước  Anh  ở  thập  niên  70,  ông  đối  với  văn  hóa  Trung 

Quốc vô cùng tán thán Phật pháp Đại thừa, mặc dù ông không phải là người theo đạo 

Phật.  Ông  cho  rằng:   “Để  giải  quyết  vấn  đề  của  xã  hội  trong  thế  kỷ  21,  chỉ  có  học 

 thuyết Khổng Mạnh cùng với Phật pháp Đại thừa” . Đây là học giả có uy tín trên thế 

giới thời hiện đại, đã nói ra hai câu này. Tôi muốn tìm ra nguyên văn lời nói của ông, 

chúng tôi nói phải có căn cứ. Có một lần ở Hồng Kông, có vị đồng tu mua hai quyển 

sách  tặng  cho  tôi,  một  quyển  là  tác  phẩm  của  tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỉ  (Arnold  Joseph 

Toynbee): Lịch Sử Quán. Ông là người nghiên cứu lịch sử. Nghiên cứu của ông thật 

sự  cùng  với  nhà  sử  học  thông  thường  trên  thế  giới  là  không  giống  nhau, dùng  ngôn 

ngữ hiện đại để nói là quan điểm vĩ mô, ông là nhìn toàn thể thế giới, không phải là 

nhìn vào một quốc gia, không phải là nhìn vào một địa phương nào. Nhà sử học trong 

quá khứ của đất nước chúng ta đều là viết cho một triều đại, viết cho một địa phương, 

cho một thời đại. Quan điểm của ông vô cùng rộng lớn, không phải lấy trung tâm của 

các nhà sử học thông thường để mà viết, để mà quan sát, ông từ văn hóa mà quan sát. 

Văn hóa thì vượt ra khỏi giới hạn của quốc gia, vượt ra khỏi giới hạn của dân tộc, vượt 

ra khỏi giới hạn của tôn giáo. Quan điểm này không dễ dàng, rất khó được. Ông ấy là 

người Anh, ông là người đạo Thiên Chúa, ông tán thán học thuyết Khổng Mạnh, tán 

thán Phật pháp Đại thừa. Chúng tôi hiện giờ mới biết được nguyên nhân là ở chỗ này. 

Giáo học của nhà Nho xưa kia, điều gì là quan trọng nhất? Thờ cúng ông bà là quan 

trọng nhất. Lễ Ký bạn vừa mở ra trang đầu tiên, ngũ lễ trang đầu tiên là kiết lễ. Kiết 

của từ kiết tường, kiết là cúng tổ tiên. Lão tổ tông suốt mấy ngàn năm chúng ta đều 

không quên, đón năm mới vẫn nhớ đến tổ tiên, tâm hạnh này thật là nồng hậu làm sao. 

Không quên ông bà tổ tiên, cha mẹ trước mắt làm sao mà có đạo lý không hiếu thuận 

được? Con cái ngày nay tại sao không có hiếu với cha mẹ vậy? Vì đã quên mất tổ tiên 

rồi. Con cái không có sai lầm, sai lầm là ở chỗ nào? Sai lầm là do người làm cha mẹ, 

cha mẹ đã quên mất tổ tiên mà muốn con cái hiếu thuận với bạn, đâu có đạo lý này. 

Con cái khi còn nhỏ bắt chước rất là giỏi, chúng thấy bạn bất hiếu với cha mẹ, tương 

lai chúng sẽ có thái độ như vậy đối với bạn. Thói quen hình thành từ bé, quen rồi trở 

thành việc tự nhiên. Hay nói cách khác, bạn muốn trong tương lai con cái đối xử bạn 

như thế nào, bạn nên làm tấm gương để cho chúng xem, bạn đối xử với cha mẹ như 

- 20 - 

thế nào, bạn  phải  làm  cho  con  cái  xem.  Con  cái  nhìn  thấy  rõ  ràng  rồi  ghi  nhớ  trong 

tâm, rõ ràng rồi, cả một đời chúng chẳng thể nào quên. Ta mong muốn bạn bè đối xử 

tôi như thế nào, thì ta nên đối xử với bạn bè như thế ấy. Tôn trọng người thì người mới 

tôn trọng mình, thương người thì người mới thương mình, giúp người thì người mới 

giúp mình, không có thiệt thòi. 

Khởi tâm động niệm đều nghĩ cho người khác, nên tôn trọng người khác, nên giúp đỡ 

người khác, đây chính là quang minh biến chiếu. Tôn kính người khác là quang minh, 

quan tâm người khác là quang minh, giúp đỡ người khác là quang minh. Quang phải 

từ tâm hạnh của mình phát ra chiếu khắp mọi nơi, chiếu khắp tất cả chúng sanh, rất tự 

nhiên bạn  sẽ được tất  cả  chúng sanh  yêu mến, lại nhận được sự quan tâm  của tất  cả 

chúng sanh, chăm lo của tất cả chúng sanh. Ta không chăm lo người khác, người khác 

làm  sao  mà  chăm  lo cho  ta?  Trên  người  có  tiền  thì  chẳng  có tác  dụng gì, đi  mua  đồ 

dùng cũng rất là vất vả. Tôi cần có món đồ nào thì người ta mang đến món đó, thật là 

tự  tại.  Làm  sao  mới  có  được  quả  báo  này?  Tôi  thường  xuyên  quan  tâm  đến  người 

khác, thường tặng quà cho người khác, tặng cho người khác một ít quà, tặng họ đồ ăn, 

tặng họ quần áo mặc, đến khi tôi có nhu cầu, tự nhiên có người mang đến tặng. Tôi 

không trồng nhân thì làm sao có quả báo chứ. Gieo trồng nhân lúc nào vậy? Khi còn 

trẻ thì nên gieo trồng nhân. Lúc trẻ thì ham muốn hưởng phước, đến lúc già thì thảm 

thương, ai chăm sóc cho bạn? 

Chúng ta ở trong xã hội này nhìn thấy có rất nhiều người làm quan rất lớn, cũng rất là 

phát tài, người giúp việc trong nhà rất là nhiều, một tiếng nói là trăm người nghe (tuy 

là  không  có  đến  100,  mười  mấy hai  mươi  người  thì  có), đến  khi  bị  mất  chức không 

còn làm quan nữa, tất cả quyền lực cũng không còn, không thuê nổi người giúp việc 

nhà,  tự  mình  phải  xách  giỏ  đi  ra  chợ  mua  thức ăn, tôi  thấy  rất  là  khó  khăn. Nguyên 

nhân là gì vậy? Người học Phật của chúng ta chỉ cần nghĩ là hiểu liền. Lúc mà họ còn 

đang làm quan, trông thật là oai phong lẫm liệt, hưởng phước mà không biết tu phước, 

không biết giúp đỡ người khác, người dân khi có việc gì cần họ giúp thì làm ra dáng 

vẻ lắm, thậm chí còn đòi hối lộ nữa. Tương lai khi bản thân mất chức rồi, muốn tìm 

người giúp thì cũng giống như vậy thôi. Bạn không thỉnh cầu người, bạn không tặng 

quà cho họ, người ta cũng giống như thế, phớt lờ bạn, khổ không nói ra lời! Hãy nhìn 

những hiện tượng trong xã hội này thì chúng ta sẽ khai trí huệ. Việc hưởng phước nên 

hưởng  vào  lúc  nào?  Lúc  đã  già.  Về  già,  thể  lực  của  mình  yếu  đi,  lúc  về  hưu  rồi  có 

phước báu mới là phước báu chân thật, có rất nhiều người trẻ đến chăm sóc cho bạn, 

đến giúp đỡ bạn. Phước báu này thật sự là bạn đã tu trong đời này khi bạn còn trẻ. Cho 

nên việc giáo huấn cổ xưa của đất nước chúng ta vô cùng có đạo lý. 

Trẻ thơ ở đất nước ta rất là cơ cực, không giống như trẻ thơ ở nước ngoài trong sáng 

hồn nhiên, vô cùng sung sướng. Trẻ thơ ở nước ta phải học, từ lúc năm - sáu tuổi vất 

vả học tập, người xưa thường nói mười năm học tập gian khổ. Tứ khoa của Khổng Lão 

Phu Tử, thứ nhất là đức hạnh, tu dưỡng đạo đức, từ khi còn bé mà bồi dưỡng thành. Tu 

dưỡng cách xử sự đối người tiếp vật cũng là từ khi còn nhỏ mà học thành. Cha mẹ ở 

- 21 - 

trong  gia  đình  làm  tấm  gương  tốt  cho  con  cái.  Khi  đã  đi  học,  thầy  cô  giáo  làm  tấm 

gương cho họ. Cha mẹ và thầy cô giáo là tấm gương cho họ, là người điển hình cho 

họ, đó là quang minh thật sự. Được đắm chìm trong quang minh này, đến khi họ học 

xong rồi, học vấn mới vừa học xong, đi vào xã hội vì xã hội đại chúng mà tạo phước, 

không vì bản thân mình. Ngày nay trong nhân dân có câu nói “vì nhân dân phục vụ”, 

trong Phật pháp nói “vì chúng sanh phục vụ”. Phục vụ chính là tu phước, chính là tạo 

phước, đến  cuối  đời về  hưu  hưởng phước. Chư vị đồng tu hãy  nghĩ xem, người  dân 

nước ta về già hưởng phước. 

Tư tưởng, việc làm của người ngoại quốc cùng với người dân nước ta hoàn toàn tương 

phản.  Họ  còn  nhỏ  thì  hưởng  phước,  còn  nhỏ  là  thiên  đàng;  thời  thanh  niên  là  chiến 

trường, liều mạng; người già là mộ phần, người già đáng thương nhất, thê thảm nhất. 

Đây  là   tư  tưởng  văn  hóa  của  họ,  hành  vi  của  họ,  cùng  với  người  dân  nước  ta  hoàn 

toàn  tương  phản.  Tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỉ  (Arnold  Joseph  Toynbee)  không  phát  hiện  ra 

điểm này. 

Chúng  ta  nên  biết  rằng,  tư  tưởng  của  Nho  và  Phật  vô  cùng  gần  gũi,  giáo  học  cũng 

giống nhau, quả báo đều rất là thù thắng. Cho nên cái gốc của văn hóa nước ta là ở chỗ 

giáo dục,  “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên” . Hán Võ Đế đặt ra chính sách giáo 

dục của Trung Quốc, dùng tư tưởng của nhà Nho. Vào lúc đó Phật giáo vẫn chưa được 

truyền đến Trung Quốc, sau mấy đời nữa mới truyền đến Trung Quốc, Hán Minh Đế, 

Minh Đế vĩnh bình 10 năm Phật giáo mới truyền đến Trung Quốc, cho nên khi Trung 

Quốc lập ra chính sách giáo dục thì có Nho gia, có Đạo gia, không có Phật gia. Nhưng 

sau khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, lập tức được nhà vua và nhân dân đón tiếp, 

tiếp  nhận,  tôn  trọng  và  chính  thức trở  thành  quốc  giáo  của  Trung  Quốc.  Vào  lúc  đó 

không có tên quốc giáo, nhưng thật sự là có quốc giáo.  Những vị Cao tăng Đại đức 

xuất gia này đều là thầy của các vị vua, đế vương đại thần đều tôn những vị xuất gia 

này  làm  thầy,  theo  các  vị  này  học  tập.  Thang  Ân  Tỉ  (Arnold  Joseph  Toynbee)  rất  là 

kính phục, nhưng mà không có nói rõ ra, không có nói minh bạch. 

Giáo dục là quan trọng. Giáo dục của Phật giáo Đại thừa sẽ truyền ra toàn thế giới, sẽ 

được tất cả quốc gia các dân tộc trên toàn thế giới chào đón, tiếp nhận. Ông cũng có 

nói, ngày nay trên toàn cả thế giới, số người là tín đồ của đạo Thiên Chúa chiếm đông 

nhất.  Đạo  Phật  tương  đối  gần  gũi  với  họ,  là  một  tôn  giáo  rất  lớn,  nhưng  tôn  giáo  ở 

phương Tây cùng với Phật giáo không giống nhau. Phật giáo thì bao dung, có thể tồn 

tại  phát  triển  với  bất  kỳ  tôn  giáo  nào.  Không  giống  như  ở  phương  Tây,  có  một  số 

người đạo Thiên Chúa bài trừ họ, nhất định là nền văn hóa cố hữu của khu vực đó sẽ 

bị mất đi, nếu họ tồn tại thì người khác không thể tồn tại. Họ nói điều này thì khác với 

Phật giáo, Phật giáo đến Trung Quốc thì có thể cùng với Nho giáo, cùng với Đạo giáo 

đồng thời cùng tồn tại, đến Nhật Bản lại hòa nhập với Thần giáo của Nhật Bản. Ông 

nói Phật giáo là tôn giáo rất là hòa bình, có thể đối xử bình đẳng với mọi người, chung 

sống hòa  mục, tôn kính lẫn nhau, cùng tồn tại và phát triển, đây là nét đẹp của Phật 

giáo. 

- 22 - 

Đức hạnh của Nho, Phật phải dựa vào một đời này của chúng ta. Ở trong thời đại này, 

người  giác ngộ phải phát huy  rộng  lớn. Phát huy  rộng  lớn bằng  cách  nào?  Chúng  ta 

phải nỗ lực thực hiện, đem Phật giáo, Nho giáo ra ngoài xã hội cho đại chúng xem. Cái 

điểm này vô cùng quan trọng, không được nói suông mà phải thật sự làm cho được. 

Quang minh chiếu khắp cả thế gian, đó là việc nhẹ nhàng và dễ làm. Bạn thật sự làm 

được, tôi tin rằng có rất nhiều phương tiện truyền thông truyền hình trên thế giới đều 

đến phỏng vấn, đều đến giới thiệu cho bạn, đến để phát sóng cho bạn, rất nhanh sẽ phổ 

biến khắp toàn cầu. Cách giáo học này là một cách giáo học vô cùng đặc biệt, ở địa 

phương khác trên thế giới, từ trước đến nay chưa từng có cách giáo học như vậy. Tại 

đất nước  Trung  Quốc,  đặc  biệt là những năm  tháng gần đây  nhất,  bản thân chúng  ta 

cũng đã quên mất cách giáo học này của tổ tiên, quên sạch sẽ. Ngày nay chúng ta phải 

đặc  biệt  phát  tâm  nhận  chịu  tất  cả  khổ  nạn.  Thật  sự  là  không  sợ  khổ,  chịu  khổ  cực, 

đem phương pháp này phổ biến ra. Chúng ta ít nhất phải làm 10 năm, 20 năm, đưa ra 

thành tựu đạt được, người ta sẽ tin tưởng. 

Cách làm như thế nào? Một bộ Kinh. Thật sự mà nói, đầu triều Tống, Triệu Phổ là làm 

như vậy đấy. Triệu Phổ là tể tướng mưu sĩ của Tống Thái Tổ Triệu Khuôn Dẫn, từ ngữ 

hiện nay gọi là bộ tham  mưu, người đứng đầu của bộ tham  mưu. Công việc trị quốc 

bình  thiên  hạ  của  ông  ấy  từ  đâu  mà  được  vậy?  Luận  Ngữ.  Ông  chỉ  có  một  bộ  Luận 

Ngữ.  Luận  Ngữ  phân  lượng  không  nhiều.  Chính  ông  nói  ra,  ông  dùng  nửa  bộ  Luận 

Ngữ  giúp  Triệu  Khuôn  Dẫn  lấy  lòng  thiên  hạ,  xây  dựng  đất  nước,  xây  dựng  chính 

quyền, giúp đỡ Thái tông. Ông là thừa tướng của Thái tông Triệu Khuôn Nghĩa. Hai vị 

hoàng  đế  khai  lập  triều  Tống  là  anh  em.  Sau  khi  người  anh  ra  đi,  người  em  kế  thừa 

ngôi vua. Ông dùng nửa bộ Luận Ngữ giúp Thái Tông trị thiên hạ. Một tấm gương tốt 

vô cùng, rất tiếc là hiện nay không có ai biết được, không có ai thật sự dám phát tâm đi 

theo con đường  “một môn thâm nhập, huân tu lâu dài”  này. 

Tôi thì biết, rất muốn đi theo con đường này, nhưng tôi bị thời thế ép buộc,  không có 

cách nào khác. Tại sao vậy? Cả cuộc đời của mình không có đạo tràng cố định, đều là 

ở chỗ của người ta. Ở chỗ của người ta thì đương nhiên phải tôn trọng họ, phải quan 

sát vẻ mặt của người ta, người ta muốn tôi giảng Kinh gì thì tôi phải giảng Kinh đó. 

Nếu như giữ khư khư ý của mình,  “Pháp sư à, xin mời ông đi đến chỗ khác nhé” . Tôi 

thì chẳng còn đường nào để đi, cho nên trong cuộc đời này cũng đã giảng được nhiều 

bộ Kinh. Nhưng nếu như chư vị tỉ mỉ quan sát thì cũng có thể nhận thấy được rằng, bất 

luận là tôi giảng bao nhiêu bộ Kinh, nguyên tắc mục đích của tôi xưa nay vẫn không 

đổi. Tôi quy định trong đời này, điều mà tôi đã học đã tu đã nói đã dạy chính là  “chân 

 thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi; nhìn thấu, buông xuống, tự tại, tùy 

 duyên,  niệm  Phật” ,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi,  như  vậy  mới  có  thành  tựu.  Nếu  như 

giảng Kinh này thì bị Kinh này chuyển, giảng Kinh kia thì bị Kinh kia chuyển, vậy là 

bạn chẳng có thành tựu. Tôi có một cái trục chính ở trung tâm, tất cả các Kinh luận 

đều không rời khỏi trung tâm của tôi, không rời khỏi trục chính của tôi. Thành tựu của 

tôi là ở chỗ này đây. Nếu đem cái trục chính này biến thành một bộ Kinh, thì hiệu quả 

- 23 - 

của sức mạnh đó thù thắng vô cùng. Hiện tại tôi đem điều này dạy cho các bạn, chư vị 

đồng học trẻ tuổi, các bạn phải có trí huệ chân thật, phải có phước báu chân thật, bạn 

mới  có  thể  thể  hội,  bạn  mới  có  thể  hiểu  được,  bạn  mới  hài  lòng  vui  vẻ  mà  làm  như 

vậy. Thành tựu thì sau 10 năm mới có thể thấy được. Nôn nóng muốn nhìn thấy liền 

thì không thể được, cái bông hoa đó tôi thường hay nói là hoa cắm ở trong bình, xem 

rất  đẹp  nhưng  không  có  sự  sống.  Nhất  định  phải  bồi  dưỡng  sức  sống  vĩnh  hằng  của 

bản thân, sức sống vô tận, vậy thì bạn phải có thời gian dài huấn luyện, bạn mới có thể 

thành tựu. Một bộ Kinh là đủ rồi, hai bộ Kinh là đã quá nhiều rồi. 

Đối với thành tựu của bản thân, chính là nói ở chỗ này:  “Tùy ý sở nguyện, đắc sanh kỳ 

 quốc” , bạn thật sự đạt được đại tự tại. Nếu bạn không muốn vãng sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, kiếp sau bất luận sanh vào cảnh giới nào, giáo hóa chúng sanh, giúp 

đỡ chúng sanh đều là tùy ý sở nguyện. Nhưng tôi vẫn khuyên mọi người trước tiên nên 

vãng sanh Thế giới Cực Lạc, thành tựu chính mình, công đức viên mãn. Không sanh 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, công đức của bạn không viên mãn. Chính là bạn có thể 

đến Thế giới Ta Bà để làm vua Đại Phạm Thiên, tùy ý sở nguyện, bạn có thể làm trời 

Ma Hê Thủ La Thiên Vương, nhất định không có vấn đề gì, nhưng đức năng trí huệ 

của bạn không viên mãn. Bạn là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, ở cảnh giới này, ở 

trên  còn  rất  nhiều  cảnh  giới,  bạn  chưa  đến  đỉnh  cao  nhất.  Sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, đức năng trí huệ đạt đến đỉnh cao, sau đó quay trở lại, vậy thật sự 

không phải là đại tự tại hay sao? Cách này là tốt nhất. Vừa đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, bạn có thể thân cận với vô lượng vô biên chư Phật Như Lai. Mỗi một vị Phật 

thuyết cho bạn một câu, thì bạn được nghe vô lượng vô biên diệu pháp. Lời của chư 

Phật thuyết cho bạn nhất định là hợp căn cơ, nhất định là không có thừa một chữ nào 

cả, cho nên đến Thế giới Cực Lạc trí huệ khai mở nhanh, khôi phục đức năng tướng 

hảo của chính mình. Chẳng có bất kỳ một quốc độ của chư Phật nào có thể sánh được 

với Thế giới Cực Lạc. 

Quyển “Kinh Vô Lượng Thọ” này là của cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập, hiện nay có một số 

nơi, có một số người đã phản đối. Phản đối cũng không sao, đó là việc của họ. Chúng 

tôi biết được có rất nhiều Bồ Tát, quỷ thần không phản đối, họ vẫn đang chăm chỉ nỗ 

lực học tập. Tại vì sao họ không có phản đối? Vì họ đã hiểu, đã biết bản Kinh này là 

vô lượng quang minh, giảng ở tại chỗ này, 12 đạo này quang minh biến chiếu khắp hư 

không pháp giới, quỷ thần có khả năng nhìn thấy, họ biết rõ, những con mắt phàm phu 

nhục nhãn của chúng ta, lời tôi nói nghe không được hay, bị ma quỉ ám. Loại ma này 

không phải là nói những con ma học Phật, loại ma này là gì? Là tham. Con người ở 

trên thế gian này của chúng ta bị tham sân si mê hoặc. Tâm tham là ngạ quỷ, tâm tham 

nặng chính là bị ma mê hoặc rồi. Tâm đố kị, sân nhuế nặng thì bị địa ngục mê hoặc 

rồi. Ngu si là bị súc sanh mê hoặc. Chúng ta hiện nay không phải bị một cái mê hoặc, 

mà đều mê cả ba thứ. Điều này có nguy hiểm quá không? Mê đã quá sâu, mê đã quá 

lâu rồi, cho nên không dễ gì giác ngộ. Nhưng không phải không thể giác ngộ, bạn phải 

biết được phương pháp, phải biết được bí quyết, tôi tin tưởng là trong ba - năm năm 

- 24 - 

thì  bạn  có  thể  giác  ngộ.  Bằng  cách  nào  vậy?  Ngày  đêm  xưng  thuyết  chí  tâm  không 

ngừng. 

Trong hội Lăng Nghiêm, Đại Thế Chí Bồ Tát dạy cho chúng ta:  “Đô nhiếp lục căn, 

 tịnh  niệm tương  tục” . Hai  điều  này  có  cùng  một  ý  nghĩa. Tương  tục  chính  là  không 

gián đoạn. Tôi đã thực hiện nhiều năm nay rồi, điều này mọi người đã nhìn thấy, thực 

hiện được nhiều như vậy, làm nhiều đến như vậy, cho nên bắt đầu từ lúc này hồi tâm 

lại, không làm tiếp nữa, tôi sẽ làm một tấm gương khác để cho các bạn xem, đó là một 

môn thâm nhập. Cho nên từ hôm nay, sau lần giảng Kinh này, bộ Kinh này tạm thời 

dừng lại, không giảng nữa, tôi sẽ tập trung hết thời gian lại để mà giảng bộ “Kinh Hoa 

Nghiêm”. Tôi dự định là 3 năm, mỗi ngày giảng 4 giờ đồng hồ, một năm giảng được 

300 ngày, như vậy tôi vẫn còn 60 ngày nghỉ. Mặc dù là nghỉ nhưng công phu của tôi 

hoàn toàn không gián đoạn. Đây chính là vì có một số quốc gia địa phương có duyên 

rất sâu dày với tôi, tuy là không đi ra giảng ở bên ngoài, mọi người hy vọng là tôi ở 

nơi  của  họ  giảng  bộ  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Tôi  nói  tôi  giảng  “Kinh  Hoa  nghiêm”  ở 

trong phòng ghi hình. Họ nói là chẳng thành vấn đề, họ sẽ làm cho tôi phòng ghi hình. 

Tôi  nói  rằng  tiêu  chuẩn  của  phòng  ghi  hình  của  tôi  có  thể  giống  như  của  đài  truyền 

hình vệ tinh. Họ nói được, họ làm giúp tôi. Tốt, các bạn có thiết bị này thì tôi đi giảng, 

không có thiết bị này thì tôi không đi. Bởi vì hiện nay có rất nhiều nơi, họ đặt kế hoạch 

xây  dựng  phòng  quay hình  kỹ  thuật  cao, cho  nên  thời  gian này của  tôi  chính là  thời 

gian du lịch. Tôi để dành sáu mươi mấy ngày, một năm nhất định phải giảng đủ 300 

ngày,  một  ngày  4  giờ  đồng  hồ,  một  năm  là  1.200  giờ  đồng  hồ,  ba  năm  là  3.600  giờ 

đồng  hồ.  Trước  tiên  giảng  xong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  sau  đó  tôi  dùng  thời  gian  của 

một  năm,  1.200  giờ  để  giảng  hai  bộ  Kinh.  Một  bộ  là  “Kinh  Pháp  Hoa”,  một  bộ  là 

“Kinh Lăng Nghiêm”. Điều thứ ba là tôi dùng thời gian của một năm, đem Tịnh Độ 

Ngũ Kinh - Nhất Luận ở trong phòng ghi hình giảng lại từ đầu một lần nữa, lưu lại cho 

đồng tu sau này làm tham khảo. Các bạn muốn học Kinh giáo thì sử dụng những tài 

liệu này, chỉ cần hiểu được “một môn thâm nhập, huân tu lâu dài”, mỗi các bạn đều 

có  thể thành  tựu. Sự thành  tựu này  cũng giống như sự thành  tựu  của  Tổ  sư Đại đức 

thời xưa, không phải là sự thành tựu tầm thường; đối với chính mình mà nói nhất định 

có thể thành tựu Tam Muội, thành tựu minh tâm kiến tánh, không phải là việc khó; đối 

với  chúng  sanh  mà  nói,  các  bạn  thật  sự  là  có  đức  hạnh,  có  học  vấn,  có  thiện  xảo 

phương tiện, giáo hóa vô lượng vô biên chúng sanh. Sự dạy bảo của Thánh Hiền nhất 

định có thể phục hưng, có thể phát huy rạng rỡ, lợi ích cho toàn thế giới tất cả chúng 

sanh. Đây là sự kỳ vọng của tôi đối với chư vị đồng học, cũng hy vọng là đồng tu tại 

gia  chúng  ta  đối  với  quyết  định  này,  phương  pháp  thay  đổi  này  của  tôi  có  thể  hiểu 

được, có thể ủng hộ. 

Lý hội Trưởng ở Singapore cũng đã hiểu tôi, Cư Sĩ Lâm ở Singapore cũng muốn xây 

dựng  một  phòng  thu hình  kỹ  thuật  cao.  Lần  này  Lý  tổng  vụ  của  chúng  ta  đến  Hồng 

Kông để khảo sát thiết bị ở bên đó của chúng ta, tương lai cơ sở của ông lập nhất định 

sẽ  tốt  hơn bên  Hồng  Kông. Sau này  đến ở,  đây là  đạo  lý  nhất  định, thiết  bị  của ông 

- 25 - 

nhất định sẽ hiện đại hơn, mới hơn của chúng tôi. Sau khi thành lập xong, tôi tin rằng 

tòa nhà của Cư Sĩ Lâm sẽ xây dựng rất tốt. Tòa nhà tương lai cao nhất là 7 tầng, giảng 

đường ở lầu 7 so với chỗ này phải lớn hơn, khả năng chứa số lượng người rất nhiều. 

Phòng ghi hình của chúng ta sẽ ở bên cạnh giảng đường này. Phòng ghi hình trong lúc 

giảng Kinh, cái màn ảnh lớn này sẽ chiếu ra, đều có thể xem được hết, hiệu quả nhất 

định vô cùng tốt. 

Tốt rồi, hôm nay xin giảng đến chỗ này. Cảm ơn chư vị đồng tu, xin cám ơn. 

A Di Đà Phật… 



Tập 264 

THỌ CHÚNG VÔ LƯỢNG 

ĐỆ THẬP TAM 

Kinh  văn:  “Phật  ngữ  A  Nan:  “Vô  Lượng  Thọ  Phật,  thọ  mạng  trường  cửu,  bất 

khả xưng kế””. 

Kinh văn đến chỗ này là một đoạn nhỏ. Ở tại phẩm Kinh này, Thế Tôn vì chúng ta tiếp 

tục giới thiệu ba cái vô lượng của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thứ nhất là Bổn Sư 

A Di Đà Phật thọ mạng vô lượng. Thứ hai là giới thiệu chư thượng thiện nhân của Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, cũng chính là học trò của A Di Đà Phật, số lượng học trò 

này cũng là vô lượng. Cái vô lượng thứ ba là Thế Tôn đặc biệt muốn giới thiệu cho 

chúng  ta,  phàm  là  người  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  dù  là  người 

vãng sanh hạ hạ phẩm Phàm Thánh Đồng Cư Độ, thì thọ mạng cũng giống như A Di 

Đà Phật, cũng là vô lượng thọ. Đây là nghĩa thú quan trọng ở trong phẩm này. 

Ba cái vô lượng này, thực tế có thể nói, Phật thọ vô lượng là thành tựu của pháp thân, 

đệ tử vô lượng thì chúng ta có thể nói là thành tựu của pháp duyên. Từ đó cho thấy, 

rộng kết thiện duyên với tất cả chúng sanh là vô cùng quan trọng. Tất cả chư Phật Như 

Lai  kết duyên  cùng với  chúng sanh, chân thật  mà  nói, Phật  A Di  Đà  là đệ nhất, cho 

nên  đệ  tử  của  Ngài  nhiều  không  thể  tính  đếm.  Thứ  ba  là  thọ  mạng  của  đệ  tử  cũng 

ngang bằng với Phật, việc này thật sự là không thể nghĩ bàn. 

Chúng tôi trước tiên giới thiệu sơ lược qua với các vị về đề phẩm này. 

“Thọ”  là  thọ  mạng.  Thọ  mạng  có  được  như  thế  nào?  Chúng  ta  học  Phật,  trước  tiên 

phải biết Phật là ý nghĩa gì. Phật là dịch lại từ Phạn văn của Ấn Độ, ý nghĩa là trí tuệ, 

là giác ngộ, dùng lời của người hiện nay mà nói, chính là hiểu rõ đối với vũ trụ nhân 

sanh; dùng danh từ của Phật pháp để mà nói, chính là tất cả tánh tướng lý sự nhân quả 

đều có thể hiểu rõ triệt để thông đạt thì gọi là Phật. Chúng ta học Phật chính là phải 

học cái sự việc này, phải hiểu được lý sự nhân quả của vũ trụ, đây mới chân thật gọi là 

học Phật. Hiểu rõ được thì bạn sẽ tự nhiên biết được thọ mạng là từ đâu đến. 

- 26 - 

Chung quy lại mà nói, chúng ta có thể phân thành ba loại lớn. Loại thứ nhất là chúng 

sanh lục đạo. Các vị phải nên biết, lục đạo bao gồm người của Vô Tưởng Thiên, Phi 

Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên. Thọ mạng của họ dài, Phật nói ở trên Kinh là tám vạn đại 

kiếp. Con số này thông thường mọi người nghe đến đều lập lờ mà bỏ qua, đây là họ 

không  hiểu  Phật  pháp,  họ  không  phải  người  học  Phật.  Người  thật  sự  học  Phật  nghe 

đến tám vạn đại kiếp, họ sẽ cảm thấy chấn động. Chấn động như thế nào? Các vị suy 

nghĩ xem, chúng ta nói Thế giới Ta Bà này, thời gian tồn tại của Thế giới Ta Bà là có 

tính chất thời gian. Trong một cái đại kiếp thì có bốn cái trung kiếp, bốn cái trung kiếp 

này là thành-trụ-hoại-không. Các vị nghĩ xem, một cái đại kiếp, Thế giới Ta Bà này cả 

thế giới chỉ có  một cái thành-trụ-hoại-không, đây gọi là trung kiếp. Trong một trung 

kiếp có 20 tiểu kiếp, cái khác thì chúng ta không bàn đến, các vị suy nghĩ xem, cái thế 

giới  Ta  Bà  này  một  lần  thành-trụ-hoại-không  là  một  kiếp.  Vậy  phải  thành-trụ-hoại-

không bao nhiêu lần? Tám vạn lần. Cho nên bạn hiểu được cái chân tướng sự thật này 

thì làm sao không chấn động? Thế giới Ta Bà không phải là địa cầu này, Thế giới Ta 

Bà là cả một cái tinh hệ. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói rằng, chúng ta hiện nay nói đến 

hệ ngân hà, cái hệ ngân hà này là một cái đơn vị thế giới, vậy Thế giới Ta Bà này lớn 

cỡ chừng nào? Dựa theo cách nói của Phật trên hầu hết các Kinh điển, có lẽ là đến một 

tỉ cái hệ ngân hà. Một tỉ hệ ngân hà, là nhiều cái tinh hệ đến như vậy, chúng phải trải 

qua tám vạn lần thành trụ hoại không thì bằng thọ mạng của người trời Phi Tưởng Phi 

Phi  Tưởng.  Bạn  phải  biết  được  cái  chân  tướng  sự  thật  này,  mới  có  thể  thể  hội  được 

việc  không  thể  nghĩ  bàn.  Trong  số  chúng  sanh  lục  đạo  thì  họ  có  thọ  mạng  dài  nhất, 

nhưng vẫn chưa thoát được lục đạo luân hồi. 

Thọ mạng này là từ đâu mà đến? Từ nghiệp lực mà đến. Nghiệp lực của chúng sanh 

lục đạo, mỗi người chúng ta ở tại thế gian này thọ mạng có dài ngắn đều có định số. 

Đây không phải quan niệm về mạng, Phật pháp không bàn luận về số mạng, Phật pháp 

là nói đạo lý với bạn. Thọ mạng của mỗi một người là do ai đã đặt định? Là do nghiệp 

lực  của  chính  bạn  quyết  định.  Trong  và  ngoài  nước  hiện  nay,  việc  xem  tướng  đoán 

mạng,  cả  xem  phong  thủy  đều  rất  thịnh  hành,  người  ngoại  quốc  cũng  rất  thích  xem 

phong thủy, đoán số mạng, là việc dựa vào ngày sinh Bát Tự của bạn để mà suy tính. 

Nếu như gặp được người thật sự cao minh, họ có thể tính toán được một cách chính 

xác. 

Các vị đều có đọc qua “Liễu Phàm Tứ Huấn”, Liễu Phàm tiên sinh gặp được Khổng 

tiên sinh, Khổng tiên sinh đã tính đoán số mạng cho ông rất chính xác, tính được cho 

ông  mỗi  năm  thu  nhập  được  bao  nhiêu.  Ông  còn  là  một  thư  sinh,  thư  sinh  thì  phải 

tham gia thi cử, ông phải trải qua bao nhiêu kỳ thi, thậm chí đến mỗi lần ông thi cử có 

thể đạt được thứ hạng thứ mấy đều có thể đoán định được cho ông. Đoán mạng cho 

ông chỉ thọ được 53 tuổi, hết tuổi thọ thì chết. Liễu Phàm tiên sinh trong mấy năm liền 

kiểm chứng xem Khổng tiên sinh đoán mạng có chính xác hay không? Quả nhiên rất 

chính xác, tính toán sự việc trong mỗi năm đều không có cách nào để thay đổi. Ông 

hiểu được “miếng ăn chút uống đều có số định”. Ông biết như vậy nhưng không biết 

- 27 - 

vì sao lại như vậy, tâm của ông liền định trở lại, một cái vọng niệm cũng không có. Vì 

sao  chứ?  Khởi  vọng  tưởng  cũng  không  có  tác  dụng  gì,  mạng  số  đã  vậy  chạy  đi  đâu 

cũng không khỏi. Trong mạng số không có thì có cầu thế nào cũng cầu không được, 

chi bằng không cần bận tâm nữa, quả thật là vạn duyên buông xuống. Cứ như vậy trải 

qua được mười mấy năm thì gặp được Thiền sư Vân Cốc, ngồi thiền với Thiền sư Vân 

Cốc  trong  thiền  đường  suốt  ba  ngày  ba  đêm,  quả  thật  một  ý  niệm  ông  cũng  không 

khởi. Thiền sư Vân Cốc vô cùng kinh ngạc, một đời thiền sư Ngài tiếp kiến rất nhiều 

đại  chúng,  xưa nay  chưa  hề  gặp  qua  người  nào  lại  có  công  phu  tốt  đến  như  vậy,  ba 

ngày ba đêm vừa qua, một vọng niệm cũng không khởi, đây là một công phu rất giỏi, 

cho nên Ngài liền hỏi tiên sinh Liễu Phàm:  “Ông đã tu được như thế nào?” . Tiên sinh 

Liễu Phàm nói lời thành thật:  “Số mạng của con đã đoán định rồi, mười mấy năm nay 

 không hề sai một chút nào, cho nên con có vọng tưởng cũng chẳng có tác dụng gì” . 

Thiền  sư  Vân  Cốc  nghe  xong  liền  cười  to,  nói  rằng:   “Ta  vốn  cho  rằng  ông  là  bậc 

 Thánh nhân, ai ngờ rằng ông vẫn chỉ là một phàm phu” . Tiên sinh Liễu Phàm là một 

phàm  phu  tiêu  chuẩn. Những người  như chúng  ta  chưa đủ  tiêu  chuẩn  của  một  phàm 

phu, một ngày từ sáng đến tối nghĩ tưởng lung tung. Ông là một phàm phu đúng tiêu 

chuẩn.  Các  vị  xem,  suốt  mười  mấy  năm  trời  không  thể  thay  đổi  số  mạng  được  chút 

nào. 

Thiền sư Vân Cốc đã đem cái đạo lý vì sao số mạng lại như vậy nói cho ông nghe, ông 

hiểu được rồi, số mạng là do tự mình tạo ra, số mạng là có thể thay đổi. Cách đổi như 

thế nào? Từ tâm địa cho đến hành vi của bạn, tu thiện và làm ác; làm ác thì thọ mạng 

của bạn, phước báo của bạn sẽ tổn giảm, sẽ rút ngắn; nếu như bạn tu thiện, tâm thiện, 

hành  thiện,  thọ  mạng  của  bạn  sẽ  tăng  thêm,  sẽ  kéo  dài,  phước  báo  của  bạn  cũng  sẽ 

tăng thêm. Những việc này ở trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” đều nói được rất rõ ràng, rất 

minh bạch, các đồng học có thể làm tham khảo. 

Tôi  ở  trong  một  đời  này  giảng  Kinh  dạy  học,  tôi  dạy  người  sơ  học  nên  đọc  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, hy vọng họ trong vòng một năm đem “Liễu Phàm Tứ Huấn” đọc 300 

lần, một ngày đọc một lần, đọc một năm. Không có thời gian dài như vậy thì bạn sẽ 

không có ấn tượng, không có ấn tượng thì bạn không được thọ dụng. Đọc từ 300 lần 

trở lên, đọc một năm thì bạn có ấn tượng, khởi tâm động niệm, bạn sẽ nghĩ ngay đến 

đạo  lý  ở  trong  đó,  nó  sẽ  khởi  tác  dụng  đối  với  bạn,  bạn  cũng  y  chiếu  theo  đạo  lý 

phương  pháp  này  mà  tu  học,  bạn  trong  một  đời  này  sẽ  làm  chủ  được  số  mạng  của 

mình, bạn sẽ không bị gò bó bởi số mạng. Chúng ta học Phật, điểm đầu tiên phải có 

cái bản lĩnh này. Nếu như số mạng đều không chuyển trở lại, thì việc học Phật này của 

bạn cũng bằng không. 

Vận mạng của chúng sanh lục đạo bao gồm cả thiên nhân của Trời Vô Sắc Giới đều là 

do  nghiệp  lực  thành  tựu.  Do  đó  có  thể  biết,  tâm  của  thiên  nhân  thiện,  hành  của  họ 

thiện, họ tích công lũy đức vượt hơn bất cứ người nào ở thế gian này của chúng ta. Bởi 

vì phước báo họ quá lớn, nhân gian không có phước báo lớn đến như vậy, nên họ liền 

được lên trên trời. Trời có trời Dục Giới, trời Sắc Giới, trời Vô Sắc Giới. Dục Giới có 

- 28 - 

sáu  tầng,  tầng  trên  thù  thắng  hơn  tầng  dưới.  Dục  chưa đoạn  thì  không  thể  siêu  vượt 

khỏi trời Dục Giới. Bạn xem, có một số người tu hành công phu rất tốt, nhưng nếu bạn 

quan  sát  tỉ  mỉ,  họ  chưa  đoạn  thất  tình  ngũ  dục,  thì  chúng  ta  biết, nếu  như  họ  không 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, khẳng định họ sẽ ở trời Dục Giới, thậm chí là sanh đến 

tầng  nào  của  trời  Dục  Giới  chúng  ta  đều  có  thể  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng.  Ý  niệm  tham 

nhiễm ngũ dục lục trần xả bỏ được (xả bỏ ý niệm là chế phục phiền não, gốc rễ vẫn 

chưa đoạn), bạn có được cái công phu này, có cái định công này, có cái trí huệ này, có 

thể chế phục phiền não, có cái năng lực này thì bạn mới có thể sanh lên trời Sắc Giới. 

Chúng  ta  đọc  thấy  ở  trên  các  Kinh  điển  rất  nhiều,  các  vị  dù  sao  cũng  phải  ghi  nhớ, 

người trời Sắc Giới không có sân hận. Các vị xem cái loại phiền não này, trời Sắc Giới 

không có sân hận. Từ đó có thể thấy, chúng ta gặp phải những sự việc không vừa ý, 

thậm chí là những việc không thể tránh khỏi ở trong xã hội, có người hiểu lầm bạn, có 

người hủy báng bạn, có người hãm hại bạn, bất luận là làm hại bạn có nghiêm trọng 

đến mức độ nào, nếu như bạn còn một niệm có tâm sân hận, bạn tu hành công phu có 

tốt  đến  mấy,  bạn  vẫn không  ra  được  Dục Giới, trời  Sắc  Giới bạn  sẽ không  có  phần. 

Cho nên người trời Sắc Giới, sáu phiền não căn bản, sân hận họ chế phục rồi, quyết 

định không khởi tác dụng, đây là phục phiền não, không phải đoạn phiền não. Nếu như 

họ đoạn phiền não thì họ là Thánh nhân, họ không phải là phàm phu, họ nhập vào địa 

vị Tứ Quả Tứ Hướng của Tiểu Thừa, họ không phải phàm phu. Những chỗ này chúng 

ta đọc Kinh nghiên giáo không thể không nghiên cứu. 

Tu hành là tu từ chỗ nào? Chính là từ ngay trong cuộc sống thường ngày. Trong cuộc 

sống, nếu như chúng ta đối với ăn mặc ngủ nghỉ, chúng ta thường nói là tài, sắc, danh, 

thực, thùy vẫn buông không được, vẫn còn tham nhiễm, vừa ý thì sanh tâm hoan hỷ, 

không vừa ý thì sanh tâm phiền não, đây là không có chút công phu nào. Cũng niệm 

Phật, có thể vãng sanh hay không? Tôi thành thật mà nói với bạn là không thể vãng 

sanh. Vì sao mà không thể vãng sanh? Điều kiện để vãng sanh là tâm tịnh thì Phật Độ 

tịnh. Mục đích chúng ta niệm câu A Di Đà Phật này là gì? Là phải đem những phiền 

não tập khí này trừ bỏ. Khi sáu căn tiếp xúc với sáu trần, phiền não vừa hiện tiền, liền 

A Di Đà Phật, dùng câu Phật hiệu này đè nén cái phiền não đó xuống. Lúc này chính 

là lúc bạn niệm Phật công phu thật sự đắc lực. Thường xuyên luyện tập, không ngừng 

luyện tập, đương nhiên người mới bắt đầu học một mặt đè nén một mặt vẫn khởi lên, 

cũng  đừng  sợ,  cứ  tiếp  tục  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm,  nhất  định  sẽ  mỗi  năm  một  phai 

nhạt hơn, đến một lúc công phu sẽ đắc lực, trí huệ tăng trưởng, đây chính là cảnh giới 

tốt. Cho nên, trong cuộc sống thường ngày cũng vậy, công việc cũng vậy, xử sự đối 

người tiếp vật có gì mà không phải là việc để tu hành? Chính là tu tâm thanh tịnh ở tại 

những chỗ này, chính là tu bố thí ở tại những chỗ này, tu trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định, Bát Nhã, lìa khỏi cảnh giới lục trần thì bạn đi đâu để mà tu? Không có chỗ 

nào để tu. Ở trong nghịch cảnh, ở trong ác duyên tu chế phục, đoạn dứt sân hận đố kỵ. 

Ở trong thuận cảnh cái gì cũng xứng tâm vừa ý thì tu chế phục, đoạn dứt xan tham ngu 

si. Đây là tôi nói trọng điểm, cho nên tham sân si là đoạn ở ngay trong cuộc sống, là 

- 29 - 

đoạn ở ngay trong công việc, là đoạn ở ngay trong việc xử sự đối người tiếp vật, vậy 

thì công phu của bạn liền sẽ đắc lực. 

Sự thù thắng của pháp môn Tịnh Tông, mười phương ba đời tất cả chư Phật đều tán 

thán, cái phương pháp của nó quá tuyệt diệu, chỉ dùng một câu Phật hiệu, một câu A 

Di  Đà  Phật.  Ta  đã  khởi  tâm  tham,  đã  khởi  tâm  sân  hận,  đã  khởi  tâm  ngu  si,  lập  tức 

dùng  câu  A  Di  Đà  Phật  này  đem  nó  chuyển  trở  lại.  Đại  đức  Tông  Môn  thường  nói 

không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm. Niệm là gì? Là khởi tâm động niệm khi sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần. Cái niệm này khởi, bất luận là thiện niệm hay ác niệm đều 

không tốt. Nếu là thiện niệm thì quả báo bạn cảm được là tam thiện đạo, ác niệm thì là 

tam ác đạo, đều là việc ở trong lục đạo luân hồi, ra không khỏi luân hồi. Cho nên bất 

luận là ý niệm gì khởi lên, liền niệm câu A Di Đà Phật đem ý niệm đó đè xuống, khôi 

phục  lại  cái  tịnh  niệm.  Tịnh  niệm  là  tịnh  nghiệp,  tịnh  nghiệp  mới  có  thể  vãng  sanh 

Tịnh Độ. Bạn xem, cái này quan trọng biết bao. 

Vẫn còn có đồng tu vừa mới đến nói với tôi, ông nói ông cũng là hộ trì cho một đạo 

tràng, nhìn thấy trong đạo tràng có một pháp sư tính tình rất nóng nảy, thường hay nổi 

nóng,  ông  hỏi  tôi  phải  làm  sao?  Tôi  nói  ông  lo  niệm  Phật  cho  tốt  là  được  rồi,  mỗi 

người đều có nhân quả của mình, họ không chướng ngại bạn, bạn cũng không có trở 

ngại họ. Bản thân chúng ta phải hiểu biết, phải rõ ràng, cho nên Kinh không thể không 

đọc tụng, không thể không nghe. 

Hiện tại đọc tụng có hơi khó khăn, xem chú giải cũng có khó khăn, vì sao vậy? Vì xem 

không  hiểu,  cho  nên  hiện  tại  giảng  Kinh  vất  vả  hơn  nhiều  so  với  người  xưa  giảng 

Kinh. Người xưa giảng Kinh, giảng đến đâu mọi người hiểu đến đó, hiện tại thì phải 

giảng  đi  giảng  lại,  phải  giảng  cho  tường  tận,  giảng  đến  mệt  cả  người.  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” thì đồng tu các vị đều đã biết, chúng tôi vừa mới đem “Phẩm Hoa Tạng Thế 

Giới”  giảng  xong,  giảng  xong  quyển  thứ  10  trong  “bát  thập  Hoa  Nghiêm”,  tiếp  đến 

phải giảng quyển thứ 11, là “Phẩm Tỳ Lô Giá Na”. Mười quyển Kinh văn này chúng 

tôi đã giảng hết 920 buổi, một buổi giảng hai tiếng đồng hồ, hơn 1.800 tiếng đồng hồ 

giảng  mới  được  10  quyển.  Quả  thật  là  xưa  nay  chưa  hề  có  cách  giảng  này.  Giảng 

tường tận đến như vậy mà mọi người nghe có hiểu hay chưa? Vẫn còn nghe chưa hiểu, 

cho nên sau này còn phải giảng kỹ hơn nữa. Vốn trước đây tôi cho rằng 3000 giờ thì 

có thể giảng xong, bây giờ thấy tình hình như vậy, thì 3000 giờ khẳng định là giảng 

không xong, phía sau còn có 89 quyển nữa. Chúng ta có 80 quyển, lại thêm “Tứ Thập 

Hoa Nghiêm”, trừ đi những phần trùng lặp, tổng cộng là 99 quyển. 99 quyển mà hiện 

giờ mới giảng được 10 quyển, vẫn còn 89 quyển nữa. Cứ từ từ thôi, mỗi ngày 4 tiếng 

đồng hồ, từ từ mà giảng. 

Thọ mạng của chúng sanh trong sáu cõi là do nghiệp lực làm chủ, nghiệp lực đang làm 

chủ tể. Chúng ta hiểu được cái sự việc này, chúng ta quyết không tạo ác nghiệp. Người 

khác hại ta, ta quyết không thể hại người. Ta hại người thì ai thiệt thòi? Bản thân thiệt 

thòi.  Ta  không  hại  người  mà  ngược  lại  cảm  kích  họ.  Vì  sao  vậy?  Họ  giúp  ta  tiêu 

nghiệp chướng. Vô lượng kiếp đến nay chúng ta đi đâu để tiêu nghiệp chướng? Cũng 

- 30 - 

may mà có rất nhiều người xem thường tôi, đố kỵ tôi, tổn hại tôi, sỉ nhục tôi, nghiệp 

chướng của tôi tất cả đều được tiêu trừ hết, họ đều là đại ân nhân của tôi cả. Các vị hãy 

nhớ  lại,  các  vị  đều  đọc  qua  “Kinh  Kim  Cang”,  xem  thấy  trong  “Kinh  Kim  Cang”, 


Nhẫn Nhục tiên nhân bị vua Ca Lợi cắt xẻ thân thể, Ngài một chút sân hận cũng không 

có,  nhẫn  nhục  Ba  La  Mật  đã  viên  mãn,  một  mảy  may  ý  niệm  muốn  báo  thù  cũng 

không có, trì giới Ba La Mật đã viên mãn rồi. Các vị xem, không phải là đại ân nhân 

hay sao? Cho nên Nhẫn Nhục tiên nhân (Nhẫn Nhục tiên nhân chính là Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật của chúng ta) cảm kích ông, nên lúc đó đã phát thệ nguyện rằng:  “Ta 

 tương lai thành Phật sẽ đến độ ông trước tiên, để báo cái ân của ông” . Vĩnh viễn sống 

trong cái thế giới biết ơn. Cho nên vua Ca Lợi chính là tôn giả Kiều Trần Như - người 

đầu tiên được Phật độ sau khi thành Phật, người đầu tiên nghe pháp khai ngộ, chứng 

quả. Chúng ta hãy học tập ở Phật Thích Ca Mâu Ni, nhất thiết không thể hành động 

theo  cảm  tính.  Làm  theo  cảm  tính  sẽ  tổn phước,  học  theo  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  sẽ 

tăng phước. Tăng phước thì sẽ tăng thọ, đây là điều khẳng định. Kỳ thực chúng ta làm 

gì mà tham muốn sống lâu? Nhất là cái thế giới này quá khổ, muốn sống lâu để làm 

gì? Chúng ta đem thân thể này ra cúng dường, vì chánh pháp thường trụ, vì phục vụ 

hết thảy chúng sanh. Công việc mà chúng ta phục vụ là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá 

mê  khai  ngộ,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  phàm  thành 

Thánh, cho nên thân thể này là công cụ vì Phật pháp vì chúng sanh mà phục vụ. Nếu 

có thì chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà làm những công việc này. Nếu không có thì càng 

tốt hơn, không có thì có thể nghỉ ngơi, giảm bớt việc. Cho nên thọ mạng dài hay ngắn, 

người tu hành không hề bận tâm, tất cả đều thuận theo tự nhiên, vậy thì đúng. 

Loại thứ hai chính là chư Phật Bồ Tát ứng hóa trong chín pháp giới có thọ mạng. Như 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  tại  thế  gian  này  của  chúng  ta  thị  hiện  thọ  mạng  80 

tuổi, Ngài 80 tuổi thì viên tịch. Ở Trung Quốc, trong hàng Tổ sư Đại đức có rất nhiều 

cổ Phật tái lai, Bồ Tát tái lai, A La Hán tái lai. Thật ra nói các vị biết, tuyệt đại đa số cả 

đời  các  Ngài  không  hề  bộc  lộ  thân  phận,  bộc  lộ  thân  phận  ra  rất  ít,  chỉ  mấy  người. 

Chúng ta xem thấy ở trong “Cao Tăng Truyện”, thấy ở trong “Thần Tăng Truyện”, đó 

là người bộc lộ thân phận. Bộc lộ thân phận nhất định là có nhân duyên đặc biệt, nếu 

không mà nói thì sẽ không để lộ thân phận, lặng lẽ đến thế gian, rồi lặng lẽ đi, thị hiện 

ra  thân  phận  từ  già  trẻ  bé  lớn  đến  các  ngành  các  nghề.  Chúng  ta  trên  “Phẩm  Nhập 

Pháp  Giới  Kinh  Hoa  Nghiêm”  xem  thấy  có  53  tham,  trong  bất  cứ  ngành  nghề  nào 

cũng đều có Phật Bồ Tát đang thị hiện. Hôm nay tại giảng đường này của chúng ta có 

rất  nhiều  đại  chúng  ngồi  đây,  trong  đó  người  nào  là  Phật  Bồ  Tát  đến  thị  hiện,  mắt 

thường của phàm phu chúng ta nhìn không thấy được, không thể nói là không có, quả 

thật là có. Những gì Phật Bồ Tát thị hiện có mặt chánh và cũng có mặt trái, chúng ta 

nói là có thiện cũng có ác. Thiện hay ác cũng đều là để giúp đỡ chúng sanh. Thị hiện ở 

mặt thiện là giáo hóa chúng sanh học theo các Ngài, còn thị hiện ở mặt ác thì là thay 

chúng sanh tiêu nghiệp chướng, có cái nào mà không tốt chứ? 

- 31 - 

Thời gian gần đây tôi có đến Đài Loan ba ngày, mục đích chuyến đi là để tham quan 

triển lãm Văn Vật của vua Càn Long. Thật không dễ gì được xem thấy. Chúng tôi đã 

xem thấy bản gốc của quyển “Tứ Khố Toàn Thư” và quyển “Hội Yếu” được viết vào 

thời đại Càn Long. Thật không dễ gì mà được thấy. Hơn nữa, chúng tôi cũng rất muốn 

có được cơ duyên này có thể đem quyển “Hội Yếu” này in ra một số để tặng cho thư 

viện các nước trên thế giới và thư viện các trường đại học. Tôi liền bàn về sự việc này. 

Gặp phải một số đồng tu Đài Loan đến kể khổ với tôi, hiện tại xã hội Đài Loan không 

ổn định, cảnh tượng không tốt, cuộc sống đều vô cùng khổ, oán trời trách người, oán 

trách chính phủ không tốt. Tôi nói chính phủ rất tốt mà, Trần Thủy Biển và Đảng Dân 

Tiến đều rất tốt. Mắt của họ đều trừng to lên:  “Pháp sư, sao Ngài lại…?” . Tôi nói họ 

đang tiêu nghiệp chướng cho các vị, họ không như vậy thì nghiệp chướng các vị làm 

sao tiêu được chứ? Họ suy nghĩ thấy cũng không sai. Các vị tự mình tạo nghiệp đã quá 

nhiều  rồi, họ đến  thay  các  vị tiêu nghiệp chướng. Cho nên  việc  ở thế  gian không có 

phân  thị  phi,  thiện  ác  nhất  định,  còn  phải  xem  bạn  nhìn  từ  góc  độ  nào  nữa,  thì  bạn 

không phải đã bình thản điềm nhiên rồi sao? Bởi vì sao? Oán trời trách người là tạo 

nghiệp. Sống ở trong một môi trường không tốt, tạo ác nghiệp quá dễ dàng. Nhất định 

phải có thể hóa giải được, thì sẽ bình tĩnh điềm đạm. Thật sự là như vậy. Cho nên, tam 

đồ là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, đó cũng là tiêu nghiệp chướng của chúng ta. Chúng 

ta tạo tội nghiệp tam đồ, nếu như không có ác báo của tam đồ thì nghiệp tội của chúng 

ta làm sao để tiêu trừ? Nghiệp nhân quả báo tơ hào không sai, thậm chí Phật Bồ Tát A 

La Hán (đây là người đã chứng quả, người đã đạt đến chánh giác), thọ mạng mà các 

Ngài ứng hóa tại thế gian là nguyện lực, chúng ta thường nói là thừa nguyện tái lai, đó 

không phải nghiệp lực mà là nguyện lực, việc này đều là có hạn lượng. Thọ mạng của 

nghiệp lực, thọ mạng của nguyện lực đều là có hạn lượng. 

Loại thứ ba là tánh đức của tự tánh, cái này thì là vô lượng. Tánh đức pháp nhĩ như thị. 

Tuổi thọ của Phật A Di Đà ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc cùng với chư thượng thiện 

nhân là những người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, các Ngài là tánh 

đức tự tánh, cho nên bên đó chân thật là vô lượng thọ. Đây là chân thật. Do vậy chúng 

ta hiểu được đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật, hiện tại được thân người, được 

nghe Phật pháp, thật là vô cùng khó có được. Trên kệ khai Kinh viết  “trăm ngàn muôn 

 kiếp  khó  tìm  cầu” , cư sĩ  Bàng  Tế  Thanh  thì  nói  là vô lượng  kiếp đến  nay  mới  được 

một lần hiếm có khó gặp như vậy. Chúng ta được thân người,, được nghe Phật pháp, 

đặc biệt là nghe được pháp môn Tịnh Độ, nhất định phải nắm bắt lấy cái cơ hội này, ta 

ngay trong đời này quyết phải đi đến Thế giới Cực Lạc. Vậy thì đúng rồi. Cái nguyện 

này phải kiên định, cái nguyện này phải khẩn thiết. Quả nhiên có đại nguyện kiên định 

khẩn thiết rồi, thì phương pháp tu hành bạn tự nhiên sẽ hiểu. Vì sao vậy? Tất cả pháp 

thế xuất thế gian bạn đều không còn để ở trong tâm nữa; thế gian này có việc gì tốt 

hơn nữa, bạn cũng không thấy hiếm lạ, bạn cũng không bị nó lay động; việc có xấu 

hơn  đi  nữa, thì bạn  cũng  không  bị  động tâm, một  lòng  một  dạ  chỉ  muốn đi đến  Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới. 

- 32 - 

“Kinh Vô Lượng Thọ” ngày ngày phải đọc. Ngày ngày đọc là cái gì? Ấn tượng của ta 

mỗi ngày một sâu sắc, ta hiểu được Thế giới Cực Lạc là tốt, trên trời dưới đất ở đâu 

cũng không bằng, ở tại Thế giới Ta Bà này của chúng ta, Đại Phạm Thiên Vương, Ma 

Hê Thủ La Thiên Vương căn bản không thể so sánh, vì sao lại không đi? Vì sao mà 

vẫn còn khởi tâm động niệm, vẫn còn khởi tham sân si mạn, vẫn còn tạo tác nghiệp 

chướng, không thể tự vượt qua được chính mình? Trên đường Bồ-Đề không có ai có 

thể ngăn trở được bạn. Ai ngăn trở bạn vậy? Là chính mình ngăn trở chính mình. Bạn 

chính mình nhìn thấy không được rõ ràng, bạn chính mình sáu căn vẫn còn bị sáu trần 

ảnh hưởng, vẫn còn bị sáu trần ô nhiễm. Đây là bạn chính mình còn ngu si, bạn chính 

mình không có trí huệ. Cho nên việc tu hành, năm xưa tôi đã nói tương đối rõ ràng, 

cương lĩnh tu học của chúng ta là “Tịnh nghiệp tam phước”. Thế Tôn dạy phu nhân 

Vi Đề Hy, phu nhân Vi Đề Hy là đại biểu cho người học Tịnh tông chúng ta, dạy bà 

chính là dạy cho chúng ta. Chúng ta tu học, cả đời tu học chính là chiếu theo mười một 

câu nói này. 

Phước thứ nhất là phước báo nhân thiên. Các vị đều biết người trên trời không có ba 

đường ác. Là tu cái gì?  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, 

 tu  thập  thiện  nghiệp” .  Thập  thiện  nghiệp  quyết  định  phải  y  theo  “Kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp  Đạo”.  Hiếu  thân,  tôn  sư,  tâm  từ  bi  đều  phải  thực  tiễn  vào  trong  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo. Không có thập thiện nghiệp thì ba câu ở phía trước đều vô ích. Cách bạn 

tu như thế nào? Bạn cũng không hiểu được cách tu như thế nào. Chân chánh tu Thập 

Thiện Nghiệp Đạo chính là “hiếu thuận cha mẹ”, chính là phụng sự sư trưởng, là bồi 

dưỡng nền tảng giới - định - huệ ở tại chỗ này. Từ tâm bất sát là căn bản của giới  - 

định  -  huệ  tam  học,  sau  đó  thì  mới  bước  vào  Phật  pháp,  mới  chân  chánh  làm  đệ  tử 

Phật. 

 “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”.  

Thế  Tôn trước khi  diệt  độ  đã dạy  hậu  nhân, Phật  không  còn  tại  thế, thầy  không  còn 

nữa, chúng ta dựa vào người thầy là ai? Phật đã nói ra hai câu:  “Lấy giới làm thầy, lấy 

 khổ  làm  thầy” .  Vì  vậy,  quyết  không  thể  tham  muốn  cuộc  sống  vật  chất.  Ham  muốn 

cuộc sống vật chất thì bạn sẽ khởi tham sân si mạn, thì bạn sẽ tạo tác tội nghiệp, thì 

bạn sẽ không thoát ly được sáu nẻo luân hồi. Không những không thoát ly được sáu 

nẻo luân hồi mà bạn còn mất cả cơ hội làm nhân thiên. Tương lai quả báo của bạn là ở 

đâu? Ở tam đồ. Lòng tham sẽ đọa ngạ quỷ, sân hận là địa ngục, ngu si là súc sanh, sao 

có thể đi làm những việc này chứ? Vậy chúng ta phải học Phật như thế nào? Học đến 

chỗ nào? Các đồng tu tại gia nhất định phải thực tiễn “Thập Thiện Nghiệp Đạo”, đồng 

học xuất gia thì nhất định phải thực tiễn “Sa Di Luật Nghi”. Không thể thấp hơn giới 

hạn này, chúng tôi đã đem  mức độ giảm  xuống thấp nhất. Sa Di 10 điều giới 24 oai 

nghi, nếu như làm không được thì không phải người xuất gia, niệm Phật làm sao có 

thể vãng sanh chứ? 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  dân  chủ  tự  do  mở  cửa,  cha  mẹ  không  thể  quản  nổi  con  cái, 

thầy  cô  cũng  không  thể  quản  được  học  sinh,  việc  này  thật  sự  là  đáng  buồn.  Nhưng 

- 33 - 

chúng ta sống ở trong thời đại này, chúng ta chỉ có thể khuyên chứ không thể quản, 

quyết định không thể hạn chế một người nào. Chỉ có thể ở bên cạnh khuyên bảo, bản 

thân  thì  chăm  chỉ  làm  cho  được,  người  khác  có  làm  được  hay  không  thì  chẳng  liên 

quan đến ta, bản thân ta nhất định phải làm cho được. Nếu như bạn chịu làm, tôi tin 

rằng bạn sẽ mỗi ngày một an lạc hơn, mỗi ngày một tự tại hơn. Vì sao vậy? Phiền não 

giảm, trí huệ tăng. Tôi có thể khẳng định là trong sự tu học của tôi đã đạt được rồi. Tôi 

có thể đạt được thì các vị nhất định cũng có thể, chỉ cần các vị chịu làm. Niềm vui thú 

ở chỗ này, bất kỳ sự vui thú nào của thế gian cũng đều không thể so sánh, không thể 

nào  sánh  bằng.  Đây  mới  là  chân  lạc.  Đây  là  cái  đại  lạc  thú  mà  người  giác  ngộ,  chư 

Phật Bồ Tát hưởng thụ được, chúng ta cũng nên chia lấy một phần nhỏ cho mình, đây 

mới thật là thông minh, mới thật là có trí huệ. 

Ấn Quang Đại Sư đã hết lòng hết dạ khuyên bảo chúng ta, Ngài dạy chúng ta đọc ba 

quyển sách, y theo ba quyển sách này mà học tập. Quyển thứ nhất là “Liễu Phàm Tứ 

Huấn”. “Liễu Phàm Tứ Huấn” là học cái gì? Tin sâu nhân quả. Chính là học một câu 

này. Tiếp đến là “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên”, “An Sĩ Toàn Thư”. Hai quyển này 

thì dạy chúng ta đoạn ác tu thiện. Ấn Tổ cả đời không ngừng ra sức đề xướng. Từ căn 

bản này lại nâng lên thêm. Ở trong Kinh Tiểu thừa, chúng tôi vào thời gian trước đã 

giảng  qua  rất  kỹ  bộ  “Kinh  A  Nan  Vấn  Sự  Phật  Kiết  Hung”,  đều  là  nền  móng  trong 

hành môn của chúng ta. Nếu như lại muốn nâng cao lên hơn nữa, “Sa Di Luật Nghi” 

người tại gia cũng có thể học. Trong giới xuất gia, chỉ có Tỳ Kheo giới, Tỳ Khoe Ni 

giới người tại gia không thể xem, “Sa Di Luật nghi” thì có thể xem, Bồ Tát giới có thể 

học, đó chính là nâng lên cao hơn nữa, nhưng nền tảng thì phải vững chắc, phải tốt. 

Hiện nay biết bao nhiêu người muốn học mà không được, nguyên nhân là vì sao? Vì 

không  có  nền  móng  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Cho  nên  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  là 

thiện  pháp  của  thế  gian,  là  đại  căn  bản  của  nhân  thiên  pháp  và  xuất  thế  gian  pháp. 

Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  dâm  dục  (tại  gia  là  không  tà  dâm),  không 

vọng  ngữ,  không  lưỡng  thiệt,  không  ỷ  ngữ,  không  ác  khẩu,  không  tham,  không  sân, 

không  si,  đây  là  Phật  pháp  nhập  đức  chi  môn,  không  từ  chỗ  này  thì  bạn  không  vào 

được cửa Phật. Có nền tảng như vậy, lại nâng lên cao chính là Phật pháp Đại Thừa. 

Đại Thừa Phật pháp điều đầu tiên là  “phát Bồ Đề tâm” . “Bồ Đề tâm” là tâm giác ngộ, 

không  mê  hoặc  đối với vũ trụ  nhân  sanh.  “Thâm  tín  nhân  quả” , câu nói này  tôi  đã 

giảng rất tường tận, cái “thâm tín nhân quả” này không phải là nhân quả thông thường. 

Nhân quả thông thường thì trong điều đầu tiên đã nói rồi. Nhân quả này là niệm Phật 

thành Phật, niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. Trên thực tế mà nói, câu này chính là 

dạy  bạn  phải  sâu  sắc  tin  tưởng  pháp  môn  Tịnh  Độ. Phải  tin  tưởng  vào  cái  nhân  quả 

này, cái nhân quả này là nhân quả không thể nghĩ bàn. Một bộ “Kinh Hoa Nghiêm” đã 

giảng được thấu triệt nhất, Hoa  Nghiêm  đến sau cùng  Thập  Đại  Nguyện  Vương dẫn 

quay về Cực Lạc, phải tin cái nhân quả này. 

 “Đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” . Khuyến tấn hành giả chính là chúng ta 

phải làm tấm gương tốt, phải làm mô phạm cho người xem, vì người diễn thuyết. Diễn 

- 34 - 

là biểu diễn, làm ra cho mọi người xem. Hiếu thuận cha mẹ như thế nào, ta phải làm 

cho  người  ta  xem.  Phụng  sự  sư  trưởng  như  thế  nào,  ta  cũng  phải  làm  cho  người  ta 

xem. Đây chính là khuyến tấn hành giả, khuyên nhủ xã hội đại chúng, khiến xã hội đại 

chúng sau khi xem xong cũng có thể giác ngộ. Đây là tổng cương lĩnh của Phật pháp, 

tổng nguyên tắc, quyết không thể nào trái nghịch. 

Mấy  năm  gần  đây  tôi  càng  nói  càng  đơn  giản  hơn,  tôi  khuyên  người  tu  thuần  tịnh 

thuần thiện. Tâm địa phải thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, tâm thuần thiện thì 

sanh phước đức, thì sanh phước. Ở trong phước thì có sống lâu. Tâm địa thuần tịnh, 

hành vi thuần thiện. Khi chúng ta đọc tam quy y, câu đầu tiên là quy  y Phật nhị túc 

tôn. Nhị  ở đây  chính là  hai loại huệ  và phước, trí huệ và phước đức. Túc  là đầy  đủ, 

chính là ý nghĩa viên mãn, là hai loại viên mãn. Hai loại viên mãn này là bao quát tất 

cả  đều  viên  mãn,  không  có  gì  là  không  viên  mãn,  trí  tuệ  viên  mãn,  phước  đức  viên 

mãn.  Làm  sao  để  tu  được  trí  huệ,  phước  đức?  Tâm  thuần  tịnh  thì  trí  huệ  viên  mãn, 

hành vi  thuần  thiện  thì phước  đức viên  mãn, cho  nên đây  là  chánh nhân  của  nhị  túc 

tôn. Chúng ta đối với thế xuất thế gian tất cả người, sự, vật chỉ có một cái tâm chân 

thành  cung  kính  để  mà  đối  đãi,  quyết  định  sẽ  không  bị  cảnh  giới  ở  bên  ngoài  ảnh 

hưởng, không bị sự nhiễm ô của cảnh giới bên ngoài. Phải hạ công phu từ ngay chỗ 

này. 

Luyện cái công phu này, ban đầu thì phải luyện từ chỗ nào? Trước nhất phải viễn ly. 

Cách  viễn  ly  như  thế  nào?  Không  nên  xem  báo  chí,  không  nên  xem  tivi,  phàm  là 

những thứ truyền bá này chúng ta đều không tiếp xúc, thì tâm của chúng ta thanh tịnh. 

Tôi ít nhất cũng đã hơn 30 năm đoạn dứt đối với những thứ này. Người ta hỏi thì tôi 

nói  hiện  tại  thiên  hạ  thái  bình,  không  có  chuyện  gì  cả,  rất  ổn.  Chuyện  gì  tôi  cũng 

không biết, tôi cũng không cần biết. Bạn mà đến nói với tôi, bạn vừa nói thì tôi đều 

hiểu rõ, tôi không cần xem báo chí, nhưng hễ nói là tôi biết ngay. Tôi tuyệt đối không 

bị hoàn cảnh xoay chuyển, vĩnh viễn giữ gìn chính mình chân thành - thanh tịnh - bình 

đẳng - chánh giác - từ bi, thì chúng ta đang đi trên con đường đạo. Trong cuộc sống 

thường ngày, trong công việc, trong xử sự đối người tiếp vật thì vĩnh viễn làm được 

nhìn thấu, buông xuống. Nhìn thấu là hiểu rõ, là trí huệ. Thấu hiểu, buông bỏ, buông 

bỏ  phân  biệt,  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ  vọng  tưởng.  Khi  không  thể  buông  bỏ 

được thì dùng một câu A Di Đà Phật để thay thế nó, trong tâm ta chỉ có một câu A Di 

Đà Phật, ngoài câu A Di Đà Phật ra thì cái gì cũng không có. Đây là chân chánh buông 

bỏ, bạn được tự tại. Tự tại tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, những 

ngày  tháng  như  vậy  thật  tốt  đẹp,  cuộc  sống  như  vậy  an  lạc  tự  tại  biết  bao.  Tâm  địa 

thanh  tịnh,  từ  bi  thì  liền  khỏe  mạnh.  Thanh  tịnh  thì  không  ô  nhiễm.  Ngày  nay  nói  ô 

nhiễm môi trường, nó không ô nhiễm nổi tâm ta, ta sẽ không bị nó ô nhiễm. Từ bi có 

thể  hóa  giải  độc  tố,  thì  thân  thể  sao  không  khỏe  chứ?  Một  cách  tự  nhiên  không  còn 

như trước nữa, thân thể khỏe mạnh, tinh thần minh mẫn. Hiện tại tôi ở trên giảng đài 

giảng  suốt  4  giờ  đồng  hồ  vẫn  không  hề  mệt  chút  nào,  cũng  không  cần  uống  ngụm 

nước. Sức khỏe của tôi, rất nhiều đồng tu quan tâm, tôi xin nói với các vị, năm nay tôi 

- 35 - 

cũng đã đi kiểm tra sức khỏe một lần, đây là Úc Châu quy định, dân di cư mới thì phải 

kiểm tra sức khỏe một lần. Bác sĩ là một người Ấn Độ đã già. Sau khi kiểm tra liền nói 

với  tôi:   “Pháp  sư  à, sức  khỏe  của  Ngài  đại  khái  như  là  của  một  người  30  tuổi  vậy, 

 sang năm không cần phải đến nữa, sau này cũng không cần phải đến nữa” . Quả thật 

là  như  vậy.  Cho  nên  người  học  Phật  thì  không  già,  người  học  Phật  thì  không  bệnh, 

người học Phật thì không chết. Việc này không phải giả. 

Đây là thọ mạng, đây là chữ thọ ở trong phẩm đề, là thọ mạng, chúng ta nhất định phải 

hiểu. Nếu như chúng ta khế nhập với pháp tánh, dung hợp rồi, đó thật sự là vô lượng 

thọ,  tâm  là  hư  không  pháp  giới,  thân  là  chúng  sanh  Sát  Độ.  Đây  là  các  vị  thường 

thường  đọc  ở  trên  Kinh  Đại  Thừa  là  thanh  tịnh  pháp  thân.  Bạn  đã  có  thể  khế  nhập 

thanh tịnh pháp thân thì làm gì còn có thọ mạng nữa? Chân thật là vô lượng thọ. Cho 

nên thọ mạng là có ba cái nguyên do, chúng ta nhất định phải biết được. 

“Chúng”, đây là chúng sanh của Tây Phương Cực Lạc Thế giới, mỗi một ngày vãng 

sanh đến không biết là bao nhiêu, đến sau cùng chúng ta sẽ đọc đến, sẽ xem đến. Do 

đây mà biết, Phật A Di Đà đã kết pháp duyên cùng tất cả chúng sanh, thù thắng biết 

bao nhiêu. Ở điểm này chúng ta phải học, không thể không kết pháp duyên với chúng 

sanh.  Nhất  định  phải  kết  pháp  duyên  cùng  chúng  sanh,  phải  thỏa  mãn  nguyện  vọng 

của  chúng  sanh, tận tâm  tận  lực giúp  đỡ họ. Không  kết pháp duyên  với chúng sanh, 

tương  lai  bạn  thành  Phật  rồi  thì  giảng  Kinh  thuyết  pháp  không  có  ai  nghe.  Cho  nên 

giảng Kinh thuyết pháp, thính chúng bao nhiêu không có liên quan với việc giảng hay 

dở, mà liên quan tới duyên. Có rất nhiều pháp sư giảng Kinh không có gì hay mà thính 

chúng lại nhiều, còn có vị pháp sư giảng Kinh rất hay nhưng không ai nghe. Trước kia, 

vấn đề này tôi đã đi thỉnh giáo với lão sư Lý, đây là do nguyên nhân gì? Lão sư nói với 

chúng tôi là pháp duyên không như nhau. Cho nên lão sư năm xưa dạy bảo chúng tôi, 

thường hay nhắc nhở chúng tôi phải kết pháp duyên với tất cả chúng sanh. Cách kết 

duyên như thế nào? Chúng ta giảng Kinh ở tại nơi này, thính chúng rất nhiều, các pháp 

sư  trẻ  tuổi  mới  học  phải  kết  pháp  duyên  với  họ.  Bạn  không  kết  duyên  với  họ,  bạn 

giảng Kinh họ sẽ không đến. Bạn mà có duyên với họ, giảng không hay thì họ cũng 

vẫn đến, đến để ủng hộ. Kết pháp duyên, việc đầu tiên là vẻ mặt tươi cười, không nên 

nhìn thấy người ta mà gương mặt lại không có một chút biểu cảm, giống như là quỷ 

Vô Thường vậy, vậy thì không có duyên gì rồi. Phải thành tâm thành ý tiếp đãi chiếu 

cố. Đi đến giảng đường này vừa nhìn thấy thì bạn hoan hỷ đưa họ vào trong, sắp xếp 

chỗ ngồi cho họ, đây đều là kết pháp duyên. Ngày trước lão sư Lý đã dạy cho chúng 

tôi  rất  nhiều  phương  pháp.  Cho  nên,  nhất  định  phải  biết  kết  pháp  duyên  với  tất  cả 

chúng sanh. 

A Di Đà Phật… 



Tập 265 

- 36 - 

Duyên  kết  như  thế  nào?  Chúng  ta  ở  nơi  này  giảng  Kinh  thính  chúng  rất  nhiều,  các 

pháp sư trẻ tuổi mới học bạn phải kết pháp duyên với họ. Bạn không kết duyên với họ, 

bạn  giảng  Kinh  họ  sẽ  không  đến.  Bạn  mà  có  duyên  với  họ,  giảng  không  hay  thì  họ 

cũng vẫn đến để ủng hộ. Kết pháp duyên, điều đầu tiên là vẻ mặt tươi cười, không nên 

nhìn thấy người ta mà gương mặt lại không có một chút biểu cảm, giống như là quỷ 

Vô Thường thì không có duyên gì rồi. Phải thành tâm thành ý tiếp đãi chiếu cố. Đi đến 

giảng đường này, vừa nhìn thấy thì bạn hoan hỷ đưa họ vào trong, sắp xếp chỗ ngồi 

cho  họ.  Đây  đều  là  kết  pháp  duyên.  Ngày  trước  lão  sư  Lý  đã  dạy  cho  chúng  tôi  rất 

nhiều phương pháp, cho nên nhất định phải biết kết pháp duyên với tất cả chúng sanh. 

Đại  ý  của  phẩm  đề,  đề  mục,  chúng  tôi  đã  giới  thiệu  đến  chỗ  này,  bây  giờ  xem  tiếp 

Kinh  văn.  Bản  Kinh  tốt  nhất  là  tìm  loại  có  phân  khoa  phán.  Có  khoa  phán  thì  phân 

đoạn tầng bậc của nó rất rõ ràng, có thể vừa xem thì hiểu ngay. 

“Phật ngữ A Nan”. 

Đây là Phật Thích Ca Mâu Ni nói với tôn giả A Nan. Nói với tôn giả A Nan chính là 

nói với chúng ta, trong pháp hội này A Nan là đại biểu cho chúng ta. 

“Vô lượng thọ Phật, thọ mạng trường cửu, bất khả xưng kế”. 

“Xưng”  là nêu  ra, “kế”  là tính đếm.  Thọ  mạng  của  Ngài  rốt cuộc là dài bao nhiêu? 

Không  có  cách  nào  tính  đếm,  cũng  không  có  cách  nào  có  thể  nói  ra.  Cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ ở trong chú giải trích dẫn Kinh điển đã nói rất nhiều, thọ mạng của Phật vô 

lượng vô biên, phía trước chúng tôi chỉ giảng đến hoàn toàn là tánh đức của Ngài lưu 

lộ ra, câu nói này đã nói tương đối chung chung. 

Tánh đức là gì? 

Thứ nhất là tự tánh vốn có vô lượng trí tuệ, tự tánh vốn có vô lượng đức năng, tự tánh 

vốn có vô lượng tướng hảo. Ở trên “Kinh Hoa Nghiêm - Phẩm Xuất Hiện” nói rất hay: 

 “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ đức tướng của Như Lai” . Hết thảy chúng sanh 

đều có trí huệ của Như Lai, đều có đức tướng của Như Lai, đều có tướng hảo của Như 

Lai, nhưng vì vọng tưởng phân biệt chấp trước mà không thể chứng đắc. Chỉ một câu 

đã nói rõ ràng minh bạch với chúng ta rồi. Chúng ta ngày nay đã thành ra như vậy, đã 

mất đi cái trí huệ đức năng tướng hảo cứu cánh viên mãn. Nguyên nhân là gì? Bởi vì 

chúng  ta  đã  khởi  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  bị  hại  bởi  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước. Nhất định phải giác ngộ, không thể chấp trước thêm nữa. Nếu như đem tất 

cả pháp thế xuất thế gian, trừ bỏ cái ý niệm chấp trước này đi, đích thực là không chấp 

trước thêm nữa, ngay cả cái thân này cũng không chấp trước, ta, của ta (của ta là cái ta 

sở hữu) không chấp trước nữa, không có ta, không có cái của ta. Cái gì cũng không có 

thì phải làm sao? Tùy duyên tự tại. Tùy duyên vậy thật sự có không? Có, bạn có phước 

báo, trong số mạng của bạn thì làm sao lại không có? Đặc biệt là bạn có thể tu thiện 

tích  đức,  phước  báo  trong  số  mạng  của  bạn  chỉ  có  tăng  trưởng,  không  có  giảm  bớt. 

Hầu  hết  phàm  phu  thực  tại  mà  nói,  ở  trên  Kinh  Phật  nói  là  “kẻ  đáng  thương  xót”. 

Những  lời  nói  này  là  chân  thật.  Thật  sự  là  kẻ  đáng  thương  xót,  bởi  vì  họ  có  vọng 

- 37 - 

tưởng, có phân biệt, có chấp trước, đã làm tổn thất đi những thứ có trong số mạng, đây 

không phải  đáng thương  hay  sao?  Đây  là vô tri, ngu  si. Cho nên, sự lưu lộ của  tánh 

đức, tự tánh vốn có trí huệ, đây là nhân, vốn có đức năng là duyên, quả báo là tướng 

hảo. Chúng ta thường nói là 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp, ở trên “Kinh Vô Lượng Thọ” xem 

thấy  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  Y  Chánh  Trang  Nghiêm,  đây  là  từ  đâu  mà  có? 

Tánh đức tự nhiên lưu lộ ra, vốn có chính là như vậy, cho nên không có cách nào xưng 

thuyết, không có cách nào tính đếm. 

Chúng ta lại xem đoạn thứ hai, phía sau của đoạn nhỏ này. 

Kinh văn: “Hựu hữu vô số thanh văn chi chúng”. 

Đây  là  học  trò  của  A  Di  Đà  Phật. Học  trò cũng  phân  ra  rất  nhiều  cấp  bậc, rất  nhiều 

loại. Đây là nói một loại, Thanh Văn. Chúng ta biết Thế giới Tây Phương có Bồ Tát 

chúng. Ở trong Bồ Tát chúng có Bồ Tát Tín Vị, Bồ Tát Thập Trụ, Bồ Tát Thập Hạnh, 

Bồ Tát Thập Hồi Hướng, Bồ Tát Thập Địa, Bồ Tát Đẳng Giác. Bồ Tát phân thành rất 

nhiều loại, ở chỗ này chỉ chuyên nói đến Thanh Văn chúng. Nói là một loại chứ có bao 

nhiêu  Thanh  Văn  chúng  vậy?  Có  đến  vô  số,  chứng  tỏ  A  Di  Đà  Phật  ở  trong  tận  hư 

không khắp pháp  giới  tất  cả  Sát  Độ đã kết  duyên  với  chúng  sanh thù thắng  biết  bao 

nhiêu, cho nên nhận được sự tán thán của chư Phật mười phương. Đây là điều chúng ta 

phải học, chúng ta không thể nào lơ là được. 

Năm xưa tôi đã từng viết một câu đối liễn, hình như đã báo cáo qua với các vị đồng 

học  rồi.  Tôi  viết  trên  câu  liễn  là:   “Xứ  Nghịch  Cảnh”   (hoàn  cảnh  của  chúng  ta  thật 

không xứng tâm, không vừa ý, là nghịch cảnh),  “Tùy Ác Duyên”  (là sống ở trong hoàn 

cảnh xung quanh đều là người gây phiền phức cho ta, bạn gặp phải đều là những người 

hủy báng tổn hại sỉ nhục, đều là gây phiền phức),  “Vô Sân Hận”  (đây là đang luyện 

cái  công  phu  của  chúng  ta,  xem  chúng  ta  có  trí  huệ  hay  không,  có  định  công  hay 

không. Thật sự có trí huệ có định lực, nhất định sẽ không có mảy may sân hận, không 

có một chút oán trời trách người),  “Nghiệp Chướng Tận Tiêu” . Sao lại không phải là 

việc tốt chứ? Tiêu nghiệp chướng. Nếu như chúng ta tâm không phục, tâm không phục 

tâm  liền  bất  bình,  liền  có  oán  hận;  khẩu  bất  phục,  khẩu  liền  sẽ  phản  bác,  nghiệp 

chướng  của  bạn  liền  không  tiêu  được.  Không  những  không  tiêu  được,  mà  nghiệp 

chướng  của  bạn  còn  tăng  thêm,  bạn  kết  oán  với  người  ta, oan  oan  tương  báo  không 

bao giờ dứt, vậy là đã thiệt thòi lớn rồi. Cho nên phải biết cái đạo lý này, chúng ta biết 

đó là tiêu nghiệp cho ta. Ta tiêu trừ nghiệp chướng, cảnh giới của ta nhất định sẽ nâng 

lên cao, khẳng định là như vậy. 

Câu liễn thứ hai là  “Tùy Thuận Cảnh”  (hoàn cảnh mà tốt, mọi thứ đều xứng tâm vừa 

ý, sống  ở  nơi  là  thiện  duyên, gặp  được đều  là  người  tốt, đều là  đến  để  giúp  đỡ  bạn, 

thành tựu cho bạn. Ở trong cảnh giới như vậy thì)  “Vô Tham Si”  (sợ nhất là bạn khởi 

ý niệm tham, bạn ngu si, bạn tham luyến cái cảnh giới đó, vậy thì không được, cho nên 

phải  không  tham  lam  si  mê),  “Phước  Huệ  Toàn  Hiện” ,  phước  báo  chân  chánh  liền 

hiện tiền. 

- 38 - 

Cho nên tu hành ở trong cuộc sống, trong xử sự đối người tiếp vật, bất luận là hoàn 

cảnh vật chất hay hoàn cảnh nhân sự đều là chỗ để cho mình tu hành dụng công, nó 

không phải giúp mình tiêu nghiệp chướng thì cũng là giúp chúng ta tăng phước huệ, 

hoàn toàn phải nhờ trí huệ chính mình nhìn thấu, bạn mới có thể làm được. Cho nên 

tôi nói lời thành thật, thế gian này người người đều là người tốt, việc việc đều là việc 

tốt. Họ đến hại ta là một việc tốt, hại ta là thay ta tiêu nghiệp chướng. Nhất định phải 

biết. Thuận cảnh thiện duyên quyết không có tham luyến, tâm vĩnh viễn là thanh tịnh 

bình  đẳng  giác  thì  mới  đúng,  đó  là  chân  chánh  phước  huệ  hiện  tiền  tiêu  tai  được 

phước. Đây là nói rõ chúng ta nhất định phải học tập ở Phật Thích Ca Mâu Ni, học xử 

sự đối người tiếp vật. 

Ngài nhiều đệ tử đến như vậy. Trong chúng Thanh Văn, đây là lấy một cái ví dụ: 

Kinh văn: “Thần trí đỗng đạt, oai lực tự tại, năng ư chưởng trung, trì nhất thiết 

thế giới”. 

Đây là Thế Tôn lấy  một ví dụ, năng lực trí huệ đức năng của học trò Ngài. Câu thứ 

nhất là tán thán trí huệ của học trò, là tán thán học trò. Các vị nghĩ xem, đó chính là 

tán  thán  lão  sư,  là  lão  sư  dạy  mà.  Trên  chữ  trí  huệ  thêm  chữ  “thần”,  “thần”  là  có  ý 

nghĩa gì vậy? Thần kỳ, là phàm phu chúng ta hầu hết không cách gì tưởng tượng. 

Đạt là thông đạt.  “Đỗng đạt”  là triệt để thông đạt, chúng ta thường nói là thông đạt 

cứu cánh viên mãn. Chúng ta phải muốn thành tựu cái trí huệ như vậy, đi đến đâu để 

học? Đi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới để học. Thế giới Tây Phương Cực Lạc ở 

phía trước tôi đã giới thiệu với các vị rất nhiều lần rồi, có thể nói mười phương ba đời 

tất cả chư Phật Như Lai ở tại nơi đó xây dựng một ngôi Trường Đại học Phật giáo, mà 

Phật A Di Đà là hiệu trưởng. Hiện tại chúng ta muốn học Phật thì đến đâu để học? Thì 

đi  đến  bên  đó.  Đây  chính  xác  là  một  chút  sai  lầm  cũng  không  có.  Bạn  đi  đến  địa 

phương bên đó thì có thể thành tựu trí huệ cứu cánh viên mãn, thì có thể đạt được “oai 

lực tự tại”. “Oai lực tự tại” là nói năng lực đức năng, thành tựu trí huệ, thành tựu đức 

năng. Cái nhân - duyên - quả này chính là lúc nãy tôi vừa mới nói, tự tánh vốn có trí 

huệ là nhân, tự tánh vốn có năng lực là duyên, tự tánh vốn có tướng hảo là quả báo, 

cho nên Ngài  “năng ư trưởng trung trì nhất thiết thế giới” , có cái năng lực này. 

 “Trưởng trung trì nhất thiết thế giới” , mọi người nhất định không nên hiểu sai cái ý 

của câu này, cho rằng người ở Thế giới Tây Phương thật quá giỏi, tay vừa đưa ra thì có 

thể nắm cả không gian vũ trụ vào trong lòng bàn tay. Bạn mà nghĩ như vậy thì đã sai 

rồi,  việc này  là không thể,  làm  sao mà  có  thể nắm  được tất cả  thế giới?  Các  vị nghĩ 

xem câu nói này phải giải thích như thế nào? Trí huệ của các Ngài, đức năng của các 

Ngài, các Ngài có năng lực giúp đỡ tất cả chúng sanh ở trong vũ trụ, đây gọi là trì. Các 

Ngài có năng lực giúp đỡ hết thảy Sát Độ chúng sanh trong tận hư không khắp pháp 

giới, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, giúp đỡ họ chuyển phàm thành Thánh. Nói như vậy 

thì  mọi  người  sẽ  dễ  dàng  hiểu  được.  Các  Ngài  có  trí  huệ,  Các  Ngài  có  năng  lực. 

“Chưởng trung” là nói năng lực của Các Ngài, Các Ngài có năng lực này. 

- 39 - 

Nói đến điểm này khiến chúng tôi nghĩ đến hiện tại. Hiện tại tai nạn vô cùng nghiêm 

trọng. Tôi trong năm nay đã hai lần đi thăm Nhật Bản. Lần thứ hai đã ở lại Nhật Bản 

được  ba  tuần,  ở  tại  Cao  Dã  Sơn  một  tuần  lễ,  giảng  cho  họ  nghe  “Tịnh  nghiệp  tam 

phước”; ở tại Viện Tri Ân Kyoto một tuần lễ, giảng “Kinh Bát Đại Nhân Giác”; đến 

Osaka  ở  một  tuần  lễ.  Trong  lúc  ở  đây  đã  nhận  lời  mời  của  Đài  truyền  hình  đi  đến 

Tokyo để phỏng vấn. Nhật Bản, Hàn Quốc, Trung Quốc cùng với chúng ta ở đây có 

điểm giống nhau, là đều thiếu nhân tài, rất nhiều rất nhiều mối nguy đã hiện ra trong 

xã hội, khiến người nơm nớp lo sợ. Tôi thảo luận với họ đến những vấn đề này, tôi nói 

những mối nguy mà các vị nhìn thấy không phải là mối nguy thật sự. Mối nguy thật sự 

là  cái  gì  vậy?  Là đối  với  sự  giáo  học  về  luân  lý  đạo  đức, giáo  huấn  của  thần  thánh, 

chính là đối với văn hóa truyền thống của Thánh nhân phương Đông đã mất đi lòng 

tin, đây mới là mối nguy lớn nhất, chân thật là mối nguy. Đây là tôi nhắc nhở họ. Mọi 

người chúng ta cùng nhau thảo luận, làm sao để cứu vãn cái mối nguy này? Tôi đã nêu 

ra phương pháp cách làm của tôi, hiện tại tôi cũng đang làm. 

 Quan trọng nhất là cứu vãn nhân tài.  Những ai là nhân tài? Là những vị lão giáo sư 

trong các trường đại học, đại khái đều là 70, 80 tuổi, đều đã về hưu rồi. Những người 

này về đạo đức, về học vấn, có thể nói là họ đã thành thục rồi, thành thục thấu đáo rồi. 

Thành thục rồi nhưng hiện tại nhà trường không cho họ dạy nữa, họ rời khỏi trường 

học họ cũng rất đau khổ. Tôi rất hiểu, cho nên tôi liền nghĩ đến, chúng ta phải thỉnh 

mời  những  vị  giáo  sư  này  trở  lại,  cho  họ  làm  về  chuyên  tập  ở  trong  các  phòng  thu 

hình. Bởi vì những vị giáo sư này chúng ta không thể lưu lại tri thức một đời của họ, 

sau 10 năm nữa thì đều đi hết rồi, có tìm cũng tìm không ra nữa. Những thứ này mà 

lưu giữ lại, làm chuyên tập, khi những băng ghi âm ghi hình này được lưu giữ, thì có 

thể để cho người đời sau làm tham khảo học tập. Đây là bảo vật của thế gian, là việc 

lớn thứ nhất mà hiện tại chúng tôi đang làm. 

 Thứ hai mới là các loại Kinh sách.  Chúng tôi in “Đại Tạng Kinh”, in “Tứ Khố Toàn 

Thư”, in những loại Kinh điển này cũng sợ sẽ bị hủy diệt đi mất trong các đại tai nạn, 

nên đã đem  những  thứ này  phân  tán đi khắp  nơi  trên toàn  thế  giới. Ở nơi này  có tai 

nạn, ở nơi kia không có tai nạn, ở nơi kia có tai nạn thì nơi khác không có tai nạn, vẫn 

luôn được giữ gìn. Cho nên phải nhanh chóng cứu những nhân tài về luân lý đạo đức 

này lại, việc này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Tôi nghĩ đến sự việc này và cũng đã lập 

kế hoạch để làm. Tại Úc Châu chúng tôi có hai cái phòng thu hình, có một lần tôi cùng 

ăn cơm với hiệu trưởng của Trường Đại học Griffith, tôi đã bàn đến chuyện này. Vị 

hiệu trưởng sau khi nghe xong cảm thấy rất xúc động. Ông nói, đó là việc tốt. Ông nói 

với tôi, trường của ông có sáu cái phòng thu hình hiện đại, mời tôi đến tham quan. Tôi 

đã đi xem rồi, quả nhiên, người ta là trường đại học nổi tiếng, thiết bị của họ vượt hơn 

của ta rất nhiều, khiến cho chúng tôi vừa xem xong thấy chúng ta không có cách nào 

so sánh với họ. Hiệu trưởng hỏi:  “Pháp sư, Ngài thấy thế nào?” . Tôi nói:  “Rất tốt” . 

Ông  hỏi:   “Có  thể  dùng  được  không?” .  Tôi  nói:   “Nó  quá  tốt  rồi” .  Ông  có  thể  đem 

những thiết bị này của trường học cấp cho chúng ta sử dụng. Chúng tôi lập kế hoạch, 

- 40 - 

tháng 3 sang năm sẽ bắt đầu, dự tính dùng 3 năm. Tôi thỉnh mời chuyên gia học giả 

trên toàn thế giới mỗi ngày đến đây làm việc, không phải với học sinh mà với phòng 

thu hình, làm chuyên tập, làm thành đĩa hình. Hiện tại tôi biết sắp tới có 30 vị từ khu 

vực quốc gia khác nhau, tôi đến thỉnh mời họ. Mấy ngày trước, Đông Chí ngày 22, tôi 

ở tại Hồng Kông. Chúng tôi ở tại Hồng Kông đã xây dựng một Trung Hoa Dân Tộc 

Vạn Tánh Tiên Tổ Kỷ Niệm Đường. Vào lễ tế tổ Đông Chí đã làm buổi lễ khai mạc. 

Sân bãi của chúng ta không lớn, nhưng cái việc làm lần đầu tiên này của chúng ta có lẽ 

rất nhiều đồng học cũng không biết Trung Quốc có bao nhiêu họ. Lúc trước chúng ta 

chỉ nghe nói đến bách gia tánh. Hiện tại chúng ta vì lập Kỷ Niệm Đường, nên đi điều 

tra số lượng họ của Trung Quốc, tổng cộng cũng có khoảng chừng 22.000 họ, cho nên 

không phải bách gia tánh mà là vạn gia tánh. Vạn tánh tiên tổ Kỷ Niệm Đường. Bài vị 

của mỗi một nhà đều đem cúng ở trong Kỷ Niệm Đường này. Bình thường Kỷ Niệm 

Đường này là Niệm Phật đường, chúng ta dùng niệm Phật để cúng dường tổ tiên, đề 

xướng hiếu đạo, dùng tâm chân thành thanh tịnh niệm Phật để cúng dường tổ tiên. Có 

bảy, tám vị giáo sư đến từ Trung Quốc. Tôi đã đem những phương pháp cách làm hai 

năm này báo cáo với họ, họ vô cùng hoan hỷ. Tôi nói, vậy rất tốt. Tôi cũng muốn mời 

những giáo sư già đã về hưu này của Trung Quốc đến Úc Châu để làm chuyên tập. 

Hiện tại trên thế giới, không ít học giả trường đại học đang nghiên cứu làm thế nào để 

hóa giải xung đột thúc đẩy hòa bình. Chúng tôi nhìn thấy được vấn đề này chỉ có luân 

lý  đạo  đức  mới  có  thể  giải  quyết,  vẫn  phải  cần  đến  sự  giáo  dục  của  cổ  Thánh  tiên 

Hiền. Hai chữ đạo đức này người biết giảng nói có rất nhiều. Nhưng hai chữ này giảng 

nói như thế nào, có thể nói cho rõ ràng cho minh bạch thì lại không nhiều. Cách nói 

đơn giản, theo Kinh Phật nói thì chính là “chân như bổn tánh”. Hoàn toàn tương ưng 

với bổn tánh thì là đạo, tương ưng với bộ phận bổn tánh thì là đức. Việc này mà dùng 

Phật pháp giải thích thì rất dễ. Nếu dùng lời hiện tại mà nói, chúng ta nói là “chân như 

bổn tánh”, hiện tại thì nói là quy luật tự nhiên, vậy thì dễ hiểu hơn. Là quy luật của đại 

tự nhiên, nguyên tắc của đại tự nhiên. Hoàn toàn tương ưng với nguyên tắc của đại tự 

nhiên thì là đạo, bộ phận tương ưng thì là đức. Cổ Thánh tiên Hiền thật quá hay, đã 

đem đạo đức áp dụng vào trong đời sống của chúng ta. 

Đạo là gì? Luân lý là đạo. Ngũ luân: Vợ chồng - cha con - anh em - vua tôi - bạn bè, 

đây là đạo. Cái đạo này nếu như mất đi thì sẽ loạn. Ngày nay quả thật là đã mất đi rồi, 

cho nên cha không ra cha, con không ra con, vua không ra vua, tôi không ra tôi, thiên 

hạ  đại  loạn  rồi.  Trật  tự  của  ngũ  luân  cũng  giống  như  xuân  hạ  thu  đông  trong  đại  tự 

nhiên vậy, chúng ta có bốn mùa, 24 tiết khí, đây là đạo, không thể đảo lộn. Bạn đảo 

lộn thì khí hậu liền thay đổi, liền bất thường, liền ảnh hưởng đến tất cả sự sống, đến sự 

sinh trưởng của tự nhiên, cho nên đây là một sự việc rất đáng sợ. Hiện nay không có ai 

giảng nữa. Trung Quốc thực tiễn ở trên đức. 

Đức thì nói tám chữ là Hiếu-Để-Trung-Tín-Lễ-Nghĩa-Liêm-Sỉ. Nho giáo ngày xưa thì 

nói  Ngũ  Thường. Ngũ  Thường  là  thuộc  về đức. Nhân-Nghĩa-Lễ-Trí-Tín, đây  là  đức, 

làm người thì nhất định phải tuân thủ. 

- 41 - 

“Nhân” chính là nói thương người, con người phải có thể yêu thương mọi người, con 

người phải có thể yêu thương tất cả chúng sanh, nhân từ, con người phải biết vì tất cả 

chúng sanh mà phục vụ. Phục vụ là tận hết nghĩa vụ. Sau Nhân là Nghĩa. 

“Nghĩa” là ta vì hết thảy chúng sanh phục vụ, không cần cầu báo đáp trả ơn. Nếu như 

muốn được trả ơn thì đó không phải là nghĩa. Năm điều kiện là vì tất cả chúng sanh 

mà phục vụ, giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

“Lễ” là phép tắc nhất định qua lại giữa con người với nhau. 

“Trí”, ngày nay chúng ta nói là lý trí mà không phải là tình cảm. Cảm tình thì làm việc 

dễ bị sai. Đối người, đối sự, đối vật đều phải dùng lý trí, không nên tùy tiện động tình 

cảm. 

Một chữ sau cùng là “Tín”. Lời nói con người phải có chữ tín, trong Phật pháp thì nói 

là không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, đều bao gồm ở 

trong cái chữ “tín” này, đây là đức. 

Người người đều có thể hiểu được đạo, đều có thể tuân giữ cái đức thì xã hội an định, 

thế giới hòa bình. Đây mới thật sự là hóa giải xung đột, thúc đẩy sự đại đồng. Ngoài 

phương  pháp  này  ra,  không  thể  tìm  thấy  phương  pháp  thứ  hai.  Vì  vậy  chúng  tôi  hy 

vọng trường đại học có thể mở khóa trình này, lấy đạo đức làm nền tảng. Vả lại dạy 

học không thể chỉ hạn chế vài người nghiên cứu sinh ở trong trường, vậy thì sẽ không 

có hiệu quả. Tôi đã nói với nhà trường cách để dạy khóa trình này như thế nào. Môn 

này thì cũng giống như phòng học này của chúng ta, là đồng bộ dùng internet truyền 

tải,  đồng  bộ  truyền  qua  truyền  hình  vệ  tinh,  để  cho  cả  thế  giới  cùng  nhau  ngồi  học. 

Dùng các loại ngôn ngữ khác nhau, nhắc nhở xã hội đại chúng. Xã hội đại chúng đại 

đa  số  là  người  lương  thiện,  ai  mà  muốn  đánh  nhau  chứ,  ai  mà  muốn  làm  loạn  chứ? 

Cho nên thật là hiếm có, tại Úc Châu đã có hai trường đại học phối hợp với chúng ta 

làm  công  việc  này.  Đây  là  chúng  tôi  từ  cái  điểm  này  mà  nghĩ  ra.  Thuần  tịnh  thuần 

thiện mới có thể thật sự giải quyết vấn đề. Đọc Kinh này khiến chúng tôi có được chỗ 

cảm nhận này. 

Lại xem đến phần sau của đoạn Kinh văn, Kinh văn này dễ hiểu. 

Kinh văn: “Ngã đệ tử trung, Đại Mục Kiền Liên thần thông đệ nhất. Tam thiên 

đại thiên thế giới, sở hữu nhất thiết, tinh tú chúng sanh, ư nhất trú dạ, tất tri kỳ 

số”. 

Mấy câu này là lấy một ví dụ, lấy năng lực của tôn giả Mục Kiền Liên, dùng Ngài để 

làm tỉ dụ. “Tinh tú”, đây là nói sao ở trên trời. Sao ở trên trời thì quá nhiều quá nhiều, 

không có cách nào để đếm cho hết. Hầu hết người chúng ta là mắt thường, mắt thường 

có  thể  thấy  được  các  ngôi  sao,  hiện  tại  các  nhà  thiên  văn  học,  dựa  vào  độ  sáng  của 

chúng mà phân cấp độ, hầu hết mắt thường chúng ta chỉ có thể thấy được đến các ngôi 

sao cấp độ sáu, từ cấp độ thứ sáu trở đi thì không nhìn thấy, phải nhờ đến kính viễn 

vọng. Đại khái hiện nay kính viễn vọng tốt nhất có thể nhìn thấy được đến các ngôi 

- 42 - 

sao ở mấy  mươi cấp độ. Còn xa hơn nữa thì kính viễn vọng của chúng ta cũng nhìn 

không thấy, quá xa rồi. Số lượng của các ngôi sao là vô lượng vô biên. Phật ở trên các 

Kinh điển nói với chúng ta, Tiểu Thừa A La Hán, người có năng lực thiên nhãn mạnh 

nhất có thể nhìn thấy được đại thiên thế giới. Đại thiên thế giới ở trong thái không này 

thực ra mà nói không phải là lớn. Chúng ta trên “Kinh Hoa Nghiêm” Phẩm Thành Tựu 

Thế Giới, trong Phẩm Thế Giới Hoa Tạng đã đọc qua, lấy Thế giới Hoa Tạng làm ví 

dụ, đây là một Thế Giới Chủng. Thế Giới Chủng, nếu dùng lời hiện tại mà nói, ở đây 

trên Kinh Phật nói là tinh hệ, là loại tinh hệ lớn nhất, nó có tên gọi là Thế Giới Chủng. 

Trong cái Thế Giới Chủng này có 20 tầng. Ở đây thì chúng ta có thể hiểu, ở trong vũ 

trụ thái không thì nó xếp từng tầng từng tầng. Thế giới Ta Bà chúng ta chính là khu 

giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói khu giáo hóa này 

có đến một tỉ cái hệ ngân hà. Một khu nhỏ như vậy có đến một tỉ hệ ngân hà trong đó. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc đó cũng là một khu giáo hóa, là khu giáo hóa của Phật 

A Di Đà. Thế giới của họ lớn hơn chúng ta, đều cùng ở tại tầng thứ 13 của Thế giới 

Hoa Tạng, cũng giống như tòa nhà 20 tầng lầu, thì đều ở tầng thứ 13. Các vị từ chỗ 

này mà tưởng tượng, cái đại tinh hệ này lớn đến chừng nào. Không thể tưởng tượng. 

Phật nói với  chúng ta, Thế  Giới  Chủng  loại tinh hệ  lớn như vậy  trong vũ  trụ này  có 

đến vô lượng vô biên. 

Mục Kiền Liên có thể tính đếm được “tam thiên đại thiên thế giới” chính là Thế giới 

Ta Bà, không phải nói thế giới khác. Đây đã là quá hay rồi. Một ngày đêm Ngài có thể 

đem  số  lượng  tinh  hệ  mà  tính  đếm  ra  được  rõ  ràng.  Ở  chỗ  này  đã  hiển  thị  điều  gì? 

Dùng lời hiện nay mà nói, hiển thị khoa học kỹ thuật, là khoa học kỹ thuật mà trên thế 

giới này của chúng ta không có cách nào so bì được với Thế giới Cực Lạc. 

Có  lẽ  có  người  nói,  chúng  ta  cũng  nghe  nói  có  người  ngoài  hành  tinh,  khoa  học  kỹ 

thuật của họ tiến bộ hơn chúng ta, họ có năng lực chế tạo ra công cụ để phi hành, có 

thể bay đến địa cầu này để thăm dò. Có người nói cái này là người từ trên trời xuống, 

đại khái là thiên thần, đến hỏi tôi họ có được xem là thiên thần hay không? Chúng tôi 

căn cứ Phật pháp trên các Kinh luận, thì họ không phải là thiên thần, họ chỉ là người 

thôi. Bởi vì sao? Thiên thần thì không cần đến những công cụ này, một khi họ cần đến 

cái công cụ này thì đó là người chứ không phải thần, cho nên khẳng định người ngoài 

hành tinh là thuộc nhân đạo chứ không phải thiên đạo. Ngay cả Tứ Thiên Vương thấp 

nhất của  Dục  Giới  cũng không cần đến cái  công cụ này, bởi vì họ  có năng lực vượt 

qua được không gian không đồng duy thứ. Dùng công cụ để đột phá không gian duy 

thứ thì đó vẫn là người, không phải thần. 

Cho nên ở đoạn này, chúng tôi có thể nói khoa học kỹ thuật của Thế Giới Cực Lạc thật 

khiến người phải kinh ngạc, thế gian này của chúng ta không có cách nào để so sánh. 

Xem tiếp phần cuối của đoạn này, ở đây nói đều là có liên quan với nhau, sau cùng 

đều kết quy về lại chủ đề. Chủ đề là nói đến ba thứ vô lượng, thọ mạng vô lượng, đại 

chúng vô lượng, nó quy kết về vô lượng. 

- 43 - 

Kinh  văn:  “Giả  sử  thập  phương  chúng  sanh,  tất  thành  Duyên  Giác,  nhất  nhất 

Duyên Giác, thọ vạn ức tuế, kiệt kì trí lực, tất cộng suy toán, bỉ Phật hội trung, 

Thanh Văn chi số, thiên vạn phần trung, bất cập nhất phần”. 

Trước tiên dùng cái này làm một cái tiền đề. “Thập phương chúng sanh”, đây thì là vô 

lượng vô biên rồi. Những chúng sanh này “tất thành Duyên Giác”, đây là giả thiết chứ 

không phải là thật. Đều thành Duyên Giác, quả vị Bích Chi Phật, mỗi một vị Bích Chi 

Phật có thọ mạng đều là “vạn ức tuế”, còn năng lực thần thông của họ thì “thần thông 

giai như Đại Mục Kiền Liên” (nói những người này, là đang giả thiết), đều có năng lực 

như  Đại  Mục  Kiền  Liên  vậy,  ở  trong  một  ngày  đêm  có  thể  đếm  biết  được  số  lượng 

tinh tú trong “tam thiên đại thiên thế giới”. Những tinh tú này không phải là ít, các vị 

xem trên Kinh văn viết là tinh tú chúng sanh, cái tinh tú đó bên trong có bao nhiêu là 

chúng sanh, việc này thật không thể nghĩ bàn. Ở trên địa cầu này của chúng ta có bao 

nhiêu chúng sanh, bạn có thể tính đếm ra được hay không? Con người thì có thể đếm, 

vậy  còn  súc  sanh?  Đây  là  mắt  thường  chúng  ta  có  thể  nhìn  thấy,  còn  mắt  thường 

không nhìn thấy, địa cầu này là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, còn có ngạ quỷ, còn có địa 

ngục, không có cách nào tính ra được. Tôn giả Mục Kiền Liên thì Ngài có năng lực 

này, có trí huệ này. 

Đoạn thứ hai này là nói tất cả chúng sanh mười phương thần thông giai như Đại Mục 

Kiền Liên  “tận kỳ thọ mạng, kiệt kỳ trí lực, tất cộng suy toán” . Tính toán cái gì?  “Bỉ 

 Phật hội trung Thanh văn chi số” , là tính toán ở Thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà 

số lượng Thanh Văn, không tính Bồ Tát, chỉ tính đếm xem có bao nhiêu Thanh Văn? 

 “Thiên  vạn  phần  trung  bất  cập  nhất  phần” .  Các  vị  thử  nghĩ  xem,  ở  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc có bao nhiêu người? Có một số người xem đến chỗ này,  “ôi chao, 

 thật không thể tin nổi, trên địa cầu hiện tại gần 7 tỉ người mà đã chen chúc rồi, nhân 

 khẩu đã tràn lan rồi, Thế giới Tây Phương Cực Lạc nhiều người đến như vậy thì cái 

 nơi đó không thể nào đi” . 

Thế  giới  Tây  Phương  người  có  nhiều  hơn  cũng  không  giống  như  thế  gian  này  của 

chúng ta. Không giống nhau ở chỗ nào? Ở phía trước đã có nói, các vị có thể thể hội 

được thì vấn đề này liền tự nhiên đã giải quyết được rồi. Thế giới này của chúng ta là 

nghiệp báo, Thế giới Tây Phương là xứng tánh. Chúng ta nói độ, chúng ta là nghiệp 

báo độ, ở nơi đó của Ngài, Thế Giới Cực Lạc là Pháp Tánh Độ, Phàm Thánh Đồng Cư 

Độ, đây cũng là không thể nghĩ bàn. Nhưng vì sao tất cả chư Phật Như Lai lại tán thán 

thế giới Tây Phương Cực Lạc? Đạo lý là ở chỗ này, đó là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, 

đều thuộc về Pháp Tánh Độ, phàm là nói đến xứng tánh thì không thể nghĩ bàn rồi. 

Gần đây nhất chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” Phẩm Hoa Tạng Thế Giới, sau cùng 

có 101 bài kệ tụng trong đó đã nói  “thế giới trùng trùng vô tận” , không phải như cách 

hiểu của các nhà khoa học chúng ta hiện nay. Nhà khoa học hiểu được chỉ là một mặt, 

trùng trùng vô tận thì họ không có cách gì hiểu được. Trùng trùng vô tận thế giới bên 

trong là nói cái gì? Vi trần, lỗ chân lông, đầu sợi lông, so với hầu hết trong Kinh Đại 

Thừa nói “giới tử nạp Tu Di” thì càng thần kỳ cao siêu hơn. Giới tử là hạt của cây cải, 

- 44 - 

đại khái lớn như hạt mè. Núi Tu Di có thể chứa vào trong hạt cải, núi Tu Di không có 

thu nhỏ lại, hạt cải lại không có phình to ra, vậy làm sao có thể bỏ được nó vào? Đây 

là pháp giới sự sự vô ngại mà trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. Đạo lý là gì? Đạo lý là 

xứng tánh, hạt cây cải xứng tánh, núi Tu Di cũng xứng tánh, đã là xứng tánh thì trong 

pháp tánh không có lớn nhỏ, cho nên có thể dung thông vô ngại. Sự việc này chúng ta 

không dễ gì thể hội được. Đến khi nào thì bạn mới có thể thật sự hiểu được? Bạn kiến 

tánh  thì  liền hiểu được. Khi  bạn  còn  chưa  kiến  tánh  thì bạn  không  có  cách nào  hiểu 

được. Phật hiện tại nói với chúng ta tình trạng chân thật, ở trong vi trần dung chứa vô 

lượng vô biên thế giới chư Phật, không phải núi Tu Di, hư không pháp giới vô lượng 

vô biên Sát độ chư Phật nằm ở trong một hạt vi trần. Ai có thể khế nhập? Phổ Hiền Bồ 

Tát  có thể vào. Bồ  Tát  Phổ  Hiền  có  thể đi  vào tất  cả  Sát độ  chư Phật  ở  trong hạt vi 

trần. Thế giới không những vô lượng vô biên, trùng trùng vô tận. Chúng ta phải hiểu 

được cái đạo lý này. “Hoa Nghiêm” quả thật là hay, thật sự hay, đã đem chân tướng vũ 

trụ  nhân  sanh  hoàn  toàn  nói  ra  hết  cho  chúng  ta  xem.  Đây  là  cảnh  giới  trên  quả  địa 

Như Lai. 

Chúng ta lại xem tiếp cuối đoạn Kinh văn, đây là cái ví dụ thứ hai. 

Kinh văn: “Thí như đại hải, thâm quảng vô biên, thiết thủ nhất mao, tích vi bách 

phần, toái như vi trần, dĩ nhất mao trần, triêm hải nhất trích, thử mao trần thủy, 

tỉ hải thục đa?”. 

Cái “nhất mao” này thông thường đều là nói đến sợi lông tơ ở trên người của chúng ta. 

Lấy một sợi lông, đem sợi lông này chia thành một trăm phần. Chia ở đây là chia theo 

chiều dọc, như vậy thì sẽ càng nhỏ hơn. Nhưng vẫn chưa được, còn đem nó “toái như 

vi trần”, cắt theo chiều dọc, lại đem nó cắt nhỏ cắt nhỏ ra như vi trần.  “Dĩ nhất mao 

 trần, triêm hải nhất trích” . Chúng ta ra sức cắt cho thật nhỏ, dùng cái hạt vi trần này 

chấm vào trong biển lớn, chấm một cái, nước bám trên đầu sợi lông này so với nước ở 

ngoài biển lớn thì cái nào nhiều hơn cái nào? Đọc đến đoạn này chúng ta không thể 

nào không bội phục, thật sự là khó khăn để Thế Tôn nói ra được một cách khéo léo, 

chúng ta làm sao có thể nghĩ ra được một cái ví dụ như thế chứ? Ngài có thể nghĩ ra 

được để cho bạn tỉ mỉ mà suy nghĩ. Bạn cứ suy nghĩ cho kỹ. Hai cái ví dụ này đã nói 

rõ. Từ trên hiện tượng mà nói, cái này thì số lượng không thể nghĩ bàn, không có ai có 

đủ năng lực để nói ra được. Cho nên trên các Kinh luận Đại Thừa thường nói:  “Duy 

 Phật  dữ  Phật  phương  năng  cứu  cánh” ,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  còn  kém  một  bậc. 

Những lời này đã đem lại cho chúng ta thông tin gì? Chúng ta nhất định phải biết, nói 

với chúng ta, chúng ta mỗi một người đều có Phật tánh, mỗi một người đều có trí huệ 

đức tướng của Như Lai. Mỗi một người đều có thì ta cũng có. Ta hiện tại đã hiểu được 

chân tướng sự thật này, nếu ta không nỗ lực chăm chỉ chứng cho được Vô Thượng Bồ 

Đề, chứng cho được Phật quả cứu cánh viên mãn thì ta có lỗi với chính mình. Đẳng 

Giác Bồ Tát vẫn còn chưa được, vẫn phải cố gắng, vẫn phải nỗ lực. Vì sao mà bạn lại 

giải đãi? Vì sao mà bạn công phu không đắc lực? Bạn không hiểu được chân tướng sự 

thật. Nếu quả có thể hiểu được chân tướng sự thật, thì cần gì đến người đốc thúc bạn? 

- 45 - 

Làm  gì  cần  có  người  đi  khuyên  bảo  bạn?  Bạn  sẽ  tự  nhiên  mà  cố  gắng  nỗ  lực,  sẽ  tự 

nhiên  mà  hướng  về vô  thượng  đạo  một  cách  dũng  mãnh  tinh tấn, không  có  một  sức 

mạnh nào có thể ngăn cản được bạn. Đạo lý là ở chỗ này. 

Lời của Phật chúng ta phải tin tưởng. Trên “Kinh Kim Cang” Phật nói là  “Như Lai thị 

 chân ngữ giả”  (chân thì quyết không phải giả),  “thực ngữ giả”  (thực thì quyết không 

phải hư),  “như ngữ giả” . “Như” chính là vừa vặn khéo léo, chúng ta ngày nay nói là 

có  sao  nói  vậy,  Ngài  không  thêm  một  chút  nào,  Ngài  cũng  không  giảm  đi  một  chút 

nào,  Ngài  nói  được  vừa  vặn  khéo  léo.  Như  Lai  không  vọng  ngữ,  không  cuồng  ngữ, 

chúng ta phải tin tưởng, tin tưởng lời Phật nói ở trên Kinh mỗi câu mỗi chữ đều là lời 

chân thật. 

Một câu sau cùng, Phật gọi: 

Kinh văn: “A Nan! Bỉ Mục Kiền Liên đẳng sở tri số giả, như mao trần thủy, sở vị 

tri giả, như đại hải thủy”. 

Cái “đẳng” này chính là giả sử chúng sanh mười phương tất thành Duyên Giác, thì số 

lượng mà họ đếm biết được thì  “như mao trần thủy, sở vị tri giả, như đại hải thủy” . 

Trí huệ của Bích Chi Phật, năng lực của Bích Chi Phật so sánh với Như Lai thì chính 

là giống như vậy, cho nên nói những lời này, trong sự dụng ý là ngầm khuyến khích 

chúng ta. Chúng ta thật sự hiểu được, thấy minh bạch rồi thì tự nhiên sẽ cố gắng, tất cả 

pháp thế xuất thế gian bạn nhất định phải có thể buông bỏ. Nếu buông bỏ không được 

thì nguyên nhân là không hiểu được chân tướng sự thật. Không buông bỏ được thì đã 

để cho cơ hội tu hành chứng quả trong đời này vuột mất, vậy thì thật đáng tiếc. Bạn 

hiện nay cho dù có được cả thế giới này cũng không thể thoát khỏi được sáu nẻo luân 

hồi. Bạn không thể nào khỏe mạnh sống lâu, một hơi không trở vào thì không buông 

được cũng phải buông, không có cái gì mà bạn có thể mang theo được. Hãy nghĩ xem: 

 “Sanh không mang đến, chết không mang đi” . Câu nói này phải thường thường để ở 

bên tai. Do đó, tất cả thế xuất thế gian, thiện duyên cũng được, ác duyên cũng được, 

thuận cảnh cũng vậy, nghịch cảnh cũng vậy, hết thảy đều không liên can với ta, hà tất 

gì phải ở đó mà gây  chuyện thị phi, để rồi làm cho cơ hội tốt nhất của đời này vuột 

mất. Đây mới thật sự gọi là đáng tiếc. Trong cả cuộc đời bạn không có gặp được pháp 

môn này thì có thể tha thứ bỏ qua được. Gặp được pháp môn này rồi, có cơ hội tốt đến 

như vậy lại để vuột qua trước mặt, đây thật sự gọi là sai lầm, là đại sai lầm. Trên Kinh 

điển chân thật dụng ý là ở chỗ này, cho nên mỗi câu mỗi chữ đều là giúp đỡ cho chúng 

ta giác ngộ, nhắc nhở cho chúng ta giác ngộ. 

Chúng ta xem tiếp phần cuối của đoạn này. 

Kinh văn: “Bỉ Phật thọ lượng, cập chư Bồ Tát, Thanh Văn thiên nhân, thọ lượng 

diệc nhĩ, phi dĩ toán kế, thí dụ chi sở năng tri”. 

Đoạn văn này rất quan trọng, nói với chúng ta Thế giới Tây Phương Cực Lạc có Bồ 

Tát,  có  Thanh  Văn,  còn  có  thiên  nhân.  Chúng  ta  xem  thấy  rồi  liền  hoan  hỷ.  Vì  sao 

vậy? Chúng ta là người, chúng ta cũng có phần. Nếu như Ngài chỉ nói “cập chư Bồ Tát 

- 46 - 

Thanh  Văn”,  không  có  nói  thiên  nhân  thì  chúng  ta  chẳng  còn  hy  vọng  rồi.  Cho  nên 

Ngài ở chỗ này nói là có thiên nhân, đây đã cho chúng ta một sự an ủi rất lớn. Chúng 

ta  dù  đã  được  thân  người,  được  nghe  Phật  pháp,  mà  đặc  biệt  là  nghe  được  bộ  Kinh 

điển này, càng khó được hơn nữa, xin nói rõ với các vị đồng học, bản Kinh hội tập này 

của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Thật không thể nghĩ bàn. 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư rốt cuộc là một nhân vật như thế nào, lúc trước tôi đã từng báo 

cáo  qua  với  các  vị  rồi.  Không  phải  là  tôi  có  năng  lực,  mà  là  khi  tôi  giảng  Kinh  ở 

Miami Mỹ quốc, Miami là một thành phố rất đặc biệt của nước Mỹ, kỳ nhân rất nhiều, 

người  chúng  ta gọi  là  có  khả năng đặc biệt  (đặc dị  công  năng), những người  có  khả 

năng đặc biệt thì rất nhiều, những người này nhìn thấy bức hình chụp của lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư, chính là bức hình in ở phía trước của quyển Kinh này. Những người này sau 

khi xem xong liền nói với cư sĩ Tăng Hiến Vĩ (ông Vĩ là người phụ trách hội Phật giáo 

ở  nơi  đó)  là  người  này  không  phải  là  người  thông  thường.  Ông  liền  hỏi  vị  ấy  sao 

không phải là người thông thường? Vị đó nói:  “Thân thể của con người này hoàn toàn 

 trong suốt, giống như là Lưu Ly, Thạch Anh vậy, không có một chút gì ô nhiễm cả” . 

Đây là những người có khả năng đặc biệt của nước Mỹ đã nhìn thấy được thông qua 

tấm hình này. Cư sĩ Tăng Hiến Vĩ đã đem sự việc này nói lại với tôi. Vị ấy còn nói với 

ông, con người này hiện tại đã không còn tại thế nữa. Thông qua cái sự này, chứng tỏ 

lão cư sĩ Hạ thân tâm thanh tịnh một trần không nhiễm. Nếu như vẫn còn tự tư tự lợi, 

vẫn còn tham sân si mạn, thì cái thân đó là màu đen. Khi người ta nhìn chúng ta, họ 

nhìn thấy không phải là trong suốt, không phải là Lưu Ly. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

biết rõ nhưng không muốn tiết lộ. Trong tâm tôi cũng biết rất rõ. Vì sao vậy? Hội tập 

bản Kinh này không phải là một việc đơn giản, người xưa đã từng làm qua việc này 

rồi. Từ thời nhà Tống thì Vương Long Thư đã làm qua một bản hội tập. Nếu như bản 

hội tập làm thật sự tốt, thì không cần phải làm lại nữa. Hội tập đích thực là cần thiết, 

cho nên đến thời nhà Thanh trong những năm Hàm Phong, cư sĩ Ngụy Mạc Thâm đã 

làm hội tập lần thứ hai, nhưng vẫn không được hay. Hạ lão đã thị hiện tại nhân gian, 

làm hội tập lần thứ ba này. Quyển Kinh sách này tương lai sẽ được lưu truyền cho đến 

thời  đại  diệt  pháp  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Nói  một  cách  khác,  nó  sẽ  được  lưu 

truyền 9.000 năm nữa. Trong 9.000 năm chúng sanh phải nhờ vào quyển Kinh này mà 

được độ. Thật sự không thể nghĩ bàn. Chúng ta có thể gặp được rồi. Ngài hội tập cho 

đến  nay  chẳng  qua  cũng  mới  60,  70  năm  mà  thôi.  Chúng  ta  nhất  định  phải  vô  cùng 

trân trọng, chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

Từ cái đức năng vô lượng vô biên của Thế giới Cực Lạc thì các vị thấy thọ mạng của 

các Ngài cũng như thế. Từ trên sự việc như vậy thì bạn có thể thể hội được cái thế giới 

này Y Chánh Trang Nghiêm, công đức không thể nghĩ bàn, làm khởi lên cái nguyện 

vọng cầu sanh của chúng ta. Có nguyện thì quyết định được sanh. 

Tốt rồi, hôm nay chúng tôi xin giảng đến đây. 

A Di Đà Phật… 

- 47 - 



Tập 266 

BẢO THỤ BIẾN QUỐC 

ĐỆ THẬP TỨ 

Phẩm Kinh văn này Thế Tôn muốn giới thiệu với chúng ta về y báo trang nghiêm của 

Thế giới Tây Phương, dùng lời của chúng ta hiện tại mà nói, chính là hoàn cảnh học 

tập cư trú sinh hoạt. Trên phẩm đề nói chữ “bảo”, chữ “thụ”, chữ “biến quốc”, ba sự 

việc này chúng ta nhất định phải có thể hiểu được. Hiểu được nghĩa thú biểu pháp của 

nó thì mới có thể học được điều gì đó. 

 “Bảo”  là cái gì? Tại thế gian này thật sự có thể giải quyết được tất cả vấn đề khó khăn 

thì chúng ta gọi là bảo. Giàu có là bảo, vì có thể giải quyết được vấn đề đời sống vật 

chất của chúng ta, đây là bảo. Tri thức là bảo, có thể thỏa mãn được đời sống tinh thần 

của chúng ta là bảo. Nhưng càng quan trọng hơn với con người, vấn đề thật sự chính là 

vấn đề sanh tử. Nếu như có thể tìm được cách giải quyết được vấn đề sanh tử, thì đó 

chân chánh là đại bảo, là cái bảo thù thắng nhất. Phật pháp được gọi là Tam Bảo, nói 

ba sự việc này không những có thể giúp chúng ta giải quyết được đời sống tinh thần, 

vật chất trước mắt, giải quyết được tất cả khó khăn, mà còn có thể giúp đỡ chúng ta 

giải thoát khỏi sáu nẻo luân hồi, thoát ly mười pháp giới, chân thật chứng được cảnh 

giới đại Niết Bàn bất sanh bất diệt. Niết Bàn là tiếng Phạn, ý nghĩa là bất sanh bất diệt. 

Thành tựu quả đức cứu cánh viên mãn, đây mới là cái bảo chân chánh. Ở thế gian này 

tìm không ra. Ở trong Phật pháp chúng ta thường nói cái bảo này là ở đâu? Bảo nằm ở 

trong bổn tánh của chúng ta. Việc này chúng ta không thể không biết. Nhưng dường 

như  chúng  sanh  trong  lục  đạo  đều  để  lạc  mất  cái  kho  bảo  vật  đầy  đủ  cứu  cánh  viên 

mãn ở trong tự tánh của chính mình rồi. Nói với các vị, là bị thất lạc chứ không phải 

thật sự bị mất đi. Người người đều có đầy đủ, hiện tại bởi vì bạn mê mất, sau khi bị mê 

rồi thì cái bảo này không thể hiện tiền, cho nên bạn hiện tại cuộc sống liền cảm thấy 

rất buồn phiền, rất đau khổ, tùy theo nghiệp lực mà lưu chuyển. 

Nghiệp lực này là gì? Là phiền não tập khí của bạn, tùy thuận theo tự tư tự lợi của bản 

thân, tham  sân  si  mạn, sự  yêu  ghét  đối với  ngũ  dục  lục  trần, những thứ này  liền tạo 

thành lục đạo, biến hiện thành tam đồ. Tam đồ lục đạo đều không phải là thật, ở trên 

“Kinh Bát Nhã” Phật thường nói  “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” ,   “nhất thiết 

 hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh” , trên “Bát Nhã Tâm Kinh” thì nói với chúng ta 

là   “ngũ  uẩn giai  không” , nào  có  chân  thật!  Ai  thấu  hiểu  chân tướng  sự thật?  Người 

giác ngộ. Người nào giác ngộ? Chúng ta gọi người giác ngộ là A La Hán, A La Hán 

thật  sự  đã  giác  ngộ,  Bồ  Tát  giác  ngộ,  còn  Phật  là  giác  ngộ  cứu  cánh  viên  mãn.  Các 

Ngài rõ ràng, các Ngài minh bạch rồi. Bất giác thì gọi là phàm phu. Là phàm phu ở 

đâu? Là phàm phu ở trong sáu nẻo, phàm phu trong chín pháp giới. Người người đều 

có Phật tánh. Phật tánh là bảo. 

- 48 - 

Trước  khi  Phật  pháp  chưa  truyền  đến  Trung  Quốc,  Thánh  nhân  Trung  Quốc  biết, 

không phải không biết. Nho gia đã nói rất nhiều, Đạo gia cũng nói rất nhiều, thậm chí 

Chư Tử thời tiên Tần đã nói rất nhiều đạo lý, đều là hiện rõ cái trí huệ chân thật, không 

có sai khác với những gì Phật Bồ Tát nói. Các đồng học học Phật chúng ta đối với sự 

việc  này,  trong  tâm  thường  hay  có  nghi  vấn,  Khổng  Phu  tử,  Mạnh  Phu  tử,  Lão  Tử, 

Trang Tử, những vị tiên hiền này có phải là Phật Bồ Tát đã ứng hóa đến hay không? 

Nếu không thì lời của các Ngài nói vì sao mà rất gần với nội dung trong Kinh Phật? 

Năm xưa tôi cũng có thắc mắc vấn đề này, và đã thỉnh giáo với lão sư Lý. Lão sư nói 

với tôi, trên lý thì nói được thông, chư Phật Bồ Tát tùy loại hóa thân, đất nước Trung 

Quốc này khi xưa không thể hiện cái hình tướng Phật Bồ Tát để giáo hóa chúng sanh, 

không khế cơ ở nơi này, vậy thì phải hiện tướng như thế nào? Phải hiện tướng Khổng 

Tử, hiện tướng Mạnh tử, hiện tướng Lão Tử, Trang Tử, những người này thì họ hoan 

hỷ  tiếp  nhận.  Về  lý  thì  có  thể  nói  được  thông,  nhưng  mà  về  sự  thì  lại  không  tìm  ra 

được chứng cứ, không có chứng cứ. Lão sư đã giải đáp cho chúng tôi, giải đáp này rất 

hay. 

Sở  dĩ  ở  phương  Tây  thị  hiện  ra  tiên  tri,  thị  hiện  ra  Giê  Su,  Ki  Tô,  thị  hiện  ra 

Mohammad, chúng tôi đọc “Kinh Hoa Nghiêm” thì mới bỗng nhiên ngộ ra, là ai đã thị 

hiện? Ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” là Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Tỳ Lô Giá Na Như Lai 

rốt cuộc là ai? Chính là “chân như bổn tánh”, là “chân như bổn tánh” của chính chúng 

ta, không phải là của ai khác. Vào ngày xưa, các vị xem việc dạy trẻ nhỏ, những đứa 

trẻ ba – bốn tuổi thì đã học rồi. Học cái gì? Học “Tam Tự Kinh”. Trên “Tam Tự Kinh”, 

câu đầu tiên đã đem việc tu học một đời truyền thụ cho bạn rồi, là  “nhân chi sơ tánh 

 bổn thiện” . Chữ “tánh” này chính là chân tánh của chúng ta. Chân tánh là thuần tịnh, 

là thuần thiện. Chữ “thiện” này không phải là thiện ác. Thiện trong thiện ác thì không 

phải là thiện rồi, vì sao vậy? Nó rơi vào hai bên. Ở trong Phật pháp thì nói, biên kiến ở 

trong kiến hoặc. Biên kiến chính là đối lập hai bên. Thế nào là chân thiện? Cả hai bên 

đều buông xả, Phật pháp Đại thừa thì nói là trung đạo. Thiện ác đều rời khỏi thì gọi là 

trung đạo. Trung đạo cũng không có nữa, hai bên không có, trung đạo không tồn tại, 

thì đây là chân thiện, đây là bổn thiện. Cho nên chúng ta phải khẳng định tất cả chúng 

sanh bổn tánh là thiện, chúng ta đối với tất cả chúng sanh phải có cái tâm cung kính 

mới có thể sanh khởi dậy được. Con người này của bạn có ác hơn đi nữa, ác hơn nữa 

thì sao? Cũng không phải là bổn tánh của bạn, đó là tập khí của bạn. Tập khí là vốn 

không có ở trong bổn tánh. Tôi tôn trọng bổn tánh của bạn, tôi lễ kính bổn tánh của 

bạn. Người  Trung  Quốc gọi  là  bổn  tánh, ở  trong  Phật pháp  thì  gọi  là  Phật  tánh, cho 

nên “tánh bổn thiện” ở trong Phật pháp thì chính là Phật tánh, đây là bảo. 

Ở trong Phật tánh có đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Phật  nói  với  chúng  ta,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  đức 

tướng trí huệ của Như Lai, vì sao vậy? Bạn có bổn tánh, bạn có chân tâm, chân tâm 

bổn tánh của bạn vốn là viên mãn đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng. Năng 

lực là không gì không thể. Tướng hảo, không chỉ là 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp, ở trên Đại 

- 49 - 

Kinh nói Phật có vô lượng tướng, tướng có vô lượng tướng hảo. Phật nói, tự tánh của 

chúng ta vốn có đầy đủ, nhưng vì vọng tưởng chấp trước mà không được chứng đắc. 

Vô cùng đáng tiếc! Chúng ta hiện tại vì sao mà đã để mất đi tánh đức? Bởi vì chúng ta 

có vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước, cho nên chúng ta tuy rằng có trí huệ đức 

tướng giống như chư Phật Như Lai mà không thể hiện tiền. Tuy là không thể hiện tiền, 

nhưng  không  có  thật  sự  bị  mất  đi,  chỉ  cần  chúng  ta  đem  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước buông bỏ, thì trí huệ đức tướng của chúng ta liền hiện tiền. Phải buông xả. 

Tôi đã buông bỏ được một chút, các vị không phải đã nhìn thấy rồi sao? Các vị xem 

thấy  tôi  năm  nay  so  với  năm  ngoái,  so  với  năm  kia,  so  với  nhiều  năm  trước,  thì  tôi 

càng ngày  càng trẻ ra, sức khỏe  càng ngày  càng tốt, càng ngày  càng  an lạc. Nguyên 

nhân là gì? Buông xả, đem vọng tưởng phân biệt chấp trước hết thảy đều buông bỏ, 

tâm được tự tại, thân được nhẹ nhàng, thường nói là thả lỏng một chút, nhiễm trước 

cũng  không  có.  Người  hủy  báng  chúng  tôi,  người  sỉ  nhục  chúng  tôi,  người  hãm  hại 

chúng tôi, các vị xem tôi đã dùng thái độ gì để đối đãi với họ? Tôi dùng cái tâm chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, cung kính đối đãi họ. Họ là ân nhân của tôi. Sao lại gọi là 

ân nhân của tôi? Vì thay tôi tiêu nghiệp chướng. Tôi từ vô thủy kiếp đến nay đã tạo ra 

nhiều nghiệp chướng đến như vậy, ngày ngày ở trước Phật cầu sám hối, sám hối cũng 

không hết, còn họ dùng thái độ này đối đãi với tôi thì đã tiêu hết nghiệp chướng cho 

tôi rồi, cho nên tôi mới được tự tại như vậy. Đây chính là một điểm mà tôi cao minh 

hơn các vị. Nếu các vị mà gặp những người này thì các vị sẽ nổi giận, các vị sẽ sanh 

phiền não, vậy thì hỏng hết rồi, đó liền biến thành oan oan tương báo không bao giờ 

dứt. Cho nên chúng ta nhất định phải biết, nghịch cảnh ác duyên là thay chúng ta tiêu 

nghiệp chướng, nhất định phải hoan hỷ tiếp nhận, phải dùng cái tâm báo ân để mà đối 

đãi.  Họ  tạo  ác  nghiệp  tiêu  nghiệp  chướng  cho  chúng  ta.  Thật  sự  như  vậy,  nghiệp 

chướng của ta đã trở thành nghiệp chướng ở trên người của họ. Các vị thử suy nghĩ 

xem, ta không báo đáp họ thì ai báo đáp họ đây? Phải nên báo đáp họ, vì sao vậy? Họ 

thành tựu cho ta, họ đã giúp cho ta nâng cao cảnh giới, ta đem công đức tu hành hồi 

hướng cho họ, đem công đức hoằng pháp lợi sanh hồi hướng cho họ, chân thật báo ân, 

tự tánh Tam Bảo của chúng ta không ngừng hiển lộ ra bên ngoài. 

Lần này trở lại giảng tiếp bộ Kinh này, bộ Kinh này phía trước đã giảng qua, các vị 

đem những gì đã giảng nói ở phía trước so sánh với việc hai ngày nay tôi giảng, không 

như nhau, cảnh giới đã khác hơn  rồi,  đã nâng cao  rất nhiều, cho nên gọi  là bảo. Tôi 

biết cái bảo này không ở bên ngoài, bảo là ở trong tự tánh, bảo là ở trong giác ngộ. Mê 

rồi thì bảo lạc mất, giác ngộ rồi thì bảo lại hiện trở ra. “Bảo” là có ý nghĩa như vậy. 

 “Thụ”  thì có ý nghĩa gì? Nhất định không phải rất nhiều cây đại thụ mà ta nhìn thấy ở 

bên ngoài, vậy thì bạn mê rồi. Thụ, bạn thấy cây thì rất cao, rất rõ ràng nổi bật, cho 

nên cây đại biểu cho sự kiến lập, đại biểu cho sự rõ ràng, là biểu hiện cái ý này. 

Cư Sĩ Lâm Singapore cũng đã có 60 năm lịch sử rồi. Trước mắt, những thiện tri thức 

đã vì chúng ta mà kiến lập đạo tràng này. Đạo tràng này lúc mới xây dựng, chúng ta 

cũng đã nhìn thấy một số tấm hình, cũng rất là sơ sài. Trong nhiều năm như vậy, đời 

- 50 - 

đời  truyền  nhau,  mỗi  một  nhiệm  kỳ  thì  hội  đồng  quản  trị  và  Lâm  trưởng  đều  không 

ngừng mở rộng, không ngừng xây thêm, đây gọi là kiến thụ. Cư Sĩ Lâm là một cây đại 

thụ, tiền  nhân  đã đem  cây  trồng  xuống, đến  nay  cái  cây  này  đã  lớn đến  như vậy, đã 

khai hoa kết trái. Giảng Kinh tu trì là khai hoa, niệm Phật vãng sanh là kết trái. Cây 

đại thụ này  chúng  ta đã  nhìn thấy  mỗi  năm  đều  khai  hoa, và  thường nhìn  thấy  được 

quả thật sự. Đây là ý nghĩa của thụ. Ở nơi này cũng giống như là bảo thụ vậy, cây bảo 

thụ này là cây bảo thụ chánh pháp, là cây bảo thụ chánh giáo của Như Lai. Thật hiếm 

thấy. Cho dù khu vực này của châu Á chúng ta ngày nay gọi là đạo tràng chánh pháp, 

bảo  thụ  ở  đây  chính  là  đạo  tràng  chánh  pháp.  Bạn  từ  chỗ  này  mà  thể  hội  ý  nghĩa  ở 

trong Kinh này thì bạn sẽ hiểu được, bạn mới có thể thật sự học được điều gì đó. Sau 

khi học được thì áp dụng thực tiễn vào bản thân như thế nào? Làm sao để biến chính 

mình thành một cái cây bảo thụ? Việc này rất quan trọng. Đạo tràng là cây bảo thụ. Ở 

trong đạo tràng, mỗi một người tu hành đều là bảo thụ thì bảo thụ mới biến quốc. Tất 

cả chư Phật Như Lai đều là bảo thụ, tất cả Pháp Tạng Bồ Tát là bảo thụ, tất cả Thanh 

Văn Duyên Giác cũng là bảo thụ, các Ngài lấy hình tượng của chính mình để giáo hóa 

tất cả chúng sanh. Giáo hóa không đơn thuần là ngôn giáo. Ngôn giáo, bản thân bạn 

làm không được thì không có ai tin, đó là giả không phải là thật. Vì vậy chúng ta tỉ mỉ 

mà quan sát, mà thể hội. 

Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta xem ở trong tiểu sử, loại tiểu sử lâu đời nhất ở trên 

“Đại  Tạng  Kinh”  là  “Thích  Ca  Phổ”,  “Thích  Ca  Phương  Chí”,  còn  có  một  cái  là 

“Thích Ca Thị Phổ”, tổng cộng có ba loại. Trong “Đại Tạng Kinh” có ba loại, tôi đã 

xem được hai loại. Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta mà biểu diễn, tự mình trước tiên 

tu học khai ngộ chứng quả, sau đó mới đi giúp đỡ người khác. Đây chính là Ngài đã 

nói  ở  trên  Kinh,  tự  mình  chưa  độ  mà  muốn  độ  người  khác  thì  không  có  cái  chuyện 

này. Ngài tự độ mình trước tiên, sau đó lại đi độ người khác thì đúng, thì không có sai. 

Phật giáo chúng ta ngày nay vì sao mà suy bại? Chúng ta muốn giúp đỡ người khác 

học Phật vì sao lại khó khăn đến như vậy? Vì bản thân chưa học cho tốt, chính mình 

phiền  não  tập  khí  chưa  đoạn,  chính  mình  trí  huệ  chưa  khai  mà  muốn  giúp  đỡ  người 

khác, thì hơn một nửa trong lúc giúp người khác sanh phiền não, thông thường nói là 

càng giúp càng thêm phiền, không những không thể thành tựu người, ngược lại khiến 

người khác bị tổn thương. Bất luận là vô tình hay cố ý thì cũng đều là lỗi lầm. Vì thế 

chúng ta học Phật, mục tiêu đầu tiên là phải nhắm vào chính mình, tự giác tự ngộ. 

Vì sao mà chúng ta không thể khai ngộ? Bảo tàng của tự tánh vì sao không thể khai 

mở? Nguyên  nhân  chính  là  phiền  não  tập  khí  quá  nặng. Phật pháp Đại Thừa bắt 

đầu học từ chỗ nào? Là bắt đầu học từ Địa Tạng Bồ Tát. Ở Trung Quốc, bốn vị đại Bồ 

Tát ở bốn ngọn núi lớn, đại biểu cho tổng cương lĩnh tu học của Phật pháp Đại Thừa. 

Địa  là  tâm  địa,  Tạng  là  bảo  tạng,  Địa  Tạng  chính  là  tâm  địa  bảo  tạng  của  chúng  ta, 

chính  là  trí  huệ  đức  tướng  của  Như  Lai,  hết  thảy  chúng  sanh  có  ai  mà  không  cầu? 

Tướng hảo là phước báo, là cầu phước; đức là năng lực, đa tài đa nghệ; trí huệ, người 

thế gian đều là cầu trí huệ, cầu kỹ thuật, cầu năng lực, cầu phước báo, nhưng không 

- 51 - 

biết  được  ba  cái  này  trong  tự  tánh  vốn  sẵn  có  đầy  đủ.  Cho  nên,  Phật  dạy  chúng  ta 

không nên cầu ở bên ngoài, mà từ ở trong nội tâm mà cầu. Phật pháp gọi đây là nội 

học. Nội học là từ chỗ này mà kiến lập, cầu bên ngoài thì cầu không được. Hiện tại ở 

trong  các  trường đại học, học viện thương  mại  có rất  nhiều  giáo  sư đều dạy  làm  thế 

nào để mưu cầu danh lợi. Mục tiêu của công thương nghiệp là cầu lợi, làm sao để giàu 

có. 

Lần này, trước khi tôi rời khỏi Úc Châu, vào đúng dịp này trường đại học Griffith tổ 

chức buổi lễ khánh thành học viện thương mại, vị hiệu trưởng đã mời tôi đến tham dự, 

gặp được rất nhiều giáo sư của các học viện, đều là những giáo sư nổi tiếng. Trong đó 

có  một  vị  tuổi  tác  đã  cao, có  lẽ  là  đã về hưu  rồi. Kinh nghiệm  của  ông  rất là  phong 

phú.  Hiệu  trưởng  đã  đặc  biệt  giới  thiệu  ông,  kinh  nghiệm  phục  vụ  trong  giới  công 

thương của ông đã mấy mươi năm, ông là một nhân tài tốt nhất cho trường học. Sau 

khi tôi nghe họ nói xong những lời này, tôi nói với vị hiệu trưởng, tôi học Phật đã 50 

năm rồi, tôi đối với việc làm giàu này thì cao minh hơn nhiều so với ông ấy. Ông ngày 

ngày dạy người ta làm giàu, mà bản thân vị lão giáo sư này lại không giàu có, nếu gặp 

phải người học trò như tôi thì ông sẽ rắc rối, ông dạy tôi làm giàu mà ông thì không 

giàu, thì những điều ông nói tôi không dám tin. Là đạo lý gì vậy? Tôi lấy một ví dụ rất 

cạn cợt dễ hiểu, những gì mà các vị giáo sư này đã dạy ở trường, trong Phật pháp thì 

gọi là “duyên”. Họ hiểu được cái này, cũng giống như là nông dân trồng trọt vậy, họ 

hiểu được kỹ thuật này, họ biết được đất đai, phân bón, nhiệt độ, độ ẩm như thế nào, 

những phương diện kỹ thuật này họ đều rất thông thạo, nhưng mà không có hạt giống, 

dù cho cao siêu hơn nữa thì cũng không thể làm ra được sản phẩm trồng trọt, vì không 

có hạt giống. Cho nên dù giáo sư có giỏi hơn nữa, giảng thuyết đều là đạo lý nhưng họ 

cũng  không  phát  tài,  vì  không  có  hạt  giống.  Tôi  có  hạt  giống.  Phật  pháp  nói  nhân, 

nhân mà lại thêm duyên thì sau đó quả báo sẽ hiện tiền. Cái nhân đó là gì? Các vị xem, 

người phương Đông chúng ta khi xem tướng số là xem trong số mạng của bạn có tài 

khố hay không, cái tài khố đó mới là nhân. Trong mạng của bạn có tài khố, bất luận là 

bạn làm sự nghiệp gì thì tiền tài của bạn kéo nhau mà đến. Còn “duyên”, trong mạng 

số không có tài khố, dù duyên của bạn có nhiều hơn đi nữa, thì giỏi lắm tương lai đi 

làm giáo sư mà thôi, mỗi tháng đều lấy một chút tiền đứng lớp để mà sống, bạn không 

phát tài được mà. Đạo lý này trong trường học không có ai hiểu được. Tôi nói tôi mà 

đến dạy về công thương, dạy kinh tế thì tôi là thầy giỏi, giáo sư giỏi đấy. Những thứ 

này đều có ở trong Phật pháp. 

Phật pháp dạy người  “nhân” là từ đâu mà đến, nghĩa là tài khố ở trong mạng số của 

bạn là từ đâu mà có? Tài là từ bố thí mà có. Bạn xem Cư Sĩ Lâm bao nhiêu năm càng 

cho được càng nhiều. Việc này đều rất rõ ràng, không bố thí thì không có. Bố thí pháp 

thì  được  thông  minh  trí  tuệ,  bố  thí  vô  úy  thì  được  khỏe  mạnh  sống  lâu.  Đây  là  bạn 

chân  chánh  tu  nhân.  Những  đạo  lý  như  vậy,  hiện  tại  các  học  viện  trường  đại  học 

thương mại trên thế giới đều không có nói, họ đều không hiểu, cho nên làm đó chỉ là 

duyên  mà  thôi. Cũng  như nông  phu  trồng  trọt, có  bao nhiêu  kinh nghiệm  đi  nữa  mà 

- 52 - 

không có hạt giống thì cũng không thể trồng được gì. Vì xem thấy cái tình hình như 

vậy nên tôi còn phải đi dạy nữa. 

Nếu như bạn tu học công phu đến nơi đến chốn, thì Tam Bảo ở trong tánh đức, Tam 

Bảo này nếu dùng lời hiện nay  mà nói thì là giàu có, thông minh trí tuệ, khỏe mạnh 

sống lâu. Khỏe mạnh sống lâu là tướng hảo. Tướng hảo thì quá nhiều. Lấy ví dụ này 

thì hiện tại mọi người đều đang mong cầu, thì Tam Bảo ở trong tự tánh liền lưu lộ ra 

bên ngoài, thì được đại tự tại. Chưa có kiến tánh, trong pháp Đại thừa nói là không có 

giác ngộ. Ngộ có hai loại, một loại là giải ngộ, một loại là chứng ngộ. Giải ngộ đều 

không có tác dụng. Giải ngộ là lý minh bạch, quả báo không thể hiện tiền, tại vì sao? 

Bạn không có đoạn phiền não tập khí, bạn chưa có sửa chữa trở lại. Chứng ngộ là bạn 

thật  sự  đã  sửa  trở  lại,  đối  với  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  không  có  một  chút  tham 

luyến, không có một chút tâm bủn xỉn, thì phước báo ở trong tự tánh của bạn liền hiện 

tiền,  liền  thấu  lộ  ra  bên  ngoài.  Chỉ  cần  có  một  chút  xan  tham  thì  phước báo  tự  tánh 

không thể hiện tiền. Bạn xem, người thế gian đem việc cầu tài phú làm thành mục tiêu 

số một trong cuộc đời của họ. Người chết vì tiền, có ai mà không tham tiền? Phật pháp 

dạy học cũng đem việc này làm thành số một, bạn làm thế nào để có được tài phú viên 

mãn? Bạn đem lòng tham đoạn đi. Tham là chướng ngại. Cho nên trong lục độ, điều 

đầu tiên là bố thí. Bố thí độ xan tham. Xan là bủn xỉn. Bạn chỉ cần đoạn dứt xan tham, 

thì tướng hảo ở trong tự tánh của bạn, đó là phước báo vô lượng vô biên, liền lưu lộ ra. 

Bạn lại có thể đem ngu si đoạn dứt, ngu si là cái gì? Bát Nhã độ ngu si. Sau khi đoạn 

dứt ngu si thì trí tuệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh sẽ hiện tiền, là bảo. Bạn xem, cầu 

thông minh trí tuệ là phải cầu như vậy. Không ngu si, đối với tánh tướng lý sự nhân 

quả của thế xuất thế pháp rõ ràng minh bạch thông suốt thấu đáo, trí tuệ hiện tiền. Cái 

trí tuệ  này  không  phải  cầu  mà  có, không cần phải học, vừa tiếp  xúc liền thông  suốt, 

liền minh bạch, làm  gì phải đi học? Đây  là trí tuệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh của 

bạn lưu lộ ra. Bạn lại có thể trì giới Ba La Mật, trì giới là độ ác nghiệp, nhẫn nhục là 

độ  sân  hận, đây  là  tu  cái  gì?  Tu  khỏe  mạnh  sống  lâu, vô  úy  bố  thí  được khỏe  mạnh 

sống lâu. Đây là nói nhân với bạn. Khi còn chưa kiến tánh, cái nhân bạn tu này gặp 

được duyên, thì sự thông minh trí tuệ, phước báo, khỏe mạnh sống lâu của bạn đều sẽ 

hiện tiền. Phước báo nhân thiên là từ chỗ này mà ra. Bạn không tu nhân mà cứ chuyên 

môn đi nói duyên thì không có tác dụng. Bạn phải thật sự chịu tu nhân. 

Duyên là thứ yếu, không phải thứ quan trọng nhất, nhưng duyên cũng không thể thiếu. 

Đoạn  ác  tu  thiện  là  cái  duyên  tốt  nhất.  Khởi  tâm  động  niệm  không  nên  nghĩ  chính 

mình, mà hãy nghĩ đến chúng sanh khổ nạn, toàn tâm toàn ý giúp đỡ tất cả chúng sanh 

khổ nạn. Khổ nạn lớn nhất  của  chúng sanh  là  cái gì?  Là mê  hoặc. Vì  vậy, công  đức 

chân thật là giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ. Nếu muốn giúp đỡ chúng sanh phá 

mê khai ngộ thì trước tiên phải tự mình phá mê khai ngộ. Chúng ta tự mình dựng nên 

một hình tướng tốt, đây là bảo thụ. Cái thân thể này đứng ở đó, ngồi ở đó đều là một 

cái cây, đây là bảo thụ. Một cái hình tượng của giác ngộ, là một cái hình tượng thuần 

tịnh thuần thiện, một cái hình tượng tràn đầy trí tuệ đức năng tướng hảo tự nhiên sẽ lay 

- 53 - 

động được người khác, tự nhiên sẽ khiến người khác ngưỡng mộ, họ liền sẽ phát tâm 

để học tập. Đây không phải là đã độ họ rồi sao? Họ đối với việc tu học Phật pháp sẽ có 

được lòng tin. Bản thân chúng ta học Phật hình tượng không rõ ràng, không có được 

cái hình tượng như vậy, người ta vừa nhìn thấy,  “thôi đi, bạn học Phật lại thành ra cái 

 dáng vẻ như vậy, tôi không bị lừa đâu, tôi không học bạn” . Nhất định phải tốt hơn họ, 

thù thắng hơn họ, để họ nhìn thấy mà cảm thấy ngưỡng mộ. Cho nên ở trên Kinh Phật 

nói Bồ Tát trước khi còn chưa thị hiện thành Phật phải dùng thời gian 100 kiếp (thời 

gian 100 kiếp này dài ngắn không nhất định, đây là cái gì? 100 kiếp là đại biểu cho sự 

viên mãn, mỗi  một người viên mãn đều không như nhau, căn tánh mỗi người không 

như nhau), phải dùng thời gian dài như vậy để chuyên môn tu phước báo. Thực tế mà 

nói, những lời này của Phật là thị hiện, là phương tiện, không phải là chân thật ngữ. Vì 

sao vậy? Ai cũng đã minh tâm kiến tánh rồi, trí tuệ đức năng của tự tánh hiện tiền rồi 

còn  phải  tu  cái  gì?  Tu  là  tu  để  cho  chúng  ta  xem,  để  chúng  ta  thấy  Bồ  Tát  đều  tu 

phước, vậy thì chúng ta không tu phước sao có thể được? Dụng ý là ở chỗ này. Họ là 

đến để biểu diễn, đến để diễn kịch, họ không phải là thật. Nhưng mà nói với chúng ta, 

phàm phu chưa giác ngộ trong lục đạo mà được phước báo quả thật là dùng phương 

pháp này mà tu thành, cho nên sự thị hiện ấy của họ cùng với việc làm giáo sư ở trong 

trường đại học là cùng một loại. Đây là sự thật. Kiến tánh suy cho cùng không phải là 

một việc dễ dàng, không phải phàm phu lục đạo hay chúng sanh trong chín pháp giới 

có  thể  dễ  dàng  đạt  được.  Những  thứ  này  có  phải  là  chúng  ta  không  có  phần  hay 

không? Thiện Đạo Đại Sư nói rất hay:  “Đều do gặp duyên không đồng” . Vấn đề chính 

là ở trong đời này của bạn có cái duyên phần gặp được Phật pháp chân chánh này hay 

không, gặp được giáo lý Đại thừa, gặp được thiện tri thức, gặp được đồng tham đạo 

hữu, gặp được đạo tràng tu học như pháp hay không, rất nhiều rất nhiều điều kiện như 

vậy. Nếu như bạn hết thảy đều có đầy đủ, thì bạn trong đời này thành tựu không khó, 

có hy vọng thành tựu được. Trong đời này có trợ duyên tốt đến như vậy mà bạn vẫn 

không thể thành tựu, vậy thì nên trách bạn không biết dụng công, thông thường chúng 

ta nói là không biết dụng tâm, bạn khởi vọng tưởng, bạn không hề căn cứ theo phương 

pháp  lý  luận  ở  trong  các  Kinh  điển  mà  học  tập.  Nếu  thật  sự  y  theo  phương  pháp  lý 

luận ở trong Kinh điển mà học tập, làm gì có đạo lý không thành tựu. Cái này chúng ta 

phải tin tưởng. Bảo thụ là cái ý này. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc thù thắng vô cùng, bảo thụ biến quốc, bất luận là đi đến 

nơi  nào  đều  có  đạo  tràng  vô  cùng  thù  thắng. Ai  dạy  cho  bạn?  Là Phật  A  Di  Đà đến 

dạy, không một ai khác đến dạy cho ta. Thế giới Tây Phương Cực Lạc lớn, người thì 

nhiều, nhiều đến nỗi không có cách nào tính đếm (Phẩm này phía trước chúng tôi đã 

giảng qua), Phật A Di Đà có thể dạy được nhiều người như vậy hay sao? Có thể, Phật 

A Di Đà có thể phân thân, phân vô lượng vô biên, cho nên đi đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, bất luận là ở chỗ nào, thì bạn cũng sẽ nhìn thấy được sự hóa thân của Tây 

Phương Tam Thánh, hóa thân đầy hết cả Thế giới Tây Phương, tất cả mọi lúc mọi nơi. 

Trong tâm vừa nghĩ muốn thấy A Di Đà Phật, muốn thấy Quan Âm và Thế Chí, những 

- 54 - 

hình tướng đó liền hiện ra ở trước mắt, các Ngài liền giảng Kinh thuyết pháp, dạy bảo 

bạn tu hành. Hoàn cảnh như vậy đi đâu mà tìm được nữa chứ? Vì thế, hoàn cảnh tu 

học  tốt  nhất  chính  là  Thế  giới  Cực  Lạc.  Chư  Phật  mười  phương  tán  thán,  chư  Phật 

mười phương khuyên bảo chúng ta cầu sanh Thế giới Cực Lạc. 

Làm sao mới có thể đi được? Nhất định phải nhớ kỹ mỗi một câu nói ở trên Kinh điển, 

ít nhất phải y theo “Kinh Phật Thuyết A Di Đà”, đây là phân lượng ít nhất. Mỗi câu 

mỗi chữ ở trên “Kinh Di Đà” đều không thể xem nhẹ. Bộ Kinh này lúc trước chúng tôi 

đã giảng qua vài lần, đặc biệt là “Yếu Giải” của Ngẫu Ích Đại Sư, giải thích trong đó 

quá tuyệt diệu. Ấn Quang Đại Sư đã có lời tán thán Ngài rằng, dù cho Phật A Di Đà có 

tái lai làm chú giải cho “Kinh Di Đà” thì cũng không thể hay hơn được nữa. Quả thật 

là đã tán thán đến chỗ cùng cực. Năm xưa, Pháp sư Diễn Bồi ở Singapore chúng ta, 

ông là bạn cũ của tôi, lớn hơn tôi 10 tuổi, khi ông còn tại thế, chúng tôi thường gặp 

nhau. Có một lần ông mời tôi ăn cơm, đã hỏi tôi vấn đề này, ông nói:  “Ấn Quang Đại 

 Sư đối với “Yếu Giải” của Ngẫu Ích Đại Sư có phải là đã nói quá lời hay không?”  . 

Tôi đã nói với ông: :  “Không quá lời một chút nào, tán thán của Ấn Quang Đại Sư là 

 đúng người đúng việc. Ấn Quang Đại Sư là chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, 

 một chút cũng không quá lời” . 

Lúc trước tại nước Mỹ có vị đồng tu hỏi tôi:  “Pháp sư Tịnh Không, nếu như ở trong 

 cả “Đại Tạng Kinh” mà chỉ cho Ngài chọn học một bộ Kinh, thì Ngài chọn bộ nào?” . 

Tôi không hề do dự, tôi chọn “Yếu Giải Kinh A Di Đà” của Ngẫu Ích Đại Sư. Chỉ một 

bộ Kinh này chúng ta chọn Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì một đời này đủ để thành 

tựu viên mãn rồi. Nhưng vì sao lại đi giảng bộ Kinh này? Bộ Kinh này là phụng lệnh 

của lão sư. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam đã đem bộ Kinh này truyền lại cho tôi, nói với tôi, 

bổn hội tập này của Hạ lão cư sĩ là một pháp môn duy nhất để độ chúng sanh trong 

9.000 năm Mạt Pháp, cho nên dù là có người bất đồng ý kiến, phản đối, tôi có sư thừa, 

các vị có thể phản đối, tôi thì không thể phản đối. Nếu tôi mà phản đối thì người ta sẽ 

chụp mũ tôi mà nói rằng: “Pháp sư Tịnh Không nghịch thầy phản đạo”, chỉ tội danh 

này thì phải đọa địa ngục rồi. Người khác đều không phản đối các vị, lão sư Lý không 

phải lão sư của các vị, các vị có thể nói, còn tôi thì không. Tôi và Ngài là quan hệ thầy 

trò, cho nên cổ Thánh tiên Hiền đã dạy người, cha mẹ dù xấu đến mấy cũng không thể 

ngỗ nghịch với cha mẹ, vậy thì bạn sẽ là đại bất hiếu. Lão sư thì bạn phải thận trọng 

mà chọn lựa. Dù rằng chọn lựa để bái họ làm thầy, thì quan hệ này cũng là cả một đời. 

Nếu mà bạn nghịch thầy phản đạo, đầu tiên là đức hạnh của bạn đã có khiếm khuyết. 

Đức hạnh của bạn không thể thành tựu, thì bạn còn có thể thành tựu học vấn hay sao? 

Vì  thế  ở  trong  “Tịnh  nghiệp  tam  phước”  Phật  dạy  chúng  ta,  câu  thứ  nhất  là   “hiếu 

 dưỡng phụ mẫu” , câu thứ hai là  “phụng sự sư trưởng” . Thế gian, bạn hãy xem từ trên 

lịch sử, xưa nay trong ngoài nước, không có một người nào bất hiếu với cha mẹ mà lại 

có thể được thành tựu, không có một người nào nghịch thầy phản đạo mà có thể được 

thành tựu. Nhà Nho nhà Phật đều dạy người như vậy. Bản thân chúng ta nếu không thể 

tiếp nhận, không thể tin tưởng, bản thân muốn tìm lại từ đầu một con đường khác, vậy 

- 55 - 

thì bạn hãy thử đi, xem bạn có thể thành công hay không. Thế gian này ngày nay gặp 

phải  cái  khổ  nạn  lớn  như vậy,  nguyên  nhân  thật  sự  là  gì?  Tôi  thường  nói  là   “không 

 nghe lời người xưa, thiệt thòi ngay trước mắt” . Đệ tử Phật môn tu hành đã thành ra cái 

tình trạng như vậy là vì không nghe lời của Phật Đà, không chịu nghe lời Phật. Người 

thế gian gặp cái kiếp nạn này là do không nghe sự giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền, 

cứ nghĩ rằng mình rất tài giỏi, cho rằng bản thân rất thông minh, liền đem Phật Bồ Tát, 

cổ Thánh tiên Hiền bỏ đi hết. Quả báo này bản thân phải gánh chịu. Ở trên Kinh Đại 

Thừa Phật thường thường dạy chúng ta, chúng sanh ở trong lục đạo có cộng nghiệp, 

còn có biệt nghiệp. Ở trong “Kinh Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm” đã nói rất tường 

tận, chúng ta tự tu hành cho tốt là biệt nghiệp, tuy rằng cộng nghiệp không tốt nhưng 

biệt nghiệp của ta thì tốt, ở trong cái kiếp nạn này ta vẫn có thể may mắn tránh khỏi, 

vẫn có thể không bị ảnh hưởng lớn, ảnh hưởng nhỏ là không thể tránh khỏi, nhưng ảnh 

hưởng lớn thì không có. Giữ gìn bản thân được chân thành thanh tịnh bình đẳng chánh 

giác từ bi, cái này quan trọng hơn bất cứ thứ gì, mong rằng đồng học chúng ta có thể 

hiểu  được  cái  điểm  này.  Hãy  xem  hình  tượng  mà  chư  Phật  Bồ  Tát  đã  làm  ra,  hình 

tượng mà Thanh Văn Duyên Giác đã làm ra, đó đều là gương tốt cho chúng ta. Chúng 

ta cần phải học tập ở các Ngài. Hiện tượng giác chánh tịnh này biến khắp nước Phật. 

Đây là đại ý của phẩm đề, bây giờ chúng ta xem tiếp Kinh văn. 

Kinh văn:  “Bỉ  Như  Lai  quốc,  đa  chư  bảo  thụ:  Hoặc  thuần  kim  thụ,  thuần  bạch 

ngân thụ, lưu ly thụ, thủy tinh thụ, hổ phách thụ, mỹ ngọc thụ, mã não thụ, duy 

nhất bảo thành, bất tạp dư bảo”. 

Cái ý này, các vị đồng học nếu như học qua “Kinh Hoa Nghiêm”, trong Kinh này mỗi 

câu mỗi chữ đều có vô lượng nghĩa. Bạn không thể thể hội được vô lượng nghĩa, bao 

nhiêu người có thể thể hội được một chút? Ở trong đoạn này đã nói đó là y báo. Ở chỗ 

này là dạy bảo chúng ta, chúng ta là người mới học phải nên bắt đầu từ chỗ này, không 

thể  tham  nhiều  được.  Trên  “Tam  Tự  Kinh”  nói  là   “giáo  cho  đạo  quý  dĩ  chuyên” . 

Chuyên chính là chuyên nhất, ở chỗ này nói nghĩa là chuyên nhất. 

“Thất bảo”, “thất” là một con số viên mãn, không phải chỉ là một con số, mà đại biểu 

cho sự viên mãn. “Thất” là chỉ cái gì? Là chỉ bốn phương, trên, dưới và ở giữa, vậy thì 

viên mãn rồi, cho nên nó là đại biểu cho sự viên mãn. Trên “Hoa Nghiêm” dùng chữ 

“thập” cũng đại biểu cho sự viên mãn, đó là dùng chữ số, từ một đến mười là con số 

viên mãn. Cho nên đây không phải chỉ là chữ số, đó là biểu pháp. Trong số tất cả pháp 

thì chúng ta học một pháp, bản thân học được một pháp, đối với những pháp mà chúng 

ta chưa học thì phải tôn trọng, nhất định phải ghi nhớ dạy bảo của Phật. Ở trên “Kinh 

Kim Cang” Phật nói với chúng ta pháp môn bình đẳng không có cao thấp, đây chính là 

chúng ta chọn ra một pháp để tu học, còn đối với những pháp khác chúng ta phải tôn 

trọng, phải tán thán, phải cúng dường. Đây là “Kinh Hoa Nghiêm” đến sau cùng các vị 

xem  Thiện  Tài  đồng  tử  53  tham  thì  sẽ  thấy  được. Nhất  định  là  không  thể  hủy  báng. 

Hủy báng thì như thế nào? Hủy báng chính là khen mình chê người. Ta tán thán cái 

pháp môn này của ta là thù thắng, pháp môn của người khác không bằng ta. Nếu mà 

- 56 - 

bạn có cái ý niệm này, thì bạn đã hủy báng Tam Bảo. Các vị nghĩ xem, học Phật mà 

hủy báng Tam Bảo thì làm sao bạn được thù thắng, làm gì có đạo lý như vậy? Tất cả 

pháp môn đều là do Phật nói ra, bạn chỉ thừa nhận cái pháp môn này do Phật nói là 

chính  xác, Phật  nói những  pháp  môn  khác  mà  bạn  đều  muốn hủy  báng, vậy  câu  nói 

phụng sự sư trưởng này làm sao mà có thể nói cho thông? 

Vì  sao  mà  Phật  lại  nói  nhiều  pháp  môn  đến  như  vậy?  Bởi  vì  chúng  sanh  căn  tánh 

không như nhau. Cái này nếu như các vị nghe không hiểu được, chúng tôi lấy một cái 

ví dụ. Hiệu thuốc bán thuốc, bạn xem thuốc thì có đến mấy nghìn mấy vạn loại, loại 

thuốc nào cũng hay cả, trị bệnh mà, ta cần sử dụng loại thuốc gì thì phải xem ta bị loại 

bệnh gì, dùng cái loại thuốc này thì trị được căn bệnh của ta, ta uống loại thuốc đó thì 

liền  sẽ  khỏi  bệnh,  thuốc  vào  liền  hết  bệnh,  có  lợi  ích  đối  với  ta;  loại  thuốc  khác  thì 

chúng ta không thể nói là nó không tốt được, vì nó trị bệnh của người khác, bệnh của 

người khác thì không giống với bệnh của ta, vậy thì chúng ta dùng thuốc đều không 

giống nhau, chỉ cần trị khỏi bệnh thì không phải đều là thuốc hay cả sao? Đều là thuốc 

tốt cả mà. Nếu mà uống sai thuốc, uống sai loại, chúng ta đều biết có thể ngay cả mạng 

sống cũng không giữ nổi. Phật pháp thì cũng như vậy, nếu mà học sai pháp môn, thì 

pháp thân huệ mạng sẽ bị đoạn mất. Đó là đạo lý. Vì thế, 84.000 pháp môn này bạn 

phải lựa chọn cho cẩn thận, nhất định không thể chọn sai. Nếu như bạn thật sự hiểu 

được đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật này, tôi tin rằng các vị sẽ hoảng sợ, ngộ 

nhỡ chọn sai thì pháp thân huệ mạng của ta coi như tiêu rồi. Phật biết được vô cùng rõ 

ràng, cho nên Phật trước khi nhập diệt đã có chỉ thị đối với chúng ta, chỉ thị cho chúng 

ta một cái đại phương hướng đại nguyên tắc. Phật đã nói,  thời  kỳ  Chánh  Pháp (sau 

khi Phật diệt độ 1.000 năm là Chánh Pháp),  thì giới luật sẽ thành tựu (chỉ cần chăm 

chỉ học giới, không  được phạm  giới, không  thể  phá  giới, thì bạn  có  thể  chứng  quả); 

 thời kỳ Tượng Pháp (chính là 1.000 năm lần thứ hai sau khi Phật diệt độ, sau 1.000 

năm  thứ  nhất  cho  đến  2.000  năm),  thì  thiền  định  thành  tựu  (thời  kỳ  mà  Phật  pháp 

truyền  đến  Trung  Quốc  thì  đúng  vào  thời  kỳ  Tượng  Pháp,  vì  thế  mà  Thiền  ở  Trung 

Quốc vô cùng phổ biến, đạo lý là chỗ này);  thời kỳ Mạt Pháp thì Tịnh Độ thành tựu. 

Thời kỳ Mạt Pháp chính là sau khi Phật diệt độ 2.000 năm trở đi. Mạt Pháp đến một 

vạn năm. Hiện tại cả thế giới công nhận, Phật diệt độ tính đến nay là hơn 2.500 năm 

rồi, vậy  là  đang trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp. Chúng  ta sanh vào Mạt  Pháp, tùy  thuận sự 

giáo  huấn  của  Phật  Đà,  chúng  ta  lựa  chọn  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  đúng  rồi,  vậy  thì 

không sai, đại phương châm đại nguyên tắc không sai. 

Pháp môn Tịnh Độ Kinh điển không nhiều, hiện nay chúng ta xem thấy có năm Kinh 

một luận. Trong năm Kinh một luận này, y theo bộ nào cũng đều được, một môn thâm 

nhập. Bạn nói năm Kinh một luận tôi đều học, thì cũng được, dù sao cũng là cùng một 

tông phái, đây là cùng một con đường, cùng một đường lối, nhưng những Kinh điển 

của các tông phái khác thì không thể nào học đến. 

A Di Đà Phật… 



- 57 - 

Tập 267 

Đại phương châm, đại nguyên tắc không sai. Kinh điển của pháp môn Tịnh Độ không 

nhiều, hiện tại chúng ta xem thấy có năm Kinh một luận. Năm Kinh một luận này  y 

theo bộ nào cũng đều được, một môn thâm nhập. Bạn nói năm Kinh một luận tôi đều 

học  thì  cũng  được, dù  sao  cũng  là  cùng  một  tông  phái,  đây  là  cùng  một  con  đường, 

cùng một đường lối. Những Kinh điển của các tông phái khác thì không thể nào học 

đến.  “Một môn thâm nhập, huân tu lâu dài” , đây là thuần. Chữ “thuần” này tiếp nối 

liên tục, thuần kim thụ, thuần bạch ngân thụ, lưu ly thụ, thủy tinh thụ, nó cứ nối tiếp 

như  vậy.  Đây  là  đã  tỉnh  lược, phía  sau  không  có,  vì  đã  tỉnh  lược  rồi.  Ở  đây  nói  với 

chúng ta một môn, một môn thâm nhập huân tu lâu dài. 

Đến khi nào thì mới có thể học rộng nghe nhiều? Khi được khai ngộ. Vào thời xưa thì 

cái tiêu chuẩn đó rất là nghiêm ngặt, nhất định là phải “Đại triệt đại ngộ” thì mới có 

thể  rời  khỏi  thầy. Người  xưa nói  là  xuất sư, ngày  nay  thì  gọi  là  tốt  nghiệp. Bạn  vẫn 

chưa có minh tâm kiến tánh thì bạn không thể tốt nghiệp. Trung Quốc vào ngày xưa, 

bất luận là Tông Môn hay Giáo Hạ, Thiền Tông gọi là minh tâm kiến tánh, Giáo Hạ 

gọi là “Đại khai viên giải”, Tịnh Độ chúng ta thì gọi là lý nhất tâm bất loạn, trong Mật 

tông thì là tam mật tương ưng, điều kiện phải như vậy thì bạn mới có thể được xem là 

tốt nghiệp. Sau khi tốt nghiệp thì mới học rộng nghe nhiều, “pháp môn vô lượng thệ 

nguyện học”. Lúc đó thì việc học sẽ dễ dàng chứ không khó chút nào. 

Chúng  ta  xem  thấy  Bồ  Tát  Long  Thọ  ở  trong  Truyện  Ký,  đây  là  đã  chứng  được  Sơ 

Địa, là Bồ Tát Sơ Địa, năm xưa đây đều là thị hiện ở tại thế gian này. thông minh trí 

tuệ tuyệt đỉnh. Ngài học tập Phật pháp, tất cả pháp mà Phật Thích Ca Mâu Ni giảng 

trong  49 năm, trong ba  tháng  thì  họ đã  học xong  rồi. Sau  khi  học xong, đại  khái Sơ 

Địa của họ là Biệt Giáo Sơ Địa, theo tôi nghĩ không thể nào là Viên Giáo. Viên Giáo 

Sơ Địa thì công phu rất sâu, phiền não sẽ không khởi hiện hành. Có thể là Biệt Địa. 

Biệt  Địa  thì  tương  đương  với  Sơ  Trụ  ở  trong  Đại  Thừa  Giáo,  phát  tâm  trụ,  phá  một 

phẩm  vô  minh  chứng  một  phần pháp thân, họ vẫn  có thể bị  thối  chuyển. Trong giáo 

Đại Thừa, chúng ta biết được đến Bát Địa thì mới không thối chuyển. Bát Địa gọi là 

bất động địa, Thất Địa trở về trước đều thối chuyển, nhưng mà thối có giới hạn, đó là 

Sơ Trụ, sẽ không bị thối chuyển ra khỏi Sơ Trụ. Vì vậy họ đem hết thảy Kinh điển của 

Thế Tôn đều học hết, sau khi ba tháng học xong thì họ khởi ngạo  mạn, cảm thấy từ 

trên trời xuống tới nhân gian duy chỉ có mình là độc tôn, không ai có thể so sánh với 

ta. Cái tâm ngạo mạn này liền sanh khởi, người hiện nay thì gọi là đáng tự hào, Ngài 

đáng được tự hào. Bồ Tát Đại Long nhìn thấy được, liền đến giúp Ngài, cho nên đại 

Bồ Tát giúp đỡ tiểu Bồ Tát. Ở trên “Kinh Kim Cang”, Phật đã dặn dò “thiện hộ niệm 

chư Bồ Tát”, Đại Bồ Tát có trách nhiệm thiện hộ niệm các vị tiểu Bồ Tát này, những 

vị Bồ Tát vừa mới kiến tánh vừa mới chứng quả. Bồ Tát Đại Long đưa Ngài đến Long 

cung, đưa Ngài đi xem nơi mà các Ngài cất giữ “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm 

Kinh”.  Vừa  đến  Long  Cung  nhìn  thấy  Bồ  Tát  Đại  Long  cất  giữ  Kinh  điển  mà  Phật 

Thích Ca Mâu Ni trong 37 ngày đầu (có người nói là trong 27 ngày, đây đều có căn 

- 58 - 

cứ, trên Kinh đều có nói cả) đã giảng “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. 

Phân lượng là bao nhiêu? Số bài kệ nhiều tương đương với vi trần của mười cái “tam 

thiên  đại  thiên  thế  giới”,  phẩm  tương  đương  vi  trần  của  một  cái  Tứ  Thiên.  Bồ  Tát 

Long  Thọ  nhìn  thấy  cái  phân  lượng  này  thì  không  còn  chút  ngạo  mạn  nào  nữa, mới 

biết là mình vẫn còn chưa được, hàng phục phiền não của Ngài. 

Sự thị hiện này của Bồ Tát Long thọ đã nói cho chúng ta sự việc gì? Một môn thông. 

“Thông”  bình  thường  chúng  ta  hay  nói  là  được  Tam  Muội.  Ngày  nay  chúng  ta  học 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, nếu bạn có thể nhập Vô Lượng Thọ Tam Muội, bạn học “Kinh 

Pháp Hoa” thì bạn nhập Pháp Hoa Tam Muội, bạn học “Kinh Kim Cang” thì sẽ nhập 

Bát Nhã Tam Muội, thì bạn mới thật sự có thọ dụng. Tam Muội là gì? Tam Muội là 

được  định.  Định  thì  khai  huệ,  sau  đó  mới  có  thể  nghiên  cứu  thêm  những  pháp  môn 

khác. Cho nên hiện tại một số người học, đạo nghiệp và học nghiệp vì sao không được 

thành tựu? Họ không giữ nguyên tắc này. Con đường này là con đường mà tất cả Bồ 

Tát chư Phật Như Lai đã đi qua, chúng ta hiện tại không có tin tưởng, chúng ta hiện tại 

không đi con đường cũ của các Ngài, mà lại đi một con đường mới. Bạn cứ thử xem 

bạn có đi được hay không. Bạn mà đi được đương nhiên là thật hiếm có, đi mà không 

được thì đời này đã uổng phí. 

Đây gọi là truyền đạo. Đạo là gì? Đạo là con đường, bắt đầu từ một môn thâm nhập, 

đây là con đường. Cho nên các vị phải học Kinh giáo, các vị phải có trí tuệ, phải có 

kiến thức, phải có nghị lực, phải có sự bền lòng, một môn thâm nhập. Mới đầu phát 

tâm phải phát như thế nào? Tôi học “Kinh Vô Lượng Thọ”, tôi một đời học bộ Kinh 

này, tôi học chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cả đời tôi là học một bộ này, phải 

đem  lý  luận  của bộ  Kinh  này  biến  thành tư  tưởng  kiến  giải  của chính  mình, đem  sự 

giáo huấn ở trong bộ Kinh này biến thành hành vi sinh hoạt của mình, thì bạn đã nhập 

cảnh giới rồi, thì bạn đã khế nhập vô lượng thọ. Đã khế nhập vô lượng thọ thì sao có 

đạo lý không vãng sanh? Vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc bạn đã nắm chắc 

rồi. 

“Pháp môn vô lượng thệ nguyện học”, đi đâu để học? Đến Thế giới Cực Lạc thì ta mới 

học,  ta  chưa  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  thì  ta  ôm  bộ  Kinh  này  mà  học.  Nếu  như  bạn  có 

cách suy nghĩ như vậy, có cách làm như vậy, khẳng định bạn sẽ thành tựu. Không có 

nhất định, còn phải xem căn tánh của bạn, có người 10 năm, 20 năm, 30 năm thì mới 

nhập cảnh giới. Sau khi khế nhập cảnh giới, thì bất kỳ loại Kinh gì bạn vừa xem liền 

hiểu ngay, liền rõ ràng ngay. Mỗi câu mỗi chữ đều có vô lượng nghĩa, làm gì còn phải 

chuẩn bị phải tìm sách tham khảo? Không cần cái việc này. Trí huệ hiện tiền thì không 

có điều gì bạn không hiểu, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần tất cả đều thông đạt, đây 

là trí huệ của bạn đã khai rồi. Cho nên một môn thâm nhập là bí quyết để khai trí tuệ, 

thế  xuất  thế  pháp  đều  không  ngoại  lệ.  Ngày  nay  các  vị  nghe  thấy  lời  này  của  tôi, 

những lời này không biết là tôi đã nói bao nhiêu lần rồi, nhưng mà dù nói nhiều hơn 

cũng không thể nghe cho được, vì thế bạn không có được thọ dụng. Nếu quả nhiên bạn 

nghe được, bạn nghe hiểu, thì từ hôm nay hãy bắt đầu làm. Bạn hãy xem hiệu quả sau 

- 59 - 

khi làm được ba năm, hiệu quả sau khi làm được 5 năm, hiệu quả sau khi làm được 10 

năm  đều  không  như  nhau.  Nhìn  từ  góc  độ  nào  mà  thấy  là  không  như  nhau?  Tướng 

mạo của bạn thay đổi, thể chất của bạn thay đổi. Đây là quả báo, bởi vì bạn có định có 

huệ,  tướng  tùy  tâm  chuyển.  Bạn  là  nhất  tâm.  Cái  tướng  nhất  tâm  và  tướng  của  loạn 

tâm là không như nhau. Thế là tướng hảo quang minh cứ dần dần rồi bạn sẽ đạt được. 

Đây là lợi ích hiện tiền, thân thể khỏe mạnh. Cho dù thân thể có chút bệnh nào đó, thì 

tự nhiên sẽ chuyển biến, không cần đi bác sĩ khám, không cần phải đi uống thuốc, bác 

sĩ và thuốc men đã hoàn toàn đoạn tuyệt với bạn rồi, tuyệt duyên rồi. Bạn ở trong tất 

cả  cảnh  giới,  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh  đều  tự  tại  an  lạc,  tất  cả  thế  xuất  thế  gian 

tuyệt  đối  sẽ  không  bị  quấy  nhiễu  nữa,  tuyệt  đối  sẽ  không  bị  nó  ảnh  hưởng  nữa,  bạn 

được định rồi, bạn đã được niệm Phật Tam Muội rồi. Cái thọ dụng này là không thể 

nghĩ bàn. 

Ở chỗ này nói là Kim Ngân, Lưu Ly, Thủy Tinh, đây là thất bảo, đại biểu cho cái gì? 

Đại biểu là pháp bảo. Đầu tiên chúng ta nhận định những gì mà Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói thì là pháp bảo, đến khi bạn thật sự phá được một phẩm vô minh chứng được một 

phần pháp thân thì bạn mới hiểu được thế xuất thế gian tất cả pháp đều là pháp bảo, 

vậy thì bạn đã nhập cảnh giới Hoa Nghiêm rồi. Không có pháp nào không phải pháp 

bảo.  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  chân  thật  là  ở  chỗ  nào?  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  là  đời  sống 

hiện thực  của  chúng ta, sáu căn, sáu trần,  sáu  thức, đó chính là  “Đại  Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm”. Vì thế, phải bắt đầu từ một môn thâm nhập. Sau khi đã thâm nhập 

được  rồi  thì  xuất  sư,  thì  tốt  nghiệp.  Sau  khi  tốt  nghiệp  thì  có  thể  đi  tham  học.  Trên 

“Kinh Hoa Nghiêm” thiện tài đồng tử 53 tham đã làm tấm gương cho chúng ta xem. 

Thiện  tài  cùng  với  Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát  (Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát  là  lão  sư  của 

Ngài), cùng nhau học một pháp môn ở lão sư của họ, học một môn, đến khi tốt nghiệp, 

tốt nghiệp là gì? Kiến tư phiền não đã đoạn rồi, trần sa phiền não đoạn rồi, phá được 

một phẩm vô minh, dùng lời của “Kinh Hoa Nghiêm” mà nói là sự chấp trước đối với 

tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  đã  đoạn  rồi,  không  còn  cái  ý  niệm  chấp  trước này  nữa 

(chấp trước là kiến tư phiền não), không còn phân biệt nữa, tâm địa đã được thanh tịnh 

(phân biệt là trần sa phiền não), phá được một phẩm vô minh chính là đã phá được một 

phần vọng tưởng, đã hoàn thành khóa trình viên mãn ở chỗ của Văn Thù Bồ Tát, tốt 

nghiệp rồi. Văn Thù Bồ Tát bảo họ đi tham học, từ đây về sau chính là 53 tham. 53 

tham chính là học rộng nghe nhiều, chính là phía sau đã nói nhị bảo, tam bảo, thất bảo 

cho đến vô lượng bảo, chính là cái ý nghĩa như vậy. Mục đích của việc tham học thì có 

hai cái. Một cái là thành tựu việc học rộng nghe nhiều của chính mình, thành tựu hậu 

đắc trí của chính mình. Hậu đắc trí là không gì không biết. Nếu bạn không tiếp xúc, thì 

làm sao có thể thành tựu Vô Sở Bất Tri? Phía trước chỉ thuần nhất một bảo là thành 

tựu căn bản trí cho bạn. Việc này nhất định phải hiểu được, không có căn bản trí thì 

khẳng định sẽ không có hậu đắc trí. Vì vậy người xưa đã bồi dưỡng cái căn bản trí của 

mình  trước, sau  đó  mới  thành  tựu  hậu  đắc trí  của chính  mình. Đạo  lý  này  nhất  định 

phải nên biết. Nếu như bạn không biết, lão sư sẽ không dạy bạn. 

- 60 - 

Căn bản trí là gì vậy? Căn bản trí là vô tri, bạn xem trên “Kinh Bát Nhã” nói là “Bát 

Nhã  vô  tri”,  đó  là  căn  bản  trí,  “Vô  Sở  Bất  Tri”  là  hậu  đắc  trí,  cho  nên  nếu  như  bạn 

muốn Vô Sở Bất Tri, thì bạn trước hết phải Vô Tri, Vô Tri chính là gốc của Vô Sở Bất 

Tri, ở trong Phật pháp là dụng nhất, là chuyên nhất. Thực tế nói cho rõ ra, căn bản trí 

chính là thiền định. Định có thể sanh huệ, định sanh huệ là Vô Tri, là định sanh huệ, 


nhưng mà nó khởi tác dụng, khởi tác dụng chính là Vô Sở Bất Tri. Khi mà nó không 

khởi tác  dụng là  Vô Tri. Đạo  lý  này  rất  khó hiểu, chúng  ta dùng ví dụ để  mà  nói, ở 

trong Kinh Phật cũng thường hay dùng cái ví dụ này. Giống như cái gương, mỗi buổi 

tối  chúng  ta thường hay  soi gương, buổi  sáng thức dậy  cũng  soi gương, ở bên  trong 

tấm gương đó có tướng hay không? Không có. Không có tướng thì cũng như Vô Tri 

vậy. Nhưng khi nó khởi tác dụng thì có thể hiện tất cả tướng. Hiện tất cả tướng chính 

là Vô Sở Bất Tri. Tuy hiện tất cả tướng, bản thân nó vẫn không lưu lại ấn tượng. Vì 

thế, căn bản trí và hậu đắc trí khởi tác dụng là đồng thời. 

Người chân thật giác ngộ thì họ dụng tâm giống như là tấm gương soi vậy, chúng sanh 

trong chín pháp giới, họ có thể ứng phó chu đáo mọi mặt, trong tâm thì không lưu lại 

một dấu vết gì cả, căn bản không có động. Đó chính là công phu chân thật của họ. Cho 

nên định huệ của họ là đẳng vận (vận là vận dụng, đẳng là bình đẳng), trong huệ có 

định, trong định có huệ, định huệ như nhau. Đây là thành tựu chân chánh, đây là tự lợi, 

tự thọ dụng, bạn mới có thể từ Viên Sơ Trụ mà không ngừng nâng lên cao. Lên cao 

nữa là Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, là 40 tầng bậc 

này. 

Mục  đích  thứ  hai  chính  là  giáo  hóa  chúng  sanh.  Chúng  sanh  căn  tánh  không  tương 

đồng, bạn dùng một pháp môn mà đi độ hết thảy chúng sanh là không thể được, quyết 

định không thể làm được, cho nên bạn phải thông đạt vô lượng vô biên pháp môn. Cho 

nên thông đạt vô lượng vô biên pháp môn không phải vì chính mình, mà là vì chúng 

sanh. Thông đạt vô cùng dễ dàng, vô cùng nhanh chóng. Bồ Tát Long Thọ biểu diễn 

cho chúng ta thấy chính là việc này. Vì vậy, chỉ sợ bạn không có khai ngộ. Chân thật 

khai ngộ rồi, thế xuất thế gian pháp khi vừa tiếp xúc thì liền thông đạt, liền thấu đáo. 

Bạn  xem,  tự  tại  biết  bao.  Nếu  bạn  muốn  thành  tựu  nhanh  chóng,  thì  còn  có  phương 

pháp nào nhanh hơn phương pháp này? Nếu bạn muốn môn nào cũng nghiên cứu, môn 

nào cũng muốn, cứ cho là bạn thọ mạng 200 tuổi, thì bạn cũng không thể nào làm cho 

xong, một bộ “Đại Tạng Kinh” cũng làm không xong nổi. Cho nên, ở trên Kinh Phật 

thường nói chúng ta là kẻ đáng thương xót. Chúng tôi suy nghĩ câu nói này của Phật, 

càng nghĩ thấy đúng là kẻ đáng thương xót. Ai là người thông minh? Người nghe lời 

của Phật là người thông minh, nghe lời của Phật là người có trí tuệ. Tự cho mình thông 

minh  không  chịu  nghe  lời  người  khác,  đó  mới  chính  là  kẻ  ngốc,  mới  thật  sự  là  đần 

độn, người thế tục chúng ta thường nói là thông minh quá bị thông minh hại, chính là 

loại người như vậy, đó là kẻ đáng thương xót mà ở trên Kinh Phật thường hay nói. 

Một câu nói quan trọng nhất ở chỗ này, trong đoạn này là  “duy nhất bảo thành bất tạp 

 dư bảo”,  đây là dạy chúng ta một môn thâm nhập, quyết định không xen tạp. Đạo lý 

- 61 - 

này nhất định phải hiểu. Chúng ta lưu thông pháp bảo, đây là công đức, vô lượng công 

đức, chúng ta tự mình tu học là một môn thâm nhập. Năm xưa, tôi có một cái Phật Đà 

Giáo Dục Kim Cơ Hội tại Đài Loan. Cơ Kim  Hội này đã làm được hơn 20 năm rồi, 

cũng có một chút thành tựu. Tính chất của Cơ Kim Hội là gì? Là tổng bộ hậu cần của 

Phật giáo toàn thế giới, chúng tôi  chuyên  môn  làm  công việc viện trợ  tiếp tế, không 

phân tông phái, không phân pháp môn, các vị muốn có loại Kinh điển gì, chúng tôi sẽ 

cố hết sức để sưu tập ấn tống rồi gửi cho bạn, giúp đỡ toàn thế giới, nhưng chúng ta tự 

mình tu học thì chỉ một bộ Kinh. Cho nên, Hiển Giáo, Mật Giáo, Tông Môn, Giáo Hạ, 

đến cả nước ngoài, Kinh điển bằng chữ Miến Điện chúng tôi cũng in, Kinh điển chữ 

Pali chúng tôi cũng in. Bên đó của họ tương đối khó khăn, chúng tôi có đội ngũ này để 

giúp  đỡ  họ.  “Đại  Tạng  Kinh”  bằng  chữ Miến  Điện,  “Đại  Tạng  Kinh”  bằng  chữ Pali 

chúng tôi đều đã in qua rồi. Sau khi in xong thì đem tặng cho họ. Trong Phật pháp nói 

đây là tu phước, giúp đỡ các tông phái khác nhau. Chúng sanh căn tánh khác nhau đến 

học Phật pháp, chúng tôi có năng lực này có thể giúp đỡ họ thì toàn tâm toàn lực giúp 

đỡ, quyết không có phân biệt tông phái. Hiện tại tâm lượng của chúng ta mở rộng cùng 

với “Hoa Nghiêm”, hiện nay mở rộng đến chỗ đa nguyên văn hóa rồi, không những là 

Phật  giáo, mà  những tôn  giáo  khác  chúng  tôi  đều giúp  đỡ bình  đẳng  như nhau, toàn 

tâm toàn lực mà giúp đỡ. Singapore bên này có chín tôn giáo, hiện tại tôi ở Úc Châu, 

Úc Châu có 12 tôn giáo, họ đều đến tìm tôi. Chỉ cần tôi có thể giúp đỡ được, tôi đều sẽ 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Đọc “Kinh Hoa Nghiêm” rồi mới thật sự giác ngộ, thật 

sự hiểu rõ, các tông phái khác nhau trong nhà Phật, bất luận là Hiển Giáo, Mật Giáo, 

tôi  thường  nói  đều  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  truyền  lại,  chúng  ta  là  anh  em  thân 

thiết. Tất cả tôn giáo khác ở trên thế giới, không phải anh em bên nội thì cũng là anh 

em bên ngoại, đều là người một nhà, vì thế tâm của chúng ta hoan hỷ biết bao, hoàn 

toàn  dùng  chân  thành  thanh  tịnh  bình  đẳng  cung  kính  để  đối  đãi.  Chúng  ta  biết  tôn 

giáo  có  thể  hòa  thuận  chung  sống,  các  dân  tộc  có  thể  hòa  thuận  chung  sống,  tất  cả 

những xung đột của thế gian này đều được hóa giải rồi, thì thế giới hòa bình mới có 

thể  thực  tiễn  được.  Cho  nên  chân  thật  muốn  đạt  được  mục  tiêu  này,  loại  sách  giáo 

khoa tốt nhất chính là “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”, quả thực có thể 

hóa giải tất cả xung đột. Không những là bao gồm nhân gian chúng ta, mà xung đột 

của tất cả chúng sanh trong chín pháp giới đều được hóa giải. Thúc đẩy sự hài hòa của 

vạn vật. Đoạn thứ hai đây là ý nghĩa mở rộng. Tôi đã nói với các vị rồi, chúng ta mới 

có thể thật sự học được điều gì đó ở trong bộ Kinh điển này. 

Kinh văn: “Hoặc hữu nhị bảo tam bảo, nãi chí thất bảo, chuyển cộng hiệp thành. 

Căn hành chi cán, thử bảo sở thành, hoa diệp quả thực, tha bảo hóa tác”. 

Câu Kinh văn này là nói cái gì? Các vị có thể hiểu không? Các vị nghĩ xem nói ở đây 

có phải là đa nguyên văn hóa không?  “Căn, hành, chi, cán” , ngày nay thì chúng ta nói 

chính là tổ chức. “Căn” là căn bản, tổng công ty, còn “hành”, “chi”, “cán” là công ty 

con. Đây là nói tổ chức. 

- 62 - 

 “Thử  bảo  sở  thành, hoa, diệp, quả, thực” . Chúng  ta  dùng  công  ty  để  nói  thì  bạn dễ 

hiểu,  là  tất  cả  sản  phẩm  ở  trong  công  ty,  đây  là  “quả  thực”.  Cúng  dường  tất  cả  đại 

chúng xã hội, “tha bảo hóa tác”. Chúng ta hãy suy nghĩ từ chỗ này, cái ý nghĩa trong 

Kinh văn nếu đã thông rồi, sự khó hiểu trong Kinh của Phật chính là đều có ý nghĩa 

sâu xa, đều không nói từ mặt chính, mà nói từ mặt khác, nhưng mà ý nghĩa bên trong 

thì vô cùng phong phú, chân thật là thọ dụng không cùng tận, thọ dụng không hết. Cho 

nên, ở trong cuộc sống thường ngày của chúng ta, ở trong công việc, thì bộ Kinh điển 

này có sự giúp đỡ rất lớn với chúng ta. Bạn thật sự đã đọc thông được bộ Kinh này, 

nếu  bạn  làm  kinh doanh  công  thương nghiệp  thì  bạn  sẽ  hiểu  được cách  làm  như thế 

nào, quản lý như thế nào, nâng cao như thế nào, phát triển như thế nào. Trong trường 

đại học ở thế gian còn chưa học đến, ở trong Kinh Phật thì đã học đến rồi. 

Phía sau xin lấy một ví dụ. Ví dụ này tôi không cần phải nói cho thật kỹ. Nếu ý nghĩa 

ở phía trước mà bạn hiểu được, thì bạn sẽ có thể thể hội được .  

Kinh văn: “Hoặc hữu bảo thụ, hoàng kim vi căn, bạch ngân vi thân, lưu li vi chi, 

thủy tinh vi sao, hổ phách vi diệp, mĩ ngọc vi hoa, mã não vi quả. Kì dư chư thụ, 

phục hữu thất bảo, hỗ vi căn cán, chi diệp hoa quả, chủng chủng cộng thành” 

  “Hoặc hữu bảo thụ” , lấy một cái ví dụ,  “hoàng kim vi căn, bạch ngân vi thân” . Chữ 

“thân” này chính là bản, chúng ta nói là gốc rễ của căn tánh,  còn chữ “bản” là nói cái 

thân chính, cái thân này là bản. “Lưu Ly vi chi, Thủy Tinh vi sao” . Chữ “chi” này là 

thân cành, chữ “sao” này là sinh ra từ chữ chi, đây là ngọn, là ngọn cây.  “Hổ phách vi 

 diệp, mỹ ngọc vi hoa, mã não vi quả. Kỳ dư chư thụ, phục hữu thất bảo, hỗ vi căn cán, 

 chi  diệp  hoa  quả,  chủng  chủng  cộng  thành” .  Có  hiểu  được  ý  nghĩa  này  hay  không? 

Cái bảo thụ này các vị phải ghi nhớ, thụ là lập nên. Chúng ta xây dựng sự nghiệp ở 

trong xã hội, sự nghiệp ở trong công ty của bạn là gốc, công ty con của bạn là thân. 

Tiếp  đến,  ở  trong  công  ty  con  của  bạn  có  một  số  đơn  vị  chi  nhánh,  thì  đó  chính  là 

cành, chính là ngọn. Đây là nói tổ chức. Còn như “diệp, hoa, quả” thì đó là sản phẩm ở 

trong công ty của bạn. Cúng dường xã hội, phục vụ chúng sanh, đây là lấy một cái ví 

dụ. Câu sau cùng này là sự tổng kết. 

 “Kỳ dư chư thụ” , trong xã hội thì không chỉ mỗi công ty của bạn, mà các ngành các 

nghề cũng đều như vậy, họ cũng có “thất bảo”. Trong thất bảo, điều quan trọng nhất 

nói với bạn là trí huệ. Thực tiễn vào trong cuộc sống ngày nay của chúng ta mà nói, ở 

tại thế gian này thì luân lý đạo đức chính là bảo, ở trong Phật pháp thì thập thiện, ngũ 

giới, tứ nhiếp, lục độ là chúng bảo. Nếu như các vị kinh doanh công thương nghiệp, 

bất  luận  là  kinh  doanh  ngành  nghề  nào, nếu  như  dùng  lý  luận  phương  pháp  này  mà 

làm, thì không ai không phát đạt, không ai không lâu dài. Trong xã hội ngày nay, mọi 

người  khởi  tâm  động  niệm  đều  trái  ngược  với  đạo  đức,  trái  nghịch  với  phép  tắc  tự 

nhiên, luôn luôn tìm mọi cách để lừa gạt người khác, khởi tâm động niệm tất cả mọi 

hành vi đều tổn người lợi mình, cho rằng tổn người thì có thể lợi cho mình. Kỳ thực 

loại  suy  nghĩ  như  vậy,  loại  hành  vi  như  vậy  đã  làm  tổn  giảm  đi  phước  báo  đang  có 

trong số mạng của bạn, sự nghiệp kinh doanh của bạn có làm được tốt hơn đi nữa, mấy 

- 63 - 

năm  nay  đã  kiếm  được  mấy  trăm  tỉ,  bản  thân  cảm  thấy  rất  mãn  nguyện,  kỳ  thực  ở 

trong số mạng của bạn có đến mấy nghìn tỉ, bởi vì hành vi của bạn không đạo đức nên 

đã bị tổn giảm bớt, không chừng đã bị giảm hết một nửa. Bạn mới biết được tuân theo 

phép  tắc  tự  nhiên,  thì  thành  tựu  mà  bạn  đạt  được  so  với  hiện  tại  của  bạn  tăng  thêm 

không  biết  bao  nhiêu  lần  nữa.  Đạo  lý  này  không  có  ai  hiểu,  luôn  cho  rằng  ta  không 

tranh với người khác thì không phát tài, luôn tìm đủ mọi cách để đoạt lấy tiền tài của 

người khác, cho  rằng  bản  thân  đã phát  tài rồi. Hết  thảy  đã  trái nghịch với nhân quả, 

trái  nghịch với  phép tắc tự  nhiên, việc bạn  làm  đó  chỉ  đem  lại  thiệt  thòi. Bạn đã hại 

biết bao nhiêu người, đến sau cùng nhìn lại vẫn là hại chính mình. Đã hại mình việc 

gì?  Thiếu  mạng  thì  phải  trả  mạng,  thiếu  nợ  thì  phải  trả  tiền,  một  đồng  một  xu  đều 

không thể thiếu. 

Ấn Quang Đại sư vì sao dạy người học “Liễu Phàm Tứ Huấn”? Trong “Liễu Phàm Tứ 

Huấn” đã nói là những đạo lý này. Thật sự đã làm được rõ ràng, minh bạch rồi, thì tâm 

địa của bạn sẽ thiết thực, vọng niệm không còn nữa, thật sự quy củ, thật sự lão thật mà 

làm người. Càng làm những việc giúp đỡ xã hội, những việc giúp đỡ chúng sanh, thì 

thông  minh  trí  tuệ, khỏe  mạnh  sống  lâu  và tất  cả  phước báo  của  bạn  ngày  ngày  đều 

tăng lên. Những gì Liễu Phàm tiên sinh đã làm  thì  mọi người đều nhìn  thấy, vậy  tại 

sao không học tập ông? Tại vì sao lại tự cho mình thông minh? Tóm lại mà nói chính 

là không nghe lời người xưa, đã thiệt thòi rất lớn. Trước kia chính mình trí huệ chưa 

khai, phước báo bị tổn giảm, thọ mạng cũng tổn giảm, đời sau còn phải trả nợ. Trả nợ 

cũng không phải dễ dàng như vậy, trước tiên phải đọa tam đồ để tiêu nghiệp tội của 

họ, sau khi nghiệp tội tiêu hết rồi lại đi trả nợ, vậy thì phiền phức to rồi. Cho nên Phật, 

Bồ Tát, Thánh hiền nhân thế gian dạy bảo chúng ta, con người cuộc đời ở tại thế gian 

này phải có thể làm một con người đường đường chính chính, trong cả cuộc đời không 

đắc tội với một người nào, không phụ lòng một người nào, không mắc nợ một người 

nào. Bạn xem, cái tâm lượng này tự tại an lạc biết bao. Sự an lạc này chính là gốc của 

khỏe mạnh sống lâu. Không những không hại người, hiện tại chúng ta hiểu được, sinh 

mạng  của  súc  sanh  và  con  người  là  như  nhau,  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  tuyệt  đối 

không thể có một cái ý niệm hại chúng, ruồi muỗi kiến gián cũng không thể. 

Muỗi mòng đến cắn bạn, bạn nhìn thấy liền khởi lòng hoan hỷ, nó muốn được ăn ta 

cúng dường nó một bữa, là bố thí cúng dường mà. Bạn xem, bạn vui sướng biết bao. 

Bạn từ cái tâm như vậy, phát cái tâm như vậy để bố thí cúng dường thì chúng cắn đốt 

bạn sẽ không thấy đau không thấy ngứa. Vì sao mà bạn thấy đau, thấy ngứa vậy? Vì 

bạn không chịu bố thí, bạn san tham, cho nên đã làm cho mình bị bệnh rồi. Bạn mà 

thật sự chịu phát tâm, thì khi các loại muỗi mòng cắn đốt bạn, bạn đều có thể thương 

lượng  với  chúng.  Như  thế  nào  vậy?  Nếu  cắn  trên  mặt,  đương  nhiên  ngày  hôm  sau 

người khác nhìn thấy sẽ khó coi, trên mặt không được cắn, tay cũng không được cắn, 

cái  này  luôn  phải  để  lộ  ra  bên  ngoài,  còn  lại  trên  người  chỗ  nào  cũng  cắn  được  cả. 

Chúng sẽ rất nghe lời, thật sự hợp tác với bạn, đều có linh tánh cả. Bên trong nhà ở thì 

có  gián,  kiến,  ruồi  nhặng  rất  nhiều,  tất  cả  đều  có  thể  thương  lượng.  Chúng  đến  tìm 

- 64 - 

thức  ăn,  chúng  ta  đem  thức  ăn  để  ở  ngoài  cửa,  để  ngoài  sân,  cúng  dường  chúng  thì 

chúng sẽ không đến nữa. Thỉnh thoảng có một hai con cũng đến, đó là đi tham quan du 

lịch, đến để xem thử. Hoan hỷ tiếp đãi, tuyệt đối không nên làm hại, bởi vì chúng ta 

không hại chúng thì chúng không hại chúng ta. 

Tôi ở tại vùng quê của Úc Châu, căn nhà vừa mới mua để vào ở đó có rất là nhiều kiến 

và gián. Tôi bảo thầy Ngộ Khiêm đến nơi đó ở, tôi đã đem đạo lý này dạy cho thầy. 

Tôi bảo thầy sẽ xem công phu của thầy. Nếu như những côn trùng này mỗi năm đều 

nhiều như vậy, thì công phu tu hành của thầy không có chút nào cả. Nếu như mỗi năm 

một ít hơn thì chứng minh là thầy rất có dụng công. Quả nhiên là mỗi năm một ít hơn. 

Hiện tại trên đường đi phía ngoài vẫn còn nhìn thấy có một ít kiến, bên trong thì không 

có, cho nên tôi nói thầy tu hành cũng khá lắm. Những chúng sanh nhỏ đó cũng có thể 

hợp tác. 

Tiếp  đến  nữa là  cây  cỏ  hoa  lá  cũng  phải yêu  thương  phải  cung  kính. Chúng  ta  quan 

tâm  nó,  chăm  sóc  nó,  nó  sẽ  báo  đáp.  Nó  báo  đáp  bằng  cách  cỏ  sẽ  rất  xanh  rất  mềm 

mại, hoa sẽ rất thơm, rất đẹp, nó cúng dường bạn. Cỏ cây cũng hiểu lòng người thì sao 

có thể tổn hại được chứ. Chúng ta ngày trước không học Phật nên không biết, sau khi 

học Phật  mới  biết  được  cả  vũ  trụ  đều  nhịp  nhàng  sống  động, gắn  bó  mật  thiết. Thật 

không thể nghĩ bàn. Cho nên đọc tụng Kinh Phật chúng ta càng đọc càng thú vị, càng 

đọc càng  biết  nên  sống  như thế  nào, làm  việc như thế  nào, xử  sự  đối  người  tiếp  vật 

như thế nào. Quyển sách giáo khoa này thật sự là bảo điển, trong trường học của thế 

gian không hề có. Vô cùng đáng tiếc, trong trường học không lựa chọn cái này để làm 

sách giáo khoa, bạn thấy có đáng tiếc không? Đây là nguyên nhân gì vậy? Không biết 

đâu  là  tốt  xấu.  Vì  sao  không  biết  tốt  xấu?  Không  có  ai  giảng  giải  với  họ,  họ  không 

được tiếp xúc đến. Cho nên, lần này tôi ở tại Úc Châu thật sự là được Phật Bồ Tát gia 

trì, tiếp xúc với các trường học, họ mời tôi đến làm giáo sư. Tôi nói được, tôi đem Phật 

pháp cùng vào theo. Chúng tôi lên lớp dạy học trò, thực tại mỗi buổi học thì giảng vài 

câu là được rồi, nói câu nói tinh túy nhất trong Kinh điển, chỉ nói vài câu. Xem trường 

học sắp xếp cho tôi được bao nhiêu buổi. Tôi tin rằng tôi giảng từ một đến hai học kỳ, 

học trò nghe mà hoan hỷ, thì sẽ yêu cầu lập thêm khóa trình này. Đây là cơ duyên rất 

tốt. 

Kinh văn: “Các tự dị hàng, hàng hàng tương trị, kinh kinh tương vọng, chi diệp 

tương hướng, hoa thực tương đương, vinh sắc quang diệu, bất khả thắng thị”. 

Đoạn này thực ra là miêu tả xã hội của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Bảo thụ chính 

là  các ngành  các nghề, nó đại biểu  cho việc  này. Trên  thực tế  thì  có hiện tượng  này 

không? Xin nói với các vị là có. Vì sao mà có? Ở trên Kinh Phật thường nói với chúng 

ta, y báo tùy theo chánh báo chuyển. Con người một khi có phước báo hiện tiền, thì 

hoàn  cảnh  nơi  cư  trú  sẽ  tự  nhiên  không  như  trước  nữa.  Chúng  ta  xem  phong  thủy 

thường hay nói là  “người phước ở đất phước, đất phước người phước ở” . Ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc người người đều tu phước, cho nên ở bên đó phước báo rất lớn. 

Phật giảng nói sự trang nghiêm của những y báo này, thực tế ý nghĩa ở bên trong là đã 

- 65 - 

đem chánh báo bao gồm vào bên trong đó, nói với bạn y và chánh là một không phải 

hai, từ trong y báo hiện ra chánh báo, từ chánh báo lại hiện ra y báo, chúng ta mới thật 

sự có thể thể hội được sự thù thắng trang nghiêm của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Ở đoạn trước, từ trên văn tự mà xem là nói thể chất của cây, còn ở đoạn này là nói sự 

thành hàng chỉnh tề của cây. 

 “Các tự dị hàng” .  “Các tự”  chính là chủng loại không tương đồng, không phải là tạp, 

ngày nay thì chúng ta nói là rất có quy hoạch, giống như ở trong thành phố, nó được 

phân thành rất nhiều khu vực, một chút cũng không hỗn tạp. Cư trú là khu vực cư trú, 

khu thương mại, khu tài chính, ở trong đây lại phân thành, bạn xem hoạt động của mỗi 

một ngành nghề, may mặc thì đều nằm trên một con đường, muốn mua quần áo thì đến 

con đường đó là được, không lộn xộn hỗn tạp, không mất thời gian, bạn muốn mua thứ 

đồ gì đều có con đường như vậy, đều có một khu vực như vậy. Đây chính là các tự dị 

hàng. 

 “Hàng  hàng  tương  trị” .  Ở  chỗ  này  nói  “tương  trị”,  “tương  vọng”,  “tương  hướng”, 

“tương  đương”,  là  hỗ  trợ.  Xã  hội  là  đa  nguyên,  cuộc  sống  cũng  là  đa  nguyên.  Cuộc 

sống  của  một  gia  đình  nho  nhỏ,  những  đồ  dùng  cần  thiết  hàng  ngày  của  bạn  không 

phải đơn nhất, mà là bạn phải đi mua ở khắp nơi để có được thứ mà  mình cần thiết. 

Mấy câu này chính là nói các ngành các nghề của xã hội giúp đỡ lẫn nhau, ủng hộ lẫn 

nhau,  đều  là  vì  xã  hội  đại  chúng  mà  phục  vụ,  làm  phồn  vinh  cái  xã  hội  này,  hưng 

vượng cái xã hội này, không phải là để tranh lợi mà là để hỗ trợ hợp tác. Mỗi người 

đều  tận  hết  năng  lực  của  mình,  tận  hết  kinh  nghiệm  của  mình,  nhất  định  phải  khiến 

cho  cư  dân  sinh  sống  tại  khu  vực  đó  có thể  có  được  cuộc  sống  mỹ  mãn,  đều  có  thể 

được thuận lợi. Ý nghĩa chân thật của Kinh là nổi bật ở chỗ này. Cái ý sâu xa chính là 

chúng  ta  thường  hay  nói,  các  ngành  các  nghề  tôn  trọng  lẫn  nhau,  kính  ái  lẫn  nhau, 

nhún nhường lẫn nhau, tán thán lẫn nhau, cúng dường lẫn nhau, hợp tác giúp đỡ nhau. 

Chính phủ các nước đều có quy hoạch chỉnh thể, phần lớn đều trở nên tốt đẹp hoàn mỹ 

mà không có khiếm khuyết. Chúng ta có thể thấy được việc đó ở chỗ này. Thậm chí 

các vị có thể nhìn thấy chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, ông viết chú giải đó rất 

hay, đã đem chú sớ của rất nhiều Đại đức đối với bộ Kinh này chép chung một quyển, 

cho chúng ta làm làm tham khảo. Tôi nêu ra với các vị đồng học đây là ẩn ý sâu xa ở 

trong Kinh này, bên trong ý nghĩa này vẫn còn hàm chứa vô vàn ý nghĩa nữa, cho nên 

mới kết luận là  “vinh sắc quang diệu, bất khả thắng thị” , là tốt đẹp không sao tả xiết. 

Hoàn cảnh vật chất là như vậy, hoàn cảnh nhân sự cũng như vậy. Không có hoàn cảnh 

nhân sự thì không thể có hoàn cảnh vật chất. Y báo khẳng định là chuyển theo chánh 

báo. 

Kinh văn: “Thanh phong thời phát, xuất ngũ âm thanh, vi diệu cung thương, tự 

nhiên tương hòa, thị chư bảo thụ, châu biến kỳ quốc”. 

Tổng  kết  này  vô  cùng  quan  trọng,  chúng  ta  cần  phải  học  tập.  Đây  là  nói  Diệu  Âm 

thuyết  pháp.  “Thanh phong” biểu  thị  cái  ý  gì?  Phong  nghĩa  là động, không  động  thì 

không gọi là phong. Động là gì? Hiện nay chúng ta gọi là hoạt động, hoạt động nghĩa 

- 66 - 

là động. Hiện nay trong xã hội có rất nhiều ngành nghề thường xuyên tổ chức một số 

hoạt động, đây chính là “thanh phong thời phát”. Ý nghĩa của hai chữ “hoạt động” này 

rất sâu. Động nghĩa là sống, không động thì là chết, bất kỳ công năng nào cũng ở tại 

sự hoạt động. Đạo tràng Phật giáo Cư Sĩ Lâm này cũng là một cái cây, ở nơi này phải 

không ngừng tổ chức các hoạt động, giảng Kinh là hoạt động, dạy học là hoạt động, 

niệm Phật là hoạt động, các loại pháp hội là hoạt động, các công việc từ thiện cũng là 

hoạt động, đoàn kết với các tôn giáo khác là hoạt động, giúp đỡ tín đồ giải quyết khó 

khăn cũng là hoạt động. Là thanh phong thời phát, hoạt động là có thời điểm, vào lúc 

nào thì làm hoạt động gì. 

 “Xuất ngũ âm thanh” . “Ngũ âm thanh” chính là nhạc giao hưởng mà ngày nay chúng 

ta nói đến. Trung Quốc ngày xưa nói âm thanh là ngũ thanh, hiện tại trong âm nhạc nói 

là bảy  cái  thang  âm,  Trung  Quốc  ngày  xưa nói là Cung-Thương-Giác-Chủy-Vũ. Khi 

năm cái âm thanh xuất ra, ngũ âm điều hòa, hay không thể tả. 

 “Vi diệu cung thương, tự nhiên tương hòa” . Câu nói này chúng ta có thể thể hội được 

rất rõ ràng, ở trong xã hội rộng lớn này, không cùng ngành nghề với nhau, không cùng 

văn hóa, không cùng quốc gia, không cùng dân tộc, không cùng tôn giáo đều có thể 

sống  chung  hòa  thuận  với  nhau.  Tất  cả  những  thứ  không  như  nhau  chính  là  không 

cùng  cái  âm  thanh,  là  Cung-Thương-Giác-Chủy-Vũ  không  như  nhau.  Chúng  không 

đơn nhất, đơn nhất thì quá đơn điệu rồi, không có gì đáng để nghe cả. Cái âm của nó 

có thể phối hợp lại với nhau, biến thành nhạc giao hưởng, vậy thì nghe sẽ vô cùng hay. 

Dùng lời của người hiện nay  mà nói, đây chính là xã hội đa nguyên văn hóa. Thành 

tựu  của  đa  nguyên  văn  hóa,  lợi  ích  thù  thắng  của  đa  nguyên  văn  hóa  đem  đến  cuộc 

sống hạnh phúc mỹ mãn cho tất cả chúng sanh, một cuộc sống tự tại an vui. Chúng ta 

từ trong phẩm Kinh này nghiền ngẫm tỉ mỉ mà thể hội cái nghĩa thú biểu pháp của nó. 

 “Thị chư bảo thụ, châu biến kỳ quốc” . Đây là nói Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Nếu 

như từ trên giáo học mà nói, là phương tiện của sự giáo học, cả xã hội tất cả mọi hoạt 

động đều là tài liệu dạy học. Đây hoàn toàn tương ưng với “Hoa Nghiêm”. Cho nên, 

“Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” là ở đâu? Chính là cả xã hội hiện thực 

này của chúng ta chính là một bộ “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Bạn 

nhất thiết phải học tập, phải thể hội được bộ Kinh này, sau đó thì bạn mới có thể thật 

sự  nhận  biết  được  thế  giới  này,  thật  sự  nhận  biết  đời  người,  biết  được  phải  đối  đãi 

chính mình như thế nào, phải đối đãi với tất cả chúng sanh như thế nào, để khiến bản 

thân họ có thể đạt được sự cứu cánh viên mãn. 

Bây giờ thời gian đã hết, hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 268 

PHẨM THỨ MƯỜI LĂM 

- 67 - 

BỒ ĐỀ ĐẠO TRÀNG 

Từ phẩm thứ mười ba đều là giảng y báo trang nghiêm. Thế Tôn vì chúng ta mà giới 

thiệu Thế giới Tây Phương Cực Lạc,nhìn từ mặt ngoài là nói hoàn cảnh sinh hoạt của 

Thế  giới  Tây  Phương,  thực  tế  bên  trong  hàm  chứa  nghĩa  lý  rất  sâu,  rất  đáng  để  cho 

chúng ta học tập.Đầu đề từ phẩm thứ 14 đến phẩm thứ 17, ởtrong khoa phán các bạn 

nhìn thấy “trùng hiển y báo trang nghiêm”.Chúng ta đọc qua “Kinh Hoa Nghiêm”, 

đều biết rằng bên trong y báo không có một pháp nào, không phải là biểu pháp,nghĩa 

thú rất sâu rất rộng.Chúng ta từ ở chỗ này mà quan sát, mà tư duy, mà thể hội,mới có 

thể đạt được diệu pháp thậm thâm của Như Lai. 

Phẩm thứ mười lăm của ngày hôm nay là Bồ Đề Đạo Tràng.Chữ quan trọng nhất của 

phẩm đề chính là chữ “Đạo”, ở trong đầu đề quan trọng nhất là đạo.Đạo gì vậy? Đạo 

Bồ Đề.Ba chữ Đạo Bồ Đề này là chỉ đại đạo mà Thế Tôn đã chứng đại giác viên mãn 

cứu  cánh,  đây  là  chỗ  chuyển  phàm  thành  Thánh,  cho  nên  gọi  là  Bồ  Đề  đạo 

tràng.Người ở mười phương thế giới vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ở cái 

đạo tràng này rất là tự nhiên, rất dễ dàng chứng được Phật quả cứu cánh viên mãn.Đây 

là một việc mà ở thế giới của tất cả chư Phật đều không có, là điểm đặc thù của Tịnh 

Độ  Di  Đà.Cho  nên,  mười  phương  chư  Phật  chẳng  có  vị  Phật  nào  mà  không  tán 

thán,trong  Kinh  Di  Đà  mà  chư  vị  thường  hay  tụng  (bản  dịch  của  Ngài  Cưu  Ma  La 

Thập) thì sáu phương Phật tán thán.Bản dịch của Đại Sư La Thập là thuận theo sự ưa 

thích của người Trung Quốc, người Trung Quốc thích sự đơn giản, đem mườiphương 

giản  lược  còn  sáu  phương.Nếu  như  chư  vị  nhìn  thấy  bản  dịch  của  Đại  Sư  Huyền 

Trang, các vị sẽ biết được trong  “Kinh  A  Di  Đà”là  mười  phương  chư Phật tán  thán. 

Mười phương hay sáu phương ý nghĩa đều giống nhau, nói rõ tất cả chư Phật đều là 

tán  thán  Phật  A  Di  Đà.Mà  trung  tâm  của  Tịnh  Độ  Di  Đà  chính  là  Bồ  Đề  đạo 

tràng.Điều không thể nghĩ bàn là Bồ Đề đạo tràng đều có khắp nơi, không phải chỉ có 

ở một nơi.Nếu chỉ có ở một nơi, chúng ta lại cảm thấy khó khăn, e rằng bản thân mình 

có rất ít cơ hội để thân cận, không biết rằng Phật Di Đà thần thông thật sự rộng lớn.Bồ 

Đề đạo tràng như vậy ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc có khắp quốc độ, khắp nơi đều 

có.Ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, chúng ta nhìn thấy mỗi lúc mỗi nơi đều là Bồ Đề đạo 

tràng, vấn đề chính là bạn có biết hay không. 

Chư vị đại đức bên Thiền tông thường trắc nghiệm đệ tử, hỏi bạn biết không.Ý nghĩa ở 

trong hai chữ này thâm diệu vô cùng.Vấn đề là bạn biết hay không biết.Biết là cái gì? 

Bạn có thể hiểu được lục trần thuyết pháp, thấy sắc nghe tiếng chẳng có cái nào mà 

không  là  chỗ  ngộ,  trong  nhà  Phật  chúng  ta  thường  nói  khai  ngộ,  giúp  cho  bạn  khai 

ngộ,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  thức  thành  trí,  chuyển  phiền  não  thành  Bồ  Đề, 

chuyển  lục  đạo  thành  nhất  chân  pháp  giới,  chuyển  tất  cả  chúng  sanh  thành  chư 

PhậtNhư Lai.Đây là Bồ Đề đạo tràng.Đạo lý này bạn nhất định phải hiểu, sau đó bạn 

mới biết được ở bên trong của Bồ Đề đạo tràng, bên trong việc này hiển thị ý nghĩa 

sâu  xa  của  nó.Mật  nghĩa  của  nó,các  đồng  tu  học  Phật  chúng  ta  đều  hiểu  rằng,  mười 

phương  ba  đời  tất  cả  chư  PhậtNhư  Lai,  bản  thân  của  các  Ngài  cũng  là  từ  phàm  phu 

- 68 - 

giống như chúng ta tu thành chánh quả, tu thành Phật quả vô thượng.Các Ngài tu như 

thế nào? Không lìa xa giới định huệ tam  học.Chư PhậtNhư Lai giúp đỡ tất cả chúng 

sanh  chính  là  kinh  nghiệm  tu  hành  chứng  quả  của  bản  thân  các  Ngài  truyền  lại  cho 

chúng ta, cung cấp cho chúng ta, cũng là tam học.Chuyển ác thành thiện là giới học, 

chuyển tạp loạn thành chuyên nhất là định học, chuyển mê hoặc thành sáng suốt là tuệ 

học.Bạn  chuyển  ở  chỗ  nàothì  chỗ  đó  gọi  là  đạo  tràng.Đạo  tràng  không  nhất  định  là 

phải có nhà cửa cung điện cao ốc, mà bạn chuyển được vào lúc nào thì lúc đó chính là 

đạo tràng.Cách giảng pháp này của tôi chư vị dễ hiểu.Nhất định phải ghi nhớ. 

Chúng ta xem,Phật vì chúng ta mà để lại rất nhiều Kinh điển như vậy, hiện giờ được 

sắp  xếp  thành  một  bộ  tùng  thư,  chúng  ta  gọi  là  “Đại  Tạng  Kinh”.“Đại  Tạng  Kinh” 

trong đó phân ra thành Kinh,Luật và Luận nên gọi là batạng.Kinh thì chú trọng về định 

học,  luật  thì  chú  trọng  về  giới  học,  luận  thì  chú  trọng  về  tuệ  học,  không  phải  dùng 

Kinh điển này để dạy người hay sao? Điều quan trọng nhất mà chúng ta học là phải 

nắm cho thật vững cái cương lĩnh này.Nguyên tắc nắm cho thật vững, đây chính là ở 

trong Phật pháp thường nói là tổng trì pháp môn.Tổng trì ở trong KinhPhật giảng (mà 

hiện  nay  chúng  ta  thường  gọi  là  tổng  cương  lĩnh  tổng  nguyên  tắc)  chính  là  tam  học 

giới định tuệ.Nếu nhưlàm ngược lại tam học giới định huệ, thì bạn không phải là học 

Phật pháp.Kết cuộc là chúng ta có học Phật hay không thường là căn cứvào ba nguyên 

tắc,  ba  cương  lĩnh  này  mà  đối  chiếu.Giới  luật  bất  luận  là  có  nhiều  đi  nữa,  thì  tổng 

nguyên tắc chính là chuyển ác thành thiện. 

Bạn trước tiên phải hiểu rõ cái gì là ác, cái gì là thiện.Đối với thiện ác.nếu không có 

khả năng phân biệt thì chính là mê muội, người thông thường chúng ta gọi là hồ đồ.Sự 

phân biệt này thật sự là chẳng dễ dàng gì.Phật dạy lúc bắt đầu học, nói cho chúng ta 

tiêu chuẩn của thiện và ác vô cùng đơn giản, nên từ chỗ này mà bắt đầu, chính là thập 

ác thập thiện. 

Thập  ác  phân  thành  thân  -  khẩu  -  ý  ba  nghiệp.Thân  thì  không  sát  sanh,  không  trộm 

cắp,  không  dâm  dục  (đồng  tu  tại  gia  là  không  tà  dâm).Đây  là  ba  điều  thiện  của 

thân.Miệng thì không vọng ngữ, không nói lưỡng thiệt(lưỡng thiệt là khiêu khích thị 

phi), không ỷ ngữ (ỷ ngữ là nói lời ngon ngọt để gạt người khác), không ác khẩu(ác 

khẩu là nói lời thô lỗ, nói lời  rất khó nghe).Đây là bốn nghiệp thiện của khẩu.Ý, ý là 

tâm ý, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian không tham, không sân, không si.Những 

điều  này  hợp  lại  là  thập  thiện.Ngược  với  thập  thiện  chính  là  thập  ác.Đây  là  Phật 

khuyến dạy cho người sơ học, mức độ thấp nhất là chúng ta phải làm được thập thiện, 

đoạn thập ác, tu thập thiện. 

Thập thiện tu tốt rồi không phải là làm được Phật rồi sao? Cũng có thể nói như vậy, 

Phật pháp làm đến cứu cánh viên mãn chính là viên mãn thập thiện nghiệp; thập ác, 

một chút ác niệm cũng đều chẳng có.Không những là ác hạnh không có, mà ý niệm ác 

cũng không có.Thập thiện viên mãn đầy đủ, đến cứu cánh viên mãn đầy đủ là quả địa 

Như  Lai.Bạn  xem,Phật  dạy  chúng  sanh  thật  sự  là  từ  bi  đến  cùng  cực,  một  chút  lận 

pháp  cũng  không  có.Ngày  đầu  tiên  bạn  đến  là  đem  pháp  cứu  cánh  viên  mãn  truyền 

- 69 - 

trao cho bạn, đến cứu cánh viên mãn vẫn là cái pháp này.Đây mới là người thầy tốt, 

thiện  tri  thức  chân  thật.Thời  xưa thiện  tri  thức dạy  học  đại  khái  đều  là  như  vậy.Bạn 

xem ở trong thế gian pháp dạy trẻ thơ, những người bạn nhỏ bốn - năm tuổi có thể bắt 

đầu đọc sách, đọc Tam Tự Kinh. Tam Tự Kinh vừa mở đầu chính là lấy đại pháp đã 

chứng được của Thánh nhân truyền dạy cho bạn: “Nhân chi sơ tánh bổn thiện” .Đó là 

đại Thánh đại Hiền đã chứng đắc được, vừa mở đầu liền truyền dạy cho bạn.Tương lai 

mộtđời  của  bạn  chính  là  đạt  được  sự  việc  này.Đây  là  tổng  mục  tiêu,  tổng  phương 

hướng  của  một  đời  tu  học,  khẳng  định  bản  tánh  của  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  thiện, 

trong Phật pháp thì nói tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. 

Con người vì sao mà trở thành bất thiện vậy? Tại sao mà tạo ra nghiệp tội vậy?Là do 

tập  quán.Tập  quán  tiêm  nhiễm  điều  bất  thiện,  tập  quán  nhiễm  lâu  rồi  thì  thành  thói 

quen, thói quen bất thiện.Thói quen không phải là bản tánh, trong bản tánh nhất định 

là  không  có,  đây  là  thói  quen,  đã  nhiễm  cái  thói  quen  này.Hiện  nay,  đại  Thánh  đại 

Hiền thế xuất thế gian dạy cho chúng tabuông bỏ thói quen, hồi phục bản tánh.Đây là 

sự dạy bảo của Thánh Hiền.Đạo lý này chúng ta phải hiểu, cách dạy học này chính là 

Bồ Đề đạo tràng, cho nên chúng ta mới khẳng định tam học là đạo tràng. 

Tu học, nguyên tắc chỉ đạo cao nhất chúng ta học Phật nhất định phải ghi nhớ, bắt đầu 

học  từ  đâu?  Bắt  đầu  học  từ  thập  thiện  nghiệp.  Tịnh  Tông  Học  Hội  của  chúng  ta 

thành lập, trong cái duyên khởi của sự đề xuất rất rõ ràng rất minh bạch, hành môn của 

chúng  ta  là  năm  khoa  mục.Điều  này  quan  trọng  vô  cùng.Giải  được  mà  không  hành 

được, bạn là phàm phu, bạn nhất định là chưa hiểu vấn đề.Vấn đề gì vậy? Tam đồ lục 

đạo, bạn không ra khỏi tam đồ lục đạo.Nếu muốn ra khỏi tam đồ lục đạo thì bạn phải 

hành, phải  chứng.Tín -giải  -  hành  -  chứng.Bạn  có  tín  có  giải,  thì  ở  thế  gian  này  bạn 

được  xem  là  một  người  rất  thông  minh,  nhưng  mà  không  ra  khỏi  sáu  nẻo  luân  hồi, 

cũng chẳng có cách nào để vãng sanh Thế giới Cực Lạc.Bạn thật sự muốn vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc, bạn phải tu hành, phải đem những hành vi sai lầm của bạn tu chỉnh 

trở lại. 

Hành vi sai lầm là gì? Thập ác là hành vi sai làm.Thập ác là bất hiếu với cha mẹ, tại 

sao vậy?Khiếntâm  cha  mẹ  đau buồn.Sao bạn  lại tạo  ra  cái nghiệp tội  nặng như vậy? 

Thập  ác  chính  là  bất  kính  sư  trưởng.Làm  sao  để  xứng  đáng  vớilão  sư?Cha  mẹ,  sư 

trưởng chính là đại căn đại bổn của đức hạnh.Nói chung, tất cả người học Phật chúng 

tađã dựa vào nguyên tắc chỉ đạo của bộ “Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật”, Thế Tôn đã 

nói  cho  phu  nhân  Vi  Đề  Hi  về  ba  loại  tịnh  nghiệp, chúng  ta  thường  hay  gọi  là  Tịnh 

Nghiệp Tam Phước. 

 Điều đầu tiên là dạy chúng ta hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất 

 sát, tu thập thiện nghiệp.Tôi đã nói qua nhiều lần, hiếu thân tôn sư, bồi dưỡng tâm từ 

bi, tất cả đều nằm trong thập thiện nghiệp đạo.Không có thập thiện nghiệp thì ba câu 

đầu tiên là hỏng rồi.Toàn bộ ba câu đầu tiên nằm trong thập thiện, không xem trọng 

thập thiện thì làm sao mà hành? “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” trong quá khứchúng 

tôi  đã  giảng  tường  tận  qua  một  lần  rồi,  hy  vọng  là  chư  vị  đối  với  những  đạo  lý  này 

- 70 - 

phải hiểu  cho  rõ  ràng.Thật  sự  hiểu  rõ  rồi  thì  bạn  nhất  định  chịu làm.Tại  sao  mà  bạn 

vẫn làm chưa được? Nói thật là bạn đối với nghĩa của Kinh vẫn chưa thông đạt, vẫn 

chưa hiểu thấu.Điều này là năm xưa Đại Sư Chương Gia đã nói với tôi, Ngài nói:Phật 

pháp(chính  là  tu  học  Phật  pháp)  biết  khó  hành  dễ.Sự  dễ  hành  này  là  có  chứng 

minh.Trong “Kinh Hoa Nghiêm”, Thiện Tài Đồng Tử trong một đời chứng được Phật 

quả cứu cánh viên mãn, điều dễ dàng này, trong “Kinh Pháp Hoa” nói Long Nữ 8 tuổi 

thành  Phật.Dễ  dàng, không  khó, hành  thật  sự  là  dễ, biết  mới  khó.Việc  thực hành  tại 

sao bạn làm không được? Vì bạn không biết, bạn không hiểu rõ.Nếu như triệt để thông 

đạt hiểu rõ, làm chân thật thì quá dễ dàng.Cho nên, năm xưa Phật Thích Ca Mâu Ni 

còn  tại  thế,  cả  một  đời  Ngài  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  ngày  ngày  dạy  học,  giúp  cho 

chúng ta hiểu biết.Trong Kinh điển chưa bao giờ thấy Thích Ca Mâu Ni Phật Ngài đả 

Phật  thất  hay  đả  thiền  thất  một  lần  nào.Tại  sao  vậy?  Tu  hành  là  việc  của  chính  bản 

thân bạn, đó không phải là chuyện khó.Khó là do bạn đối với chân tướng sự thật hiểu 

không  đủ  sâu,  không  được  thấu  đáo,  cho  nên  phải  làm  nhọc  đến  Ngàigiảng  Kinh 

thuyết pháp 49 năm hơn 300 hội, giúp cho chúng ta tín, giải.Hành,chứng là việc của 

bản  thân  người đệ tử  chúng  ta.Bạn giải được  càng  sâu, giải được  càng  thấu  triệt,  tín 

tâm của bạn mới vững vàng.Tín tâm là chánh tín, chân tín, thực tiễn là ở hành chứng, 

khẳng  định  là  như  vậy.Phật  pháp  không  phải  để  nói  suông.Ngày  ngày,  giờ  giờ  khắc 

khắc  bạn  phải  phản  tỉnh  kiểm  điểm,  sửa  đổi  bản  thân,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói, 

việc làm. 

Những Kinh luận này của Phật thuyết, những đạo lý ở trong Kinh luận chính là tiêu 

chuẩn thiện ác.Phù hợp với điều Phật đã nói là thiện, chúng ta nhất định chăm chỉ nỗ 

lực mà làm.Những điều trái với lời Phật nói nhất định là điều bất thiện, chúng ta nhất 

định phải đoạn dứt nó đi, đoạn sạch hết không còn gì, vậy mới đúng, vậy mới gọi là tu 

hành. Tu hành, chư vị phải biết rằng nên tu ở chỗ khởi tâm động niệm.Cái ý niệm của 

chúng  ta  khởi  lên,  nếu  cảm  thấy  đối  với  bản  thân  mình  là  tốt,  đối  với  người  khác 

không  có  lợi,  thì  đây  là  ác.  Đối  với  bản  thân  mình  nghĩ  tốt  một  chút,  đối  với  người 

khác thì không tốt,cái gì là ác? Rõ ràng là việc tốt, đối với ta thì tốt mà?Tiêu chuẩn của 

bạn cùng với tiêu chuẩn của Phật đã nói chẳng giống nhau.Tiêu chuẩn của Phật đã nói 

thật sự có đạo lý, tiêu chuẩn của chúng ta thì sai rồi.Sai ở chỗ nào? 

Trong KinhPhật thường giảng, trong tất cả Kinh luận Đại Tiểu thừa đều nói đến, tại vì 

sao mà bạn rơi vào trong lục đạo, tại vì sao mà bạn rơi vào trong tam đồ?Chính là vì 

bạn có cái ngã.Khởi tâm động niệm đối với ta có điều tốt là tăng trưởng ngã chấp.Quả 

báo  của  việc  tăng  trưởng  ngã  chấp  đi  về  đâu?  Khẳng  định  là  rơi  vào  tam  đồ  lục 

đạo.Cái gì là trí huệ?Vô ngã.“Kinh Kim Cang” có nói: Vô ngã tướng, vô nhân tướng, 

vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, đó là người giác ngộ.Chúng tôi lúc ban đầu đối 

với Kinh giáo chưa nghiên cứu sâu, còn mơ hồ qua loa, cho rằng lời nói này của Phật 

là cảnh giới của đại Bồ Tát, không phải là của phàm phu:Vô ngã, vô nhân, vô chúng 

sanh,  vô  thọ  giả.Tỉ  mỉ  mà  xem  Kinh  văn  của  “Kinh  Kim  Cang”,  điều  này  mới  hốt 

nhiên đại ngộ, thì ra đây là cảnh giới của Tu Đà Hoàn - sơ quả Tiểu thừa.Sơ quả Tiểu 

- 71 - 

thừa bốn tướng phá rồi, đương nhiên bốn tướng của họ phá chưa có đủ sâu. A La Hán 

cũng phá bốn tướng, quyền giáo Bồ Tát cũng phá bốn tướng, pháp thân Bồ Tát cũng 

phá bốn tướng, phá ở mức độ cạn sâu không như nhau.Nói cách khác, Tu Đà Hoàn thì 

phá cạn nhất, phàm phu trong lục đạo không thể so sánh cùng với các Ngài, không thể 

đánh đồng như nhau được.Phải hiểu cái đạo lý này. 

Ở  trong  lục  đạo  bạn  tu  phước  báu  có  lớn  hơn  đi  nữa,  bạn  có  thể  hưởng  thọ  phước 

báuVua Trời Đại Phạm, Vua Trời Ma Hê Thủ La (ở trong lục đạo phước báu này là 

lớn  nhất),  nhưng  vẫn  còn  thọ  mạng,  vẫn  còn  sanh  tử,  vẫn  còn  lục  đạo  luân  hồi,  nó 

không phải là pháp cứu cánh.Sức định càng sâu thì bạn sanh đến Trời Tứ Thiền, sanh 

đến Trời Tứ Không, nhưng cũng không ra khỏi lục đạo luân hồi.Đã không ra khỏi lục 

đạo luân hồi thì nhất định bạn phải biết rằng, giống như trong “Kinh Địa Tạng” đã nói, 

đời  đời  kiếp  kiếp  nhất  định  là  thời  gian  ở  trong  ba  đường  ác  dài,  thời  gian  ở  trong 

bađường  thiện  ngắn.Ở  trong  KinhPhật  cũng  nói  giống  như  vậy,  nói  một  cách  chắc 

chắn.Tôi cũng giảng giải cho mọi người một cách khẳng định.Chúng tôi dựa vào cái gì 

để khẳng định như vậy? Trong Tướng tông giảng 8 thức 51 tâm sở, trong pháp tâm sở 

thì có thiện tâm sở và ác tâm sở.Thiện tâm sở thì chỉ có 11 điều, ác tâm sở thì có 26 

điều, chính là nói rõ đây là tập tánh.Trong tập tánh thì ác nhiều thiện ít, cho nên con 

người khởi tâm động niệm thì ác niệm nhiều hơn thiện niệm.Đạo lý là ở chỗ này.Điều 

này cũng có lí, không phải là không có đạo lý. 

Cảnh giới ở bên ngoài, ác duyên nhiều hơn thiện duyên.Trong xã hội ngày nay, các vị 

đã biết rõ ràng, rất là minh bạch, chúng ta chịu ảnh hưởng là chịu ảnh hưởng của cái ác 

nhiều, chịu ảnh hưởng nghiêm trọng từ điều ác, chịu ảnh hưởng của điều thiện thì ít, 

chịu ảnh hưởng của điều thiện - cái lực này vô cùng mỏng manh, vì vậy khởi tâm động 

niệm,  lời  nói  việc  làm  tự  nhiên  là  ác  thì  nhiều,  thiện  thì  ít.Ngày  ngày  đều  tạo  ác 

nghiệp,  thiện  nghiệp  không  thắng  nổi  ác  nghiệp,  đến  khi  sắp  mạng  chung  vẫn  là  ưu 

tiên vào trong ác đạo để tiêu nghiệp chướng.Ác đạo không phải là không tốt, ngạ quỷ, 

địa ngục, súc sanh là tiêu nghiệp chướng thay cho bạn.Nếu bạn không tạo ác nghiệp, 

thì căn bản là không có tam ác đạo.Tam ác đạo là do ác nghiệp biến hiện ra.Đây là vì 

cớ gì? Trời, người, A Tu La ở trên trời cũng được xem là thiện đạo, do thiện nghiệp 

biến hiện ra, không phải là thật.Trong tâm thanh tịnh thì không có điều này, trong nhất 

chân pháp giới cũng không có điều này, cho nên những hiện tượng này đều là huyễn 

tướng, mộng huyễn bào ảnh, nó không phải là thật.Chúng ta vô cùng bất hạnhkhi rơi 

vào trong chỗ này. Giống như là đang nằm mộng vậy, cảnh giới trong mộng, ở trong 

Kinh điển Phật thường dùng từ mộng huyễn bào ảnh để thí dụ.Tuy là nói bốn điều, chủ 

yếu nhất chính là mộng, mấy điều kia là phụ thêm.Đời người là một giấc mộng, hà cớ 

gì nằm thấy ác  mộng, hà cớ gì ở trong mộng mà tạo nghiệp? Dù sao cũng phải giác 

ngộ. 

Điều đầu tiên nhất định phải đoạn ác tu thiện.Người mà có thể đoạn ác tu thiệnthì vận 

mệnh của bạn liền thay đổi.Cho nên Ấn Quang Đại Sư(đây là một vị đại thiện tri thức 

ở vào thời đại gần chúng ta nhất, Ngài đối với xã hội hiện tại của chúng ta hiểu rõ rất 

- 72 - 

là triệt để) cứu vãn thế đạo nhân tâm, giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, Ngài không dùng 

KinhPhật mà Ngài dùng “Liễu Phàm Tứ Huấn”, dùng “Cảm Ứng Thiên”, dùng “An Sĩ 

Toàn Thư”.Thật sự là từ bi đến vô cùng.Chúng ta thật sự muốn đoạn dứt cái ác, thật sự 

phát tâm tu thiện, thì ba quyển sách mà Ấn Tổ đã tuyển chọn cho chúng ta này chính 

là  sách  giáo  khoa  tốt  nhất.Y  theo  những  phương  pháp  này  mà  tu  hành,  trước  tiên 

khẳng  định  là  không  đọa  vào  ba  đường  ác,  ở  cõi  trời  người  thì  bạn  có  phần  nắm 

chắc.Từ  trên  nền  tảng  này  mà  nâng  lên,  đó  chính  là  Phật  pháp,  đã  tu  học  Phật  pháp 

rồi.Cho nên bạn xem KinhPhật trong tất cả các bộ Kinh, bạn thường đọc được thiện 

nam tử, thiện nữ nhơn, cái thiện đó tiêu chuẩn như thế nào? Tiêu chuẩn của Tiểu thừa 

chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo, đoạn thập ác tu thập thiện.Những nam tử nữ nhân 

như vậy, ở trong Kinh điểnPhật đã xưng tán, là trình độ thấp nhất.Nâng lên thêm một 

cấp, đó chính là thọ trì tam quy,cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi.Đây là thiện nam 

tử thiện nữ nhân ở trong Phật pháp.Cụ túc đoạn ác tu thiện, cụ túc thập thiện nghiệp 

đạo, không phạm thập ác, đây là thiện nam tử thiện nữ nhân của thế gian, không phải 

của Phật pháp.Trong Phật pháp là cụ túc tam quy ngũ giới, bao gồm tất cả giới luật của 

người xuất gia, tiêu chuẩn cho thiện nam tử thiện nữ nhân của Tiểu thừa.Phát tâm Bồ 

Đề, đó chính là thiện nam tử thiện nữ nhân của Đại thừa.Tâm Bồ Đề cùng với đạo Bồ 

Đề là tương ưng, đó chính là thiện nam tử thiện nữ nhân của Đại thừa.Phật nói rất là rõ 

ràng, rất là minh bạch, vì sợ bản thân chúng ta hiểu lầm ý nghĩa, ác niệm của bản thân 

lan tràn, miệng có thể nói một ít, nói mấy câu Phật pháp thì tự cho rằng mình là thiện 

nam tử thiện nữ nhân, việc phạm sai lầm này là quá đỗi to lớn.Đối với Phật pháp có tin 

hay không? Tự mình cho là đã tin rồi nhưng thực tế là chưa tin.Sự việc này, tôi nhớ là 

lúc tôi ở trên giảng tòa cũng thường xuyên khuyến khích mọi người. 

Tôi học Phậtbảy năm mới xuất gia.Tôi vừa xuất gia thì dạy ở Phật học viện, thì giảng 

Kinh, hai năm sau tôi mới đi thọ giới.Nhân duyên thọ giới đã chín muồi rồi tôi mới đi 

thọ giới.Sau khi thọ giới, trong Phật môn thì có qui củ, đi tạ lễ bổn sư.Bổn sư của tôi là 

cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  tôi  đến  Đài  Trung  để  tạ  lễ  lão  sư  Lý  Bỉnh  Nam.Tôi  đứng  ngay 

cửa,thầy ở bên trong nhìn thấy tôi thì thầy vẫy tay kêu tôi đi vào.Tôi liền đi vào.Ngài 

chỉ vào tôi mà nói: “Ông phải tin Phật, ông phải tin Phật” . Thầynói liền mấy câu ông 

phải tin Phật.Tôi đã lớn rồi mà, tôi đã là thầy giáo dạy ở Phật học viện, hiện giờ đã thọ 

giới cụ túc rồi, làm sao mà lại kêu tôi phải tin Phật vậy? Thầy kêu tôi ngồi xuống rồi 

nói với tôi là tin Phật không có dễ dàng, có rất nhiều lão hòa thượng đến tám - chín 

chục  tuổi,  chết  rồi  mà  vẫn  không  tin  Phật.Điều  này  càng  nói  tôi  lại  càng  không 

hiểu.Làm sao mới gọi là tin Phật? Y giáo phụng hành mới gọi là tin Phật.Như vậy 

tôi mới hiểu ra.Phật dạy cho bạn thập thiện nghiệp đạo, thập thiện nghiệp đạo bạn làm 

không  được  là  bạn  không  tin  Phật  rồi.Phật  dạy  bạn  tam  quy,  tam  quy  là  giác  chánh 

tịnh,  giác  mà  không  mê,  chánh  mà  không  tà,  tịnh  mà  không  nhiễm,  bạn  không  làm 

được là bạn không tin Phật rồi.Một điều trong ngũ giới bạn cũng không làm được, là 

bạn không tin Phật rồi.Biết giảng Kinh biết ngồi thiền cũng vô dụng, họ không tin Phật 

thì có cách nào không? Như vậy chúng tôi mới thật sự hiểu được ý nghĩa của lão sư đã 

- 73 - 

nói.Bạn  xem,một  lão  hòa  thượng  đến  lúc  sắp  lâm  chung  rồi,  tham  sân  si  vẫn  chưa 

buông  xuống  được  là  do  không  tin  Phật,  tại  sao  vậy?  Họ  vẫn  còn  ngã  tướng,  nhân 

tướng, chúng sanh tướng,trong tâm thì vẫn còn thị phi nhân ngã, vẫn còn tham sân si 

mạn,  trong  lòng  thì  còn  quá  nhiều  chuyện  để  lo,  không  tin  Phật.Phật  tâm  thanh  tịnh 

một trần không nhiễm.Đây là sau khi thọ giới cụ túc tôi gặp lão sư, là lão sư dạy bảo 

tôi.Cái  tiêu  chuẩn  đó  mới  thật  sự  là  mẫu  mực.Không  thể  lấy  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước của bản thân chúng ta làm tiêu chuẩn,cái tiêu chuẩn này chắc chắn sẽ đọa 

tam đồ.Nhất định phải dùng Kinh giáo của Phật làm tiêu chuẩn. 

Người  tại  gia  (chúng  tôi  không  nói  đệ  tử  Phật)  nhất  định  phải  làm  được  hiếu dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát,tu thập thiện nghiệp.Người làm được như 

vậy  thì  đời  đời  kiếp  kiếp  không  đọa  tam  ác  đạo,  phước  báu  của  họ  ở  cõi  trời 

người.Đây là người thông thường của thế gian.Sau khi học Phật rồi, thì so với họ cao 

hơn.Cao  ở  chỗ  nào?  Bạn  y  theo  lời  dạy  của  PhậtĐàmà  tu  sửa  hành  vi  sai  lầm  của 

bạn.Sự tu hành này, tôi vừa nói với các vị trong khởi tâm động niệm, trong ngôn ngữ 

việc làm, ý niệm vừa khởi lên lập tức phải kiểm tra cái ý niệm này là thiện hay là ác, 

cái ý niệm này cùng với lời Phật dạy trong Kinh có tương ưng hay không.Nếu nó là 

thiện niệm thì tốt, bạn nên duy trì.Nếu nó là ác niệm thì phải nhanh chóng đoạn dứt nó 

đi,  không  thể  để  cho  ác  niệm  tiếp  diễn.Ý  niệm  thứ  nhất  khởi  lên,  đây  là  điều  bình 

thường, bởi vì tập khí từ vô lượng kiếp đến nay, nó sẽ khởi ý niệm.Cổ đại đức thường 

xuyên dạy bảo chúng ta: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” .Niệm khởi là hiện 

tượng tự nhiên, bạn ở trong lục đạo huân tập lâu như vậy đã trở thành thói quen rồi, nó 

sẽ khởi lên, đừng có sợ điều này.Sợ là sợ điều gì? Là sợ giác ngộ quá chậm thôi.Mau 

mau giác ngộ. 

Phương pháp giác ngộ của Tịnh tông chúng ta rất tuyệt vời, sự giác ngộ này chính là 

một câu Phật hiệu.Ý niệm vừa khởi thì A Di Đà Phật, đè cái ý niệm đó xuống, tất cả ý 

niệm đều đưa về A Di Đà Phật.Điều này tốt.Đặc biệt là phải khống chế ác niệm.Tôi 

khuyến  khích  các  đồng  tu,  đặc  biệt  là  khuyến  khích  đồng  tu  xuất  gia,  công  phu  của 

chúng  ta  không  đắc  lực,  không  những  công  phu  không  đắc  lực,  mà  Kinh  giáo  cũng 

không có khả năng thọ trì,nói đơn giản một chút, Kinh giáo không thể nào hiểu được 

thấu đáo,không thể hiểu được chính xác, hiểu không đúng, giải thích sai, hiện tượng 

này là quá nhiều quá nhiều,do nguyên nhân gì vậy? Phiền não che đậy tâm.Cái phiền 

não đầu tiên là tự tư tự lợi.Thích Ca Mâu Ni Phật không có tự tư tự lợi, tất cả Ngài đều 

buông xuống hết, đây là Ngài làm một tấm gương tốt,một sự mô phạm tốt cho chúng 

ta.Nếu như chúng ta vẫn còn danh văn lợi dưỡng, vẫn còn tham muốn hưởng thụ ngũ 

dục lục trần, những thứ này bạn mà không thể buông xuống được thì bạn nghe Kinh 

không  hiểu.  Chân  thật  là  như  vậy.Đến  lúc  nào  bạn  có  thể  hiểu  được,  bạn  nghe  đến 

thấm nhuần vị đạo, nghe đến khi ngộ ra, là bạn đã đem các chướng ngại đó bỏ đi.Tôi 

giảng mười sáu chữ, thường giảng tự tư tự lợi phải buông xuống, danh văn lợi dưỡng 

phải  buông  xuống, ngũ  dục  lục  trần  phải buông  xuống, tham  sân  si  mạn  phải  buông 

xuống.Bạn  có  thể  đem  mười  sáu  chữ  này  buông  xuống,  đoạn  ác  tu  thiện  bạn  rất  dễ 

- 74 - 

dàng làm được, chẳng khó một chút nào.Tiến thêm  một bước nữa, tam quy ngũ giới 

đối với bạn không phải là chuyện khó, đối với người,đối với việc,đối với vật, đối với 

thế pháp, đối với Phật pháp, thật sự là bạn có thể làm đượcgiác mà không mê, chánh 

mà không tà, tịnh mà không nhiễm, bạn có thể đi vào cửa Phật. Mười sáu chữ này mà 

không buông xuống được, thì bạn vào không được cửa Phật.Vào không được cửa Phật 

chính là Kinh điển bạn cũng không thâm nhập được, lý luận ở trong Kinh điển không 

thể trở thành suy nghĩ kiến giải của bản thân, giáo huấn ở trong Kinh điển không thể 

trở thành hành vi sinh hoạt của bản thân.Học Phật như vậy thì thật uổng công.Lợi ích 

ở chỗ nào vậy? Ở trong thức A Lại Da trồng vào một hạt giống PhậtĐà.Điểm hay là ở 

chỗ này.Cái hạt giống này là hạt giống Kim Cang, vĩnh viễn không hư, không biết đến 

một  đời  nào  đó,  một  kiếp  nào  đó  bạn  gặp  lại  duyên.  Hôm  nay  chúng  ta  có  thể  gặp 

được pháp duyên Phật pháp đều là trong quá khứ đã trồng cái hạt giống này rồi.Giả sử 

nếu trong đời quá khứ có thể học được tốt, thì hiện giờ làm sao mà còn đi đến cái chỗ 

này chứ? Mức độ thấp nhất là các bạn đã đến pháp giới của bốn thánh rồi, không phải 

ở trong lục đạo.Ở trong lục đạo, hay nói cách khác, là chưa học tốt, chưa có thật hiểu, 

chưa  có  chăm  chỉ  tu  hành.Cho  nên,  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất  này  phải  nắm  cho 

chắc. 

Đạo  tràng,  trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  đã  nói  năm  ý  nghĩa.Năm  ý 

nghĩa này trong Kinh điển đều đã có nói. 

Ý nghĩa thứ nhất, Thích Ca Mâu Ni Phật ở Ấn Độ dưới cây Bồ Đề mà thị hiện thành 

đạo, ở chỗ này được gọi là đạo tràng.Đây là ý nghĩa thứ nhất. 

Ý  nghĩa  thứ  haichỉ  cho  sự  có  được  cách  tu  hành,  giống  trong  Kinh  Duy  Ma  đã  nói 

chân tâm là đạo tràng.Trong Kinh Duy Ma nói rất là nhiều, bạn hãy thử xem. Bạn thật 

sự đã giác ngộ rồi, là bạn ở trong phương pháp đó mà giác ngộ, cái phương pháp đó 

chính là đạo tràng.Đây có giảng pháp là đạo tràng.Ý thứ nhất nói là sân bãi, nơi chốn 

là đạo tràng.Đây là giảng pháp là đạo tràng.Chúng ta mà giác ngộ từ trong “Kinh Vô 

Lượng Thọ”, thì “Kinh Vô Lượng Thọ” là đạo tràng; giác ngộ từ trong “Kinh Di Đà”, 

thì  “Kinh  A  Di  Đà”  là  đạo  tràng.Giống  như  Lục  Tổ  Huệ  Năng,  Ngài  là  giác  ngộ  từ 

“Kinh Kim Cang”, “Kim Canh Bát Nhã” là đạo tràng của Ngài.Đây là ý nghĩa thứ hai. 

Ý  nghĩa  thứ  ba,  thông  thường  nơi  chốn  để  chúng  ta  thờ  cúng  Phật  được  gọi  là  đạo 

tràng.Đây  cũng  chính  là  chùa  miếu  am  đường  mà  hiện  tại  đã  nói.Ở  trong  gia  đình, 

trong nhà bạn có Phật đường, không có Phật đường, có người cũng thờ, tượng Phật, 

thờ tượng bồ tát ở trong phòng khách cũng gọi là đạo tràng.Cho nên, đạo tràng có ý 

nghĩa rất rộng. 

Ý nghĩa thứ tư là nơi chốn để học đạo. 

Ý nghĩa thứ năm là thường chỉ chùa miếu dùng là đạo tràng.Cái chỗ này đã nói là ý 

nghĩa  thứ  tư,  nơi  chốn  để  chúng  ta  học  đạo.Nơi  chốn  để  học  đạo  không  có  nhất 

định.Chúng  ta  ở  tại  chỗ  này  cùng  học  tập  với  nhau,  thì  đây  là  đạo  tràng  của  chúng 

ta.Học tập phải thật sự, phải giống chư PhậtNhư Lai,tổ sư đại đức.Ở trong phẩm trước 

- 75 - 

đã nói “bảo thọ biến quốc”, ý nghĩa chính là phải dựng lên hình tượng học tập, đặc biệt 

là học đạo.Cái đạo này chính là giác chánh tịnh.Giác chánh tịnh được biểu hiện ở đâu? 

Biểu hiện ở trên thân tướng của chúng ta.Như vậy, bạn đi đến bất cứ nơi nào cũng đều 

là đạo tràng.Quả nhiên hành đạo, bạn nhất định là đại từ đại bi, bạn nhất định là phổ 

độ  chúng  sanh.“Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”,  gặp  người  nào  thì  bạn  cũng 

phải giảng cho họ.Không phải là giảng một bộ Kinh, không phải là giảng một bộ luận, 

mà là nhắc nhở họ, giúp đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ sửa đổi bản thân.Khi nhìn thấy họ 

phạm lỗi lầm, bạn nên khuyên nhủ họ, đó chính là đạo tràng.Bạn đi trên đường gặp họ 

thì khuyên họ vài câu, thì ở trên con đường đó là đạo tràng.Cho nên cái đạo tràng này 

là có nghĩa rộng, không phải là nghĩa hẹp. 

Phẩm đề này là Bồ Đề đạo tràng.Nhìn thấy Bồ Đề chúng ta liền nghĩ đến cây Bồ Đề, 

bởi  vì  Kinh  văn  mở  ra  là “hựu  kì  đạo  tràng, hữu  bồ đề  thọ, cao tứ  cách  vạn lí” .Thọ 

chính là cái gì? Lập nên hình tượng, đây là bảo.Bảo, chúng ta từ trong cái hàm nghĩa 

rõ ràng nhất mà nói, người Trung Quốc nói đạo đức, ở trong Phật pháp cũng nói là đắc 

thông, đạo đức là bảo.Đây chính là ở trong KinhPhật thường dùng cây Bồ Đề làm biểu 

pháp.Đạo là lí thể của tự tánh, là đức dụng của tự tánh, tất cả chúng sanhmỗi ngườiđều 

có  đủ.Pháp  nhĩ  như  thị.Đây  là  ở  trong  KinhPhật  thường  nói  tại  phàm  bất  giảm,  tại 

Thánh bất tăng.Cho nên cặp mắt của Phật nhìn tất cả chúng sanh đều là chư PhậtNhư 

Lai, tại sao vậy? Ngài nhìn thấy đạo của bạn, bạn thời thời khắc khắc biểu hiện đều là 

đạo, Ngài nhìn thấy bạn là thấy chân như tự tánh của bạn.Chân như tự tánh ở chỗ nào? 

Trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất là hay, lục căn môn đầu phóng quang động địa, ở 

mắt gọi là thấy tánh, ở tai gọi là nghe tánh, ở mũi gọi là khứu tánh, cái tánh này chính 

là chân như bổn tánh, chính là Phật tánh, cùng với tất cả chư PhậtNhư Lai không có 

khác biệt.Phiền phức của chúng ta phát ra từ chỗ nào? Phiền phức phát ra ở niệm thứ 

hai, mắt chúng ta thấy sắc, tai nghe tiếng, niệm thứ nhất là chân tánh, cái niệm thứ hai 

thì  hỏng  rồi,  cái  niệm  thứ  hai  là  tập  tánh.Tập  tánh  thay  đổi  cho  chân  tánh,  điều  này 

phiền  phức  rồi.Chư  PhậtNhư  Lai,  pháp  thân  Bồ  Tát,  các  Ngài  uyên  bác  ở  chỗ  nào? 

Các Ngài duy trì vĩnh viễn cái niệm thứ nhất, các Ngài không có niệm thứ hai.Ở trong 

niệm  thứ nhất  không có  chân  vọng, không  có  tà  chánh, không có  thị  phi, giống  như 

một cái gương chiếu cảnh ở bên ngoài như nhau, rất là rõ ràng, rất là minh bạch,bạn 

vẫn chưa khởi tâm động niệm.Thế thì chẳng phải là mỗi người đều là như nhau sao? 

Vậy bạn không phải là Phậtthì cái gì là Phật? Chính là lúc ý niệm thứ nhất của bạn, 

bạn là Phật thật, không phải Phật giả; cái ý niệm thứ hai là đọa lạc rồi, liền biến thành 

phàm phu.Phiền phức là ở chỗ này.Bạn phải chân thật giác ngộ, bạn mới có thể duy trì 

cái ý niệm thứ nhất, vĩnh viễn không rơi vào ý niệm thứ hai, bạn sẽ không bị đọa lạc 

thành  phàm  phu.Đây  chính  là  công  phu mà  chúng  tôi  giảng.Đây  là  giảng  đạo, giảng 

tánh đức, điều này là tất cả chúng sanh ai cũng đều có đủ.Hơn nữa, ở trong cuộc sống 

hàng ngày đều sử dụng nó, mỗi ngày đều dùng nó mà không biết. 

A Di Đà Phật… 



- 76 - 

Tập 269 

Bạn phải thật sự giác ngộ, bạn mới có thể duy trì được niệm thứ nhất, vĩnh viễn không 

rơi vào niệm thứ hai, thì bạn sẽ không rơi trở lại thành phàm phu. Đây chính là công 

phu mà chúng tôi đã nói. Đây là giảng đạo, giảng tánh đức. Điều này là tất cả chúng 

sanh  ai  cũng  đều  có đủ, hơn  nữa ở trong cuộc  sống hàng ngày  đều sử  dụng nó, mỗi 

ngày đều dùng nó mà không biết. Điều mà bạn đã biết chính là tập tánh của bạn, chân 

tánh thì quên mất rồi, mê mất rồi. Cho nên Phật dạy chúng sanh là dạy điều gì? Khôi 

phục lại tự tánh mà thôi. 

Phật  nói  lời  chân  thật,  nói  lời  chân  thật  trong  Kinh  Bát  Nhã,  Phật  không  độ  chúng 

sanh, bạn vốn dĩ là Phật, không phải Phật giúp cho bạn thành Phật. Bạn vốn dĩ là Phật, 

Phật  chẳng qua  chỉ  là  tăng  thượng duyên  cho bạn mà  thôi. Phật đối với  chúng  sanh, 

thực tại mà nói, chẳng có giúp đỡ được điều gì, chỉ tăng thượng duyên mà thôi. Xin 

nhắc một chút, bạn là tự mình tự giác ngộ, tự mình tu hành chứng quả, cho nên tự ngộ 

tự độ. Đây là lời chân thật. Phật thật sự là một vị lão sư tốt. Lão sư dạy học trò, học trò 

thành  tựu  rồi,  học  trò  tự  mình  dụng  công,  tự  mình  phấn  đấu  nỗ  lực,  họ  mới  có  thể 

thành  công,  lão  sư  không  có  cách  giúp  đỡ  họ.  Lão  sư  chỉ  là  giúp  họ  tăng  thượng 

duyên, bản thân họ phải thật hồi đầu, bản thân chịu nỗ lực chịu phấn đấu. Học Phật, 

thành Bồ Tát, thành Phật cũng là như vậy. Cho nên lão sư rất là khiêm nhường, rất nhã 

nhặn, bản thân Ngài chẳng có kể  công, nhưng  mà  Ngài đã chỉ  bảo  cho  chúng ta. Sự 

giúp đỡ này là vô cùng vô cùng to lớn, chúng ta phải biết ơn vô cùng. Nếu như không 

có sự chỉ bảo của Ngài, chúng ta sẽ vĩnh viễn không giác ngộ, sẽ vĩnh viễn không biết 

chân tánh của cái niệm thứ nhất, vĩnh viễn mê ở niệm thứ hai, niệm thứ ba, càng mê 

càng sâu, sâu không thể rút ra được, vĩnh viễn trầm luân trong biển khổ. Phật dạy cho 

chúng ta phục hồi tự tánh cũng nên làm từ từ. Cho nên Bồ Đề đạo tràng, câu này nếu 

dùng trong lời hiện tại để nói, là Phật A Di Đà đang ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

đào tạo nhân tài, trung tâm dạy học giáo hóa chúng sanh. Trung tâm dạy học này thành 

lập  ở  khắp  nơi,  đối  với  đại  chúng  vãng  sanh  mang  đến  lợi  ích  rất  là  lớn,  không  cần 

phải vất vả bôn ba ở chốn xa xôi, đạo tràng ở ngay trước mặt của bạn. Đây là công đức 

không thể nghĩ bàn. 

Đối với chúng ta mà nói, chúng ta rốt cuộc vẫn là ở trong Thế giới Ta Bà, ở trong ngũ 

trược ác thế. Hiện nay, thế gian này, chư vị có thể thể hội được, trược ác đến cùng cực. 

Trược là nhiễm ô, ác là tạo ác nghiệp, khởi tâm động niệm đều là tạo nghiệp. Trong xã 

hội, có người nào khởi tâm động niệm mà không phải là tổn người lợi mình? Điều này 

thật là kinh khủng. Hoàn toàn sai rồi, quá sai so với chuẩn mực rồi. Thế xuất thế gian 

đại Thánh đại Hiền đến để nói với họ về chánh pháp, họ nghe không lọt tai. Có một số 

người,  có  rất nhiều người là giáo sư đại học, các vị  học giả, sau khi nghe  rồi thì  lắc 

đầu: Ước vọng, chỉ là ước vọng  không xác với thực tế. Cái gì là thực tế? Tổn người 

lợi  mình là  thực tế, nghĩ  xem  có  cách  nào  để tiền  của  người ta  lọt  vào  trong túi  của 

mình là thực tế. Bạn nói xem có cách nào không? Chúng sanh khó độ, chúng sanh thật 

sự là mê hoặc điên đảo, đối với chân tướng của vũ trụ nhân sinh thì chẳng biết tý gì. 

- 77 - 

Nói với họ, họ cũng chẳng tin. Thế gian này, trong nước và ngoài nước, không quản là 

dân tộc nào, không quản là tín ngưỡng, tôn giáo nào, thấy tiền là sáng mắt. Người nào 

mà không cầu tài? Cầu tài thì tâm bất chánh, cầu tài thì hành vi sai lầm, điều mà họ đã 

cầu được họ tự cho là rất thông minh, tôi đã làm quan lớn rồi, có được tài sản rồi, tự 

cho rằng mình rất thông minh, có tài năng, chẳng ai sánh bằng mình, nhưng trên thực 

tế, trong con mắt của người thật sự giác ngộ nhìn thì họ đã bị thua lớn rồi. Cái mà bạn 

đã tìm cầu được, công danh bổng lộc của thế gian này đều là do ở trong mạng của bạn 

đã có, bởi vì tâm của bạn bất chánh, hành vi bất chánh, cái mà bạn có được đã mất hết 

phân nửa rồi, thậm chí còn bị mất đi hơn phân nửa. Trong mạng của bạn có mười phần 

tài sản, nhưng trong đời này bạn chỉ hưởng được có ba hoặc bốn phần, bạn nói xem có 

đáng tiếc hay không? 

Tại  sao vậy?  Tài  sản  có trong mạng  của bạn không thể hưởng được  trọn vẹn rồi. Vì 

tâm bạn tính điều bất chánh, tâm là dụng tâm bất thiện, thuật là phương pháp sai lầm, 

thủ đoạn sai lầm, cho nên công danh bổng lộc của bạn bị giảm mất đi. Bản thân họ thì 

rất là đắc ý, bạn nói xem có cách nào? Cái này gọi là ngu si, là điên đảo, trong Kinh 

thường nói là điên đảo thất thường. 

Thánh nhân dạy người đi là con đường chánh, cái mà bạn đã đạt được, đã hưởng thụ 

được, cho dù không thể hưởng thụ một trăm phần trăm trong mạng của bạn, có lẽ sự 

hưởng thụ đã có trong mạng có thể là bảy - tám mươi phần trăm. Nếu như hoàn toàn 

tin tưởng vào giáo huấn của Thánh Hiền, hoàn toàn làm theo, không những bạn có thể 

hưởng được một trăm phần trăm, mà còn có thể tăng thêm. Điều này chư vị đọc “Liễu 

Phàm  Tứ  Huấn”  thì  sẽ  hiểu  được.  Bạn  nên  nghiêm  túc  mà  đọc  kỹ,  thì  bạn  sẽ  hiểu 

được. Thế xuất thế gian pháp đều không ra khỏi định luật của nhân quả báo ứng, Phật 

pháp cũng không thể ra khỏi. Cho nên, Ấn Quang Đại Sư dạy chúng ta:  “Đôn luân tận 

 phận, nhàn tà tồn thành” . 

Tám chữ này quá tuyệt vời. Tám chữ này đầy đủ để giáo hóa tất cả chúng sanh chín 

ngàn năm thời Mạt Pháp của Thế Tôn, bất luận là tại gia hay xuất gia. Đây thật sự là 

tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc.  “Đôn”  có ý nghĩa là gì? Thành khẩn, chân thành. 

 “Mục”  là hòa mục. Dùng tâm chân thành của bản thân đối với mọi người, tất cả việc, 

tất cả vật, cùng với tất cả người, việc và vật sống chung hòa thuận, thì cả thế giới này 

vĩnh viễn sẽ không có xung đột, thế giới hòa bình, vũ trụ hòa bình, có thể thực tiễn, 

không phải là không thể thực tiễn. Thực tiễn ở chỗ nào? Thực tiễn từ chính bản thân 

của chúng ta. Bạn muốn tất cả mọi người đều có thể làm được, điều đó Phật Bồ Tát 

thần tiên cũng làm không được. Cho nên chỗ uyên bác nhất của Phật pháp, chúng ta 

khâm  phục  đến  sát  đất,  đó  là  Phật  pháp  không  mong  cầu  người  khác,  đối  với  người 

không yêu cầu, mà chỉ yêu cầu chính mình. Cách dạy bảo này cao siêu, thế xuất thế 

gian chúng tôi không tìm thấy được. Người nào là Phật Bồ Tát, người nào là thiện tri 

thức? Ngoại trừ ta ra, thì tất cả chúng sanh đều là chư Phật Như Lai, đều là Phật Bồ 

Tát,  đều  là  thiện  tri  thức.  Mỗi  một  người,  việc  của  họ  làm  đều  là  dạy  cho  chúng  ta. 

Điều thiện  mà  họ  đã  làm  cùng với  điều  nói trong  Kinh điển là như pháp, thì  ta phải 

- 78 - 

học theo họ, họ đã làm tấm gương cho chúng ta xem. Việc mà họ đã làm là bất thiện, 

đi ngược lại với điều này, họ đến nói với ta cái này không thể học. Đều là thầy của ta. 

Thiện có thiện báo, ác có ác báo, họ thị hiện cái quả báo đó cho chúng ta xem. 

Lần trước tôi đi đến Hàng Châu. Hàng Châu chúng ta đều biết mộ của Nhạc Phi chôn 

ở Tây Hồ. Chúng tôi lúc còn nhỏ có đọc được ở trong sách, bức tượng đồng của hai vợ 

chồng Tần Cối đang quỳ trước mộ của Nhạc Phi. Mọi người đến trước mộ phần của 

Nhạc Vương cúi người lễ ba lễ, còn đối với bức tượng đồng này thì nhổ vào một bãi 

nước bọt, người ác. Vợ chồng của Tần Cối là thầy giáo của chúng ta, là thiện tri thức, 

họ  quì  ở  chỗ  đó  là  dạy cho  chúng  ta  tuyệt  đối  đừng  học  theo họ, họ  có  phải  là  thầy 

giáo  không?  Nhạc  Phi  là  dạy  cho  chúng  ta  mặt  tốt,  Tần  Cối  dạy  cho  chúng  ta  tránh 

điều xấu, cả hai đều là thầy giáo tốt. Lúc tôi còn trẻ, vẫn chưa có học Phật, tôi đã hiểu 

được đạo lí này. Có những đồng nghiệp cấp trên đang ngồi tán gẫu, nói đến Tần Cối, 

tôi nói với họ rằng Tần Cối hiện giờ đang ở trên trời hưởng phước. Mắt của họ trừng 

lên,  con  người  ác  độc  này  xuống  địa  ngục  thì  có,  làm  sao  mà  lên  trời  hưởng  phước 

được? Tôi nói ông ấy đã làm một việc lớn như vậy, anh có biết hay không? Ông ta đã 

làm chuyện gì? Ngày ngày ông ta ở đó dạy cho mọi người đừng làm người gian, đừng 

có làm việc xấu, anh nghĩ xem ông ấy đã dạy được bao nhiêu người rồi, công đức này 

các anh làm sao mà có thể tính đếm được? Cho nên người thiện   người ác, cảnh thuận 

cảnh nghịch, cái nào cũng đều là thiện tri thức, cái nào cũng là chỗ học của Bồ Tát, là 

Bồ Đề đạo tràng. Vấn đề là bạn biết hay không biết? Trí huệ của chúng ta mở ở chỗ 

nào? Đức hạnh của chúng ta xây dựng ở chỗ nào? Chính là ở những chỗ này. Chúng ta 

học được rồi, hàng ngày xem, hàng ngày nghe, ngày ngày tiếp xúc, học biết rồi. Người 

thiện thị hiện cho chúng ta học, chúng ta nhất định phải học cho tốt. Các hiện tượng ác 

thị hiện ra, chúng ta đều gọi họ là thị hiện, họ thật sự không phải là ác, họ thật sự là 

bản tánh thiện, họ chỉ là diễn kịch thôi, một bên là diễn vai thiện, một bên là diễn vai 

ác. Chúng ta dụng cái tâm này để nhìn thế gian này, để nhìn tất cả mọi người, thì tâm 

của chúng ta sẽ bình thôi. Chúng ta ở trong cảnh giới thời thời khắc khắc đều đang học 

hỏi. Họ  đang  biểu  diễn, chúng ta  không  thể  nói  đây  là  người  thiện, đây  là  người  ác, 

không nên có cái tâm phân biệt này. Tâm của chúng ta là bình đẳng, đều là người tốt, 

đều là Phật, đều là Bồ Tát. Giống như diễn kịch vậy, họ đến biểu diễn, diễn cho mỗi 

một mình ta xem, độ cho mỗi mình ta, chỉ mỗi mình ta là học trò, cả thảy đều là lão 

sư. Không những các vị này là lão sư, mà núi sông đất đai, cây cỏ hoa lá, hữu tình và 

vô tình cả thảy đều là lão sư, sáu trần thuyết pháp. 

Thế gian này của chúng ta cùng với Thế giới Cực Lạc có gì khác nhau? Không khác 

nhau, vấn  đề  là  do  bạn  có  biết  hay  không  biết?  Bạn  có  thể  ở  trong  cảnh  giới  đó  mà 

sanh tâm hoan hỉ, thường sanh trí huệ, không sanh phiền não, con đường bạn đi là Bồ 

Tát đạo. Gặp được thiện duyên, cảnh giới tốt thì sanh tâm hoan hỉ, trong tâm hoan hỉ 

thì sanh tham luyến, phiền não sẽ khởi lên, bạn bị đọa lạc rồi. Ở trong nghịch cảnh ác 

duyên, bạn  sanh  tâm  sân nhuế, không vui  vẻ, bạn  lại đọa lạc  rồi.  Bất  luận  là  ở cảnh 

duyên nào, đường bạn đi là tam đồ ác đạo, bạn sai rồi. Cảnh giới ở bên ngoài không có 

- 79 - 

thiện ác, vấn đề là bạn có biết hay không. Người mà biết được thì đi theo đạo Bồ Đề, 

niệm  niệm  thành  tựu  trí  huệ,  thành  tựu  đức  hạnh,  thành  tựu  tướng  hảo.  Người  mà 

không  biết,  bất  luận  ở  cảnh  giới  nào  bạn  cũng  sanh  phiền  não,  đường  bạn  đi  là  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh, bạn đi con đường này. Đây là tham sân si. Chư vị nhất định 

phải nhớ kỹ, tham là đường ngạ quỷ, sân là đường địa ngục, ngu si là đường súc sanh, 

làm sao mà bạn có thể đi con đường này được chứ? Trái ngược với tham sân si chính 

là giới định tuệ. Giới định tuệ là Bồ Đề đạo, con đường thành đạo. Đều ở chỗ chúng ta 

có biết hay không. Cho nên, đừng có chọn sai đường. 

Mấy  ngày  gần  đây  tôi  nghe  người  ta  nói,  trên  đài  truyền  hình  đã  ngưng  phát  “Kinh 

Hoa Nghiêm”. Đây là ý kiến của chính phủ. Có người muốn đi gặp chính phủ để đề 

nghị. Không cần thiết, bạn đã bị cảnh giới chuyển rồi, bạn đã khởi tâm động niệm ở 

chỗ đó rồi, không tốt. Chính phủ cho phép phát hình là việc tốt, không cho phép phát 

cũng là việc tốt, chẳng có cái nào mà không tốt. Cho nên tôi nói người người đều là 

người tốt, sự sự đều là việc tốt. Chúng ta hành Bồ Tát đạo, tất cả chúng sanh đối với 

việc tu học Phật pháp đều có nhân duyên. Thời tiết nhân duyên chưa đến, không nên 

miễn cưỡng chút nào cả. Phật dạy chúng ta là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Chúng  ta  hằng  thuận  chính  phủ,  điều  này  quá  tốt.  Chính  phủ  tại  sao  mà  không  cho 

phát hình? Vì họ chưa có nghe qua, chưa có tiếp xúc qua, họ không biết được điều này 

tốt. Nếu như họ thật sự đã nghe qua, tiếp xúc qua rồi, tôi tin rằng mỗi ngày sẽ phát 24 

giờ đồng hồ. Điều này chính là lợi ích thật sự, công đức thật sự. Điều này nhất định 

phải hiểu được. Nho giáo dạy chúng ta, Nho cùng với Phật là như nhau, cho nên tôi 

nói Thích Ca Mâu Ni Phật ứng hóa ở Trung Quốc chính là Khổng Tử, Lão Tử, Trang 

Tử, Mạnh Tử, có ai mà không phải là Phật Bồ Tát? Đều là Phật Bồ Tát ứng hóa ra cả. 

Phu Tử dạy cho chúng ta ngũ luân bát đức, chúng ta phải nên làm. 

Tôi ở trên giảng tòa cũng thường hay nói, đạo đức bắt đầu từ vợ chồng.  “Đại đạo triệu 

 đoan hồ phu phụ” , có vợ chồng mới có cha con, mới có anh em, mới có vua tôi, mới 

có  bạn  bè, nó  chính  là  nơi  bắt  đầu. Cổ  nhân  Trung  Quốc  đối  với  hôn  nhân  cưới  hỏi 

xem trọng vô cùng, lễ nghi vô cùng long trọng, vô cùng rườm rà. Tại sao phải làm như 

vậy? Nói cho bạn biết không thể dễ dàng ly hôn, cho nên lễ nghi phải long trọng như 

vậy. Ly hôn chính là phá hoại đạo đức. Hiện nay người xem ly hôn là chuyện rất bình 

thường, thật ra chúng sanh tạo tác nghiệp tội, tội ly hôn nặng hơn những tội khác. Bạn 

không chịu nghiên cứu kỹ lưỡng, bạn không biết, nó sẽ phá hoại luân thường đạo đức, 

làm cho khoảng giữa vũ trụ, ở đây Phật pháp chúng ta nói là tánh đức, làm cho cái gốc 

của tánh đức bị phá hoại rồi. Bạn nói thử tội này nặng bao nhiêu. Cho nên sự an định 

của xã hội, hòa bình của thế giới, cái gốc là ở đâu? Ở tại vợ chồng. 

Khoảng  nửa  năm  trước,  vào  tháng  3  tháng  4  năm  nay,  Đại  học  Queensland  của  Úc 

Châu có một trung tâm nghiên cứu phòng chống xung đột, xúc tiến hòa bình. Trong 

trung tâm này có khoảng hai mươi giáo sư chuyên  môn nghiên cứu vấn đề này. Sau 

khi sự kiện ngày 9 tháng 11 xảy ra, các vị giáo sư này tập hợp lại với nhau, thảo luận 

vấn đề xung đột. Họ đã nghiên cứu tám năm, xung đột càng lúc càng nghiêm trọng, số 

- 80 - 

lượng càng lúc càng nhiều, cho nên nghĩ đến chiến tranh lạnh, chiến tranh nóng không 

thể giải quyết vấn đề, liền nghĩ đến việc dùng đạo đức, phương pháp dùng tâm thương 

yêu  để  mà  hóa giải xung  đột, xúc tiến  hòa  bình. Phương pháp  này  hay. Hiệu  trưởng 

phái hai vị giáo sư thâm niên đến Toowoomba để gặp tôi, nói với tôi về sự việc này 

của trường. Chuyện này tôi rất là hoan hỷ, tôi nghe xong rất là hoan hỷ. Họ  mời tôi 

cùng với họ tiến hành buổi tọa đàm, tôi rất hoan hỷ, tôi liền đi. Trước tiên là nghe các 

vị  giáo  sư báo  cáo,  sau  khi  nghe  xong  tôi  liền  phát  biểu.  Sự  việc  này,  thế  giới  ngày 

nay, vấn đề mấu chốt quan trọng thật sự là ở chỗ nào, xung đột xuất phát từ chỗ nào? 

Họ thì không biết được, bao giờ cũng là quan hệ lợi hại được mất giữa các nước dân 

tộc tôn giáo, họ đều nghĩ đến những điều này. Tôi nói đây không phải là cái gốc của 

xung  đột,  muốn  hóa  giải  xung  đột  từ  ở  chỗ  này  thì  khó  khăn  vô  cùng.  Cái  gốc  của 

xung đột là ở chỗ nào? Ở trong gia đình, gia đình là vợ chồng xung đột, cha con xung 

đột, anh em xung đột, các bạn có nghĩ đến vấn đề này chưa?  Sau đó tôi lại nói với họ, 

đây vẫn là không phải cái gốc thật sự, cái gốc chân thật ở chỗ nào? Cái gốc chân thật 

sự ở bản thân mình, tự lợi cùng với lợi tha không phải là đã xung đột rồi sao? Khởi 

tâm động niệm là lợi ích của mình, không nghĩ đến lợi ích của người khác. Cho nên 

xung đột thật sự, người phương Đông của chúng ta nói, bản tánh xung đột với tập khí, 

đây mới chính là cái gốc. Người nào không có xung đột? Phật không có xung đột, Bồ 

Tát không có xung đột. Xin nói lại với chư vị, Thanh Văn, Duyên Giác không có xung 

đột. Xin nói lại cho dễ hiểu một chút, trong “Kinh Kim Cang” chúng tôi có xem được, 

Tu  Đà  Hoàn  không  có  xung  đột.  Tại  sao  vậy?  Vô  ngã  tướng.  Chỉ  cần  có  ngã,  ta  và 

người sẽ đối lập. Đối lập là xung đột rồi. Xung đột là phàm phu, không có xung đột là 

Thánh nhân. Cho nên chúng ta tu hành là tu ở chỗ nào? Nên đem xung đột ở bên trong 

nội tâm tiêu trừ. Bồ Đề đạo là nên đi. Bên trong xung đột chính là phiền não tập khí, 

cùng với tánh đức tự tánh của bạn sẽ sanh ra xung đột. 

Điều mà Bồ Tát tu hành là sáu cương lĩnh. Các bạn hãy nghĩ xem, sáu cương lĩnh này 

của Bồ Tát chính là sáu Ba La Mật. Bố thí độ tham lam, bố thí và tham lam xung đột 

với nhau. Trì giới và tạo nghiệp ác là xung đột với nhau, nhẫn nhục cùng với sân hận 

là xung đột với nhau, tinh tấn cùng với giải đãi là xung đột với nhau, thiền định cùng 

với tán loạn là xung đột với nhau, bát nhã cùng với ngu si là xung đột với nhau. Sự 

xung đột này hóa giải xong rồi chính là sáu ba la mật. Xung đột hóa giải không xong, 

đó là sáu điều phiền não lớn. Chúng ta có hiểu được đạo lý này hay không? Bạn thật 

sự hiểu được đạo lý này, vậy bạn tu ở đâu? Từ trong nội tâm đem những xung đột này 

hóa giải cho sạch, sau đó mới có năng lực để giúp đỡ thế gian này hóa giải các vấn đề 

xung đột. Cho nên sau khi tôi nói chuyện với các vị giáo sư này, tôi có kiến nghị với 

họ, tôi nói chương trình này nghiên cứu trong giảng đường đại học không có tác dụng, 

không thể giúp đỡ được xã hội này, không thể nào hóa giải tai nạn. Họ hỏi vậy phải 

làm cách nào? Tôi nói chương trình này chúng ta phải dùng chương trình giáo học tầm 

xa. Chương trình giáo học tầm xa của Úc rất là nổi tiếng, dùng mạng lưới internet để 

dạy học cho mọi người trên toàn thế giới, chúng ta dùng truyền hình vệ tinh để giảng 

- 81 - 

dạy  cho  toàn  thế  giới,  tiêu  đề  trung  tâm  của  chúng  ta  là  tám  chữ:   “Cát  Hung  Họa 

 Phước, Lợi Hại Được Mất” . Chúng ta chỉ nói trong tám chữ này, nói với toàn thế giới 

tám chữ này. Nói rõ ràng, nói minh bạch kiết hung họa phước của xã hội, lợi hại được 

mất của mỗi người rồi, chẳng có người nào mà không muốn tránh họa cầu may. Nhất 

định cần người giác ngộ, không giác ngộ không được. Chỉ có số ít người giác ngộ, thì 

việc hóa giải xung đột của thế giới này không dễ. Cần nhiều người giác ngộ. Cho nên 

ngày hôm đó tôi nói với các vị giáo sư là bản thân chúng ta cũng có xung đột, thế là họ 

liền  nhíu  mày  nhưng  suy  nghĩ  không  ra.  Tôi  nói  giáo  sư  đều  là  rất  thanh  cao,  cuộc 

sống đều không có giàu sang, nhưng mà các vị đều có tác quyền. Các vị giáo sư đều 

gật đầu, mỗi vị giáo sư đều có tác quyền. Tôi nói đằng sau tác quyền của bạn có  “sở 

 hữu bản quyền, đem in sẽ bị truy cứu”,  đó chính là xung đột. Có xung đột, vậy là đúng 

rồi, tự lợi của ta cùng với lợi tha là xung đột rồi. Chúng ta hôm nay muốn làm công 

việc hòa bình, trước tiên là phải hóa giải xung đột của bản thân, sau này ở trên sách 

của  bạn  đừng  có  in  những  chữ đó nữa, nên  in  là  hoan  nghênh ấn  tống, công  đức vô 

lượng. Chúng ta nên làm tấm gương cho mọi người xem. Các vị giáo sư này rất thông 

minh, tôi vô cùng kính phục, họ nghe lời của tôi nói đều đáp ứng, bỏ luôn bản quyền. 

Điều này không dễ dàng. Đồ vật tốt nên cùng với tất cả chúng sanh hưởng chung, làm 

sao mà có thể giữ riêng chứ? Không thể có cái ý niệm này, cái ý niệm này là sai lầm 

rồi.  Cái  ý  niệm  này,  nói  lời  chân  thực,  đời  đời  kiếp  kiếp  chỉ  làm  giáo  sư  nghèo  mà 

thôi, không phát tài nổi. Bố thí tài thì được giàu có, bố thí pháp thì được thông minh trí 

tuệ, bố thí vô úy thì được khỏe mạnh sống lâu. Tôi nói chuyện với họ khoảng 50 phút, 

Trường đại học liền quyết định mời tôi tham gia vào công tác nghiên cứu đề tài này 

của họ, mời tôi làm giáo sư. Tôi đồng ý. Hiệu trưởng nói với tôi rất nhiều điều hay. 

Cổ  đức  Trung  Quốc  nói  rất  hay,  những  lời  nói  này  là  ở  trong  Lữ  Thị  Xuân  Thu: 

 “Phàm sự chi bổn, tất tiên trị thân” . Chúng ta học Phật, đây là đại sự, căn bản ở chỗ 

nào vậy? Ở chỗ đối trị bản thân. Đây là tổng cương lĩnh. Trị kỳ thân, trị thân chính là 

giới  luật, trong  Phật  pháp  nói  chính  là  giới  luật,  trong  nhà  Nho  nói  chính  là  lễ.  Nhà 

Nho là lấy lễ trị thân. Lễ là tiêu chuẩn, việc làm lời nói, thân của chúng ta phải hợp với 

lễ, nhà Phật gọi là giới luật, phải phù hợp giới luật. Đây là tiêu chuẩn, tiêu chuẩn để trị 

thân. 

Họ nói:  “Trị kỳ thân, tất thiên hạ trị” . Bạn xem, đây là hiệu quả. Nói đến chỗ này, trì 

giới  là  vô  cùng  quan  trọng.  “Thành  kỳ  thân  tất  thiên  hạ  thành” .  Thành  là  cái  gì? 

Thành tựu đức hạnh của bản thân, sự thành tựu này Phật pháp chúng ta nói là chuyển 

phàm thành Thánh, tu hành chứng quả. Bản thân bạn thành tựu rồi, người trong thiên 

hạ đều thành tựu. Cái ý nghĩa này rất sâu. Nói đơn giản một chút, bạn đã làm một tấm 

gương cho xã hội đại chúng, đã làm một tấm gương tốt, người thông minh sẽ học theo 

bạn, bạn là tấm gương của họ, họ sẽ học theo bạn. Trong Phật pháp nói là người có 

duyên, Phật không độ người không có duyên, người có duyên thì họ nhìn ra được, họ 

sẽ học theo bạn. Người này là đáng được độ. 

- 82 - 

Cho  nên  cuối  cùng  Ngài  nói  là:   “Vi  thiên  hạ  giả” , phải  nghĩ  cho  tất  cả  chúng  sanh. 

Chúng ta bắt đầu làm từ đâu? Không phải ở chúng sanh mà là ở bản thân mình. Những 

lời nói này cùng với lời của Phật không khác nhau. Quyển sách Lữ Thị Xuân Thu này 

thành  tựu  vào  những  năm  đầu  của  triều  Hán,  lúc  đó  Phật  pháp  vẫn  chưa  truyền  đến 

Trung Quốc. Ở trong xã hội này của Trung Quốc không phải là không có Thánh Hiền, 

cùng với Phật pháp chẳng có khác nhau, cho nên phàm sự chi bổn, chính xác là ở tại 

bản  thân  mình.  Bản  thân  mình  không  thành  tựu,  lại  muốn  thành  tựu  người  khác,  ở 

trong Kinh Phật thường nói:  “Vô hữu thị xứ” . Cho nên quan niệm về luân lý nhất định 

phải thiết lập, nhất định phải tuân thủ. Có thể tuân thủ quan niệm luân lý, bạn chính là 

Phật Bồ Tát ở thế gian này đang biễu diễn vai chánh diện. Hiện nay mọi người đều vứt 

bỏ đi, đều không hiểu được, làm sao có thể khôi phục lại sự dạy bảo của Thánh Hiền? 

Phải  tự  bản  thân  mình  làm,  nói  thì  không  có  tác  dụng.  Nói  xong  mà  bản  thân  làm 

không được, người ở bên cạnh bạn cười mà nói:  “Bạn nói được mà làm không được, 

 người ta sẽ không học theo bạn, người ta sẽ phập phòng lo sợ bị mắc bẫy, bạn đang 

 gạt tôi” . Nếu thật sự đó là việc tốt thì bạn nhất định phải làm được. Nếu như tỉ mỉ mà 

quan sát lại, điều bạn đã làm cùng với điều bạn đã nói hoàn toàn trái ngược nhau, vậy 

là tín tâm của họ hoàn toàn tan biến mất, ngoài mặt đối với bạn lễ độ, sau lưng thì phê 

bình bạn chẳng có chút giá trị gì, bạn đang lừa dối tất cả chúng sanh. Cái tội này vẫn 

còn  nhỏ, lừa  dối  chư  Phật  Bồ  Tát,  cái  tội  này  rất  nặng.  Chư  Phật  bồ  tát  không  có  ở 

trước mặt, chúng ta xem chư Phật Bồ Tát quá ngây ngô, đối với Bồ Tát bằng tượng đất 

này bạn có ý đồ lừa dối Ngài, bạn hãy nghĩ xem tâm của bạn thật đáng sợ dường nào. 

Cho nên, luân lý nhất định phải tuân thủ. Đây là ở trong Phật pháp Đại thừa của Trung 

Quốc, học tập Phật pháp, nhất định là trước tiên học Tiểu thừa, sau đó học Đại thừa. 

Trong giới Kinh nói rất hay:  “Không học Tiểu thừa trước khi học Đại thừa thì không 

 phải đệ tử Phật” . Đây là lời của Thế Tôn nói. 

Ở Trung Quốc có thể nói, từ khoảng giữa đời Đường thì không có người học Tiểu thừa 

nữa, nguyên nhân là gì vậy? Nho và Đạo thay thế rồi. Các đồng tu học Phật, bất luận 

là tại gia hay xuất gia, đều có căn bản của Nho học, có căn bản của Đạo học, Nho và 

Đạo đủ để thay thế Tiểu thừa, điều này có thể, cho nên Đại thừa Trung Quốc rất phát 

triển,  tu  học  Đại  thừa  thành  tựu  vô  cùng  rực  rỡ,  trong  lịch  sử  của  thế  giới  đều  tìm 

không thấy.  Sự thành tựu thù thắng như vậy là có nguyên nhân. Ngày nay chúng ta đã 

mất  Nho  gia  rồi,  Đạo  cũng  mất  luôn, Tiểu  thừa cũng  không  học  nữa, pháp  Đại thừa 

không có nền tảng, cho nên bạn không thể thành tựu, nguyên nhân ở tại chỗ này. Điều 

này chúng ta nhất định phải hiểu. 

Tu học Tiểu thừa, chúng ta y theo lời của Ấn Quang Đại sư dạy bảo là đủ rồi. Từ trong 

Liễu Phàm Tứ Huấn thật sự biết được nhân quả báo ứng, đó là giáo dục nhân quả. Từ 

trong Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, chúng ta học được tiêu chuẩn thiện ác, cái gì là 

thiện, cái gì là ác, tiêu chuẩn tìm được rồi. Tìm được tiêu chuẩn, mỗi ngày kiểm điểm 

phản tỉnh, chuyển ác thành thiện, dùng cái tiêu chuẩn này. Ở trong An Sĩ Toàn Thư, 

- 83 - 

ngoài việc tỉ mỉ tăng cường nhận thức tiêu chuẩn này ra, cuối cùng là khuyên chúng ta 

niệm Phật cầu sanh tịnh độ, cuối cùng vẫn là trở về với Tịnh tông. 

Bát  đức:  Hiếu  -  để  -  trung  -  tín  -  lễ  -  nghĩa  –  liêm  -  sĩ,  tám  chữ này  luôn  luôn  để  ở 

trong tâm. Chúng tôi gần đây đã in một bộ sách, là sách xưa in lại: “Bát Đức Tu Tri 

Tiết  Yếu”. Hiện giờ ở  Úc Châu  chúng tôi  mời  lão sư ở  bên  đó  giảng giải,  mỗi  ngày 

đều giảng. Nội dung đều là những câu chuyện trong lịch sử, là nhân vật nào, họ làm 

sao mà tận đạo hiếu, huynh đệ họ làm sao mà yêu thương nhau, họ làm sao vì xã hội, 

vì  đất  nước  mà  tận  trung,  đối  với  bạn  bè,  với  mọi  người  nói  điều  nghĩa.  Lấy  những 

điều này làm tấm gương, chúng ta phải học tập theo họ. Quyển sách này số lượng in ra 

cũng không ít, từ chỗ này có thể lưu thông. 

Tiêu chuẩn tu học Phật pháp, chúng ta không thể rắc rối quá. Rắc rối thật sự thì không 

thiết thực, học không được. Cho nên chúng tôi chỉ lấy tam phước lục hòa, tam học lục 

độ, thập đại nguyện vương, năm khoa mục này.  Năm khoa mục này nhớ kỹ, năm khoa 

mục  này  chúng  tôi  đều  đã  giảng  giải  tường  tận  qua  rồi,  điều  quan  trọng  là  chúng  ta 

chăm chỉ nỗ lực để học tập. 

Đây  là  đại  ý  trong  đề  mục  Bồ  Đề  đạo  tràng.  Bây  giờ  chúng  ta  xem  Kinh  văn,  xem 

Kinh văn sẽ dễ hiểu. 

Kinh văn: “Hựu kỳ đạo tràng, hữu Bồ Đề thọ, cao tứ bách vạn lí, kì bổn chu vi, 

ngũ thiên do tuần, chi diệp tứ bố, nhị thập vạn lí”. 

Đây  là  một  đoạn,  nói  về  lượng  của  cây  Bồ  Đề,  cái  cây  này  to  bao  nhiêu,   cao  bao 

nhiêu,  lớn  bao  nhiêu.  Ở  trong  đây,  lời  của  đại  đức  xưa  đã  nói,  đã  giải  thích,  cư  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ ở trong chú giải đều có trích dẫn, các vị có thể xem thử. Đối với lời 

của Phật đã nói ở trong Kinh, điều sợ nhất là người không biết học. Người mà không 

biết, thì vọng tưởng phân biệt  chấp trước vô cùng nghiêm trọng. Họ nếu tưởng tượng 

cái cây này cao 400 vạn dặm, trên quả địa cầu này đương nhiên là không thể nào, đại 

khái từ quả địa cầu đến  mặt trăng vẫn chưa đến 400 vạn dặm, cái cây đó có thể gác 

làm  một  cây  cầu, làm  sao  mà  có  cái  cây cao  như vậy?  Nếu  như xem  ở  trong  những 

Kinh khác, như là trong “Quán Kinh” nói Phật A Di Đà ở Thế giới Tây Phương tướng 

thị hiện cao 60 vạn ức na do tha hằng hà sa số do tuần, vậy là tướng của Phật quá lớn, 

đến thế giới này của chúng ta, e rằng Phật đứng ở chỗ này, trên đỉnh đầu đã đụng hệ 

ngân hà rồi. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở trong mấy câu cuối này nói rất hay, ông nói có 

chỗ cao thấp cùng với tất cả các Kinh nói đều là không giống nhau, bạn nên biết rằng 

trong “Hoa Nghiêm” huyền môn, nếu như bạn mà hiểu được, huyền môn trong “Kinh 

Hoa Nghiêm” đã nói rộng hẹp tự tại, bạn liền nhập vào cảnh giới không chướng ngại, 

cho nên ở trong đó nói cao thấp, nói xa gần đều có nghĩa thú biểu pháp ở bên trong, 

không thể cho là thật. Kinh Phật thật khó hiểu, thật sự là khó ở chỗ này. Trong “Kinh 

Hoa Nghiêm” nói rất là thấu triệt. 

 “Bồ Đề thọ” , chúng ta giải thích là xây dựng cao thọ giáo dục phá mê khai ngộ.  “Tứ 

 bách vạn lí”  cùng với  “ngũ thiên do tuần, hai mươi vạn lí”  phía dưới có thể xem như 

- 84 - 

là phạm vi ảnh hưởng dạy học của Ngài. Chúng ta có cách nhìn như vậy, thì vấn đề 

này  liền  sẽ được giải quyết. Nếu bạn  nói tứ  bách vạn  lí  có  thể  giảng  thông suốt,  đài 

truyền hình vô tuyến của chúng ta ngày nay tháp phát sóng tuy không cao, nhưng mà 

sóng phát ra rất là cao, tứ bách vạn lí vẫn chưa dừng lại. Xác thực là sóng vô tuyến 

điện của chúng ta ngày nay có thể thăm dò dến những hành tinh ở trên thái dương hệ, 

kính viễn vọng vô tuyến điện có thể nhìn đến sao Hỏa, có thể nhìn đến sao Kim. Đài 

phát sóng của chúng ta không có cao đến như vậy, chỗ mà sóng điện đi đến đó chính 

là độ cao. Phạm  vi  của sóng điện là khoảng rộng  của nó,  đó  chính  là  chu vi  của nó, 

giống như  “chi diệp tứ bố, nhị thập vạn lí” . Cho nên bạn từ ở chỗ này mà thể hội, bạn 

phải  thật  sự  được  thọ  dụng,  bạn  phải  thật  sự  thoát  khỏi  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước. Vọng tưởng phân biệt chấp trước là chướng ngại, chướng ngại trí tuệ của bạn. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, bây giờ là thế kỷ 21, điều này tôi đã nói rất nhiều, đạo 

tràng của thế kỷ 21 tuyệt đối không phải là tự viện miếu đường, không phải nơi chốn 

như vậy, mà là nơi chốn như thế nào? Chắc chắn là đài truyền hình vệ tinh, chúng ta 

phải xây dựng đạo tràng như vậy. Trên quả địa cầu này xây một đạo tràng là đủ rồi, 

người  của  cả  thế  giới  đều  được  độ.  Cách  nhìn  của  tôi  hiện  nay,  cách  nghĩ  của  tôi 

khoảng  năm  năm  sau,  tiếp  nhận  cái  màn  bạc  chiếu  phim  chính  là  chiếc  tivi,  có  thể 

giống như là một cái thẻ đặt ở trong lòng bàn tay của bạn, bất luận là khi ở chỗ nào, tin 

tức phát thanh trên toàn thế giới bạn đều có thể nghe được hết. Điều này vô cùng khả 

thi.  Hiện  giờ  dùng  điện  thoại  trực  tiếp  thì  đã  có  rồi,  màn  ảnh  nhỏ  của  điện  thoại  di 

động  có  thể  trực  tiếp,  trong  lúc  gọi  điện  thoại,  cùng  với  bạn  bè  ở  nước  ngoài  nói 

chuyện, hình của người ở bên đó có thể nhìn thấy, cho nên tôi dự đoán năm năm sau, 

thiết bị thu nhận truyền hình kích thước nhỏ này, nhất định là ở trong lòng bàn tay của 

bạn,  muốn  nghe  Kinh  không  cần  phải  đến  chỗ  này  nữa,  ở  chỗ  nào  cũng  đều  nghe 

được, ở chỗ nào có cảnh đẹp, núi sông đẹp, du sơn ngoạn thủy, một mặt thì nghe giảng 

Kinh, một mặt thì ở đó tụng Kinh niệm Phật. Muốn đọc Kinh gì, nếu như đài truyền 

hình  này  giảng  rất  là  đầy  đủ,  tam  tạng  12  bộ  hết  thảy  đều  dùng  tần  số  phát  đi,  bạn 

muốn  tụng  Kinh,  trong  lòng  bàn  tay  của  bạn  có  thể  nhìn  thấy  bộ  Kinh  đó,  bạn  tụng 

theo. Bạn muốn nghe giảng, vào lúc có pháp sư đại đức giảng Kinh. Thế giới này của 

chúng ta cùng với Thế giới Cực Lạc cũng chẳng có khác nhau nhiều. Cho nên, không 

nên tốn nhiều tiền oan uổng như vậy để xây đạo tràng, đem tiền chôn xuống dưới đất. 

Chôn xuống dưới đất rồi rất đáng tiếc. Việc này không có đáng, nhưng mà không có 

khoa học kỹ thuật cao. Điều này là cần thiết. Sau khi khoa học kỹ thuật cao phát triển, 

đây  là  một  thời đại  có  tính  cách  mạng, chúng  ta  nhất  định  phải  biết được, nhất định 

phải hiểu được, phải phối hợp được. Ý nghĩa ở dưới đây đặc biệt nổi bật hơn: 

Kinh văn: “Nhất thiết chúng bảo, tự nhiên hợp thành, hoa quả phu vinh, quang 

huy biến chiếu”. 

Phía dưới đây là sự trang nghiêm hiện ra ở trên cây: 

- 85 - 

Kinh văn: “Phục hữu hồng lục, thanh bạch chư ma ni bảo, chúng bảo chi vương, 

dĩ vi anh lạc, vân tụ bảo tọa, sức chư bảo trụ,  kim châu linh đạc, châu táp điều 

gian, trân diệu bảo võng, la phú kỳ thượng. 

Bảo võng ở đây giống như hiện tại chúng ta nói thiên tuyến, nó là hữu hình. Vô hình 

chính là sóng điện. Thực tại mà nói, hiện giờ trên quả địa cầu này của chúng ta, không 

nói sóng điện khác, hiện tại trên tay của mỗi người đều cầm điện thoại di động, sóng 

điện này đan xen với nhau thành bảo võng. Cho nên chư vị từ ở chỗ này tỉ mỉ mà thể 

hội, trong Kinh văn này có diệu nghĩa vô tận. Bạn tỉ mỉ mà thể hội thì bạn có thể nhận 

thức được, có thể thể hội được, sau đó biết được làm thế nào để học tập. 

Kinh  văn:  “Bách  thiên  vạn  sắc,  hỗ  tương  ánh  sức,  vô  lượng  quang  viêm,  chiếu 

diệu vô cực, nhất thiết trang nghiêm, tùy ứng nhi hiện”. 

Cho nên khoa học kỹ thuật phát triển đối với việc giảng giải Phật pháp lĩnh hội tu hành 

thể hội đã giúp đỡ rất nhiều. Chúng ta phải hoan nghênh việc phát triển của khoa học. 

Khoa  học  kỹ  thuật  càng  phát  triển,  Kinh  điển  của  chúng  ta  càng  dễ  giảng,  càng  dễ 

dàng hiểu được, dễ dàng thể hội, ở nơi đây này có thể học được rất là nhiều thứ. 

Thời gian đến rồi, hôm nay chúng tôi giảng đến chỗ này, 

A Di Đà Phật… 



Tập 270 

Khoa phán đoạn nhỏ thứ ba:“Thuyết pháp lợi sanh”.Cái này phân thành hai đoạn nhỏ, 

đoạn nhỏ thứ nhất là“thọ thuyết pháp”.Xin xem Kinh văn. 

Kinh văn:“Vi phong từ động, xuy chư chi diệp, diễn xuất vô lượng, diệu pháp âm 

thanh. Kỳ  thanh lưu  bố,  biến  chư  Phật  quốc,  thanh sướng ai lượng, vi diệu  hòa 

nhã.Thập phương thế giới, âm thanh chi trung, tối vi đệ nhất”. 

Ở chỗ này nói ra sáu trần thuyết pháp, cuối cùng là họ nói ra những pháp gì vậy? Có 

thể nói không có pháp nào mà không nói, mười phương ba đời  tất cả chư PhậtNhư Lai 

vì tất cả chúng sanh mà diễn thuyết vô lượng vô biên pháp môn, ở trong cây trong gió 

cũng có thể nghe được.Không những có thể nghe được, mà còn có thể thấy được.Phía 

sau bộ  Kinh  có nói đến,  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  thì  nói  càng  rõ  ràng hơn 

nữa.‘Quán Kinh” là phần tài liệu bổ sung cho “Kinh Vô Lượng Thọ”, bổn Kinh có chỗ 

nào chưa nói rõ, “Quán Kinh” đều đã bổ sung đầy đủ rồi.Cho nên chúng ta muốn biết 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, hiểu rõ Phật quốc độ, thì tam Kinh nhất định phải đọc 

thuộc. 

Trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã nói cho chúng ta, đoạn này là nói rõ 

cây  cối  ở  Thế  giới  Tây  Phươngcó  thể  diễn  thuyết  diệu  pháp,  lợi  ích  không  thể  nghĩ 

bàn.Chúng ta nghĩ xem, cây ở thế gian này của chúng ta có biết diễn thuyết diệu pháp 

hay không? Biết!Chỉ có bản thân chúng ta là không biết.Nếu mà chúng ta biết, quốc độ 

- 86 - 

này  cùngTây  Phương vốn dĩ  không  hai.Vô  cùng  đáng  tiếc, bản  thân  chúng  ta  đã mê 

quá  sâu,quá  nặng.Cho  nên  giống  như  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giớiy  chánh  trang 

nghiêm như vậy, ở nơi này của chúng ta thì hoàn toàn không thấy được. Sự việc này là 

có thật, không phải là giả. 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa khi còn tại thế, có đệ tử hỏi Ngài, thưa Thế Tôn, báo 

độ  của  Ngài  chẳnglẽ  là  như  vầy  sao?  Tại  sao  không  bì  được  với  chư  PhậtNhư  Lai 

vậy?Mặt  thua  kém  của  Ngài  quá  nhiều.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  mỉm  cười,  dùngbàn 

chân, Phật thông thường là hay ngồi kiết già,Ngài liền bỏ chân xuống, bàn chân vừa 

chạm đất, lúc đó hoa cỏ cây cối trên mặt đất này liền biến thành bảy báu.Mọi người 

kinh ngạc vô cùng, thì ra báo độ Thế Tôn chẳng thua kém A Di Đà Phật.Phật vì đại 

chúng hiện bày ra một lúc.Thì ra chúng ta sống trong uế độ, Thích Ca Mâu Ni Phật ở 

trong Tịnh độ, cùng sống ở nơi như nhau nhưng sự thật là chẳng giống nhau.Tại sao 

mà  không  giống  nhau  vậy?  Ở  chỗ  này  chúng  ta  thật  sự  thể  hội,  tướng  là  giả,  không 

phải là thật.Nếu là thật thì tại sao có thể thay đổi, làm sao mà có hai hình dáng? Tướng 

là từ nơi nào đến? Tướng từ tâm tưởng sanh, nguồn gốc của tướng là duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến.Đây là nhất chân pháp giới.Nguồn gốc của hình tướng. 

Chúng ta hiện giờ đã thấy sự biến đổi của tướng, tướng đã thay đổi.Tại sao lại thay đổi 

vậy? Là do vọng tưởng phân biệt chấp trước của bản thân chúng ta.Cái này gọi là vọng 

tâm.Vọng tưởng của chúng ta đã đem nhất chân pháp giới biến thành mười pháp giới, 

ở trong mười pháp giới biến thành hoàn cảnh cuộc sống hiện tại của chúng ta.Từ tâm 

tưởng  sanh.Đạo  lí  này  thật  là  quá  sâu.Nhưng  cho  dù  pháp  có  biến  đổi  thế  nào,  cảnh 

giới  của  Như  Lai  cũng  vậy,  cảnh  giới  của  Bồ  Tát  cũng  vậy,  cảnh  giới  của  cõi  trời, 

thậm chí là cảnh giới của địa ngục, ngạ quỷkhông giống nhau, hoàn toàn không giống 

nhau, chúng tôi muốn hỏi, lục trần có thuyết pháp hay không? Vẫn có thuyết pháp.Lục 

trần thuyết phápxưa nay chưa hề thay đổi, cho dù bạn có thay đổi thế nào, lục trần vẫn 

đang thuyết pháp. Chỉ có người bị mê hoặc mới không biết, người giác ngộ thì họ biết, 

người giác ngộ đều có thể nhìn thấy.Thế giới Tây Phương không có người bị mê hoặc, 

tất cả mọi người đều giác ngộ, cho nên Thế Tôn ở chỗ này đặc biệt tán thán lục trần 

thuyết pháp ở Cực Lạc Thế giới làm đại biểu.Ý nghĩa của thọ là bao hàm nghĩa thực 

sự đã nói qua với chư vị ở phía trước rồi. 

Chúng tôi dùng cảnh giới của “Hoa Nghiêm” để đọc bộ Kinh này nhất định là chính 

xác.Tại sao vậy? Thời kỳ Càn Long của Triều Thanh, cư sĩ Bành Tế Thanh, đây là một 

vị đại đức nhà Phật của chúng ta, không phải là một người thông thường.Ngài nói với 

chúng  ta  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  chính  là  trung  bổn  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.Trước 

đây  chưa  có  người  nào  nói.Lời  nói  này  có  chính  xác  hay  không  vậy?  Chính  xác  vô 

cùng.Rất là tiếc chúng ta không nói được lời này.Tại sao nói không được vậy? Chưa 

nhập vào cảnh giới.Cực Lạc chính là Hoa Tạng, Hoa Tạng chính là Cực Lạc, cho nên 

Ngài  mới  đem  “Hoa  Nghiêm”,“Vô  Lượng  Thọ”  cùng  với  tiểu  bổn  “Kinh  A  Di  Đà” 

xem thành một bộ.Kinh văn dài ngắn không như nhau, nghĩa lý của cảnh giới được nói 

trong  Kinh  không  có  sự  khác  nhau.Một  bộ  thì  nói  đơn  giản,  một  bộ  thì  nói  tường 

- 87 - 

tận.“Hoa Nghiêm” thì nói tường tận, “Kinh Vô Lượng Thọ” thì nói đơn giản, “Kinh A 

Di Đà” thì lại nói đơn giản hơn nữa.Tu hành càng đơn giản thì càng tốt, dễ dàng thọ 

trì.Nhưng chúng ta phải nhận thức, phải hiểu được, càng tường tận thì càng tốt.Đạo lý 

này chúng ta phải biết.Đã biết ba bộ Kinh này hoàn toàn là giống nhau, điều đã nói là 

một  chuyện, đọc  xong  “Hoa  Nghiêm”, tiếp  tục  xem  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, ý  nghĩa 

này thì không như nhau.Cho nên phía trước tôi đã giới thiệu với các vị, thọ chính là 

thiết lập, là dựng nên.Danh từ của chúng ta ngày nay gọi là xây dựng, là gây dựng.Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc xây dựng nên mọi sựmọi vật, chẳng có cái nào mà không 

dạy học. 

Chúng tôi ở nước Mỹ, ở Canada, chúng tôi thấy trường đại học ở bên đó, đại học của 

thành phố, mỗi trường đại học là một thành phố.Lúc chúng tôi đi tham quan, cảm nhận 

rất sâu sắc, nhưng vẫn không thể nào so được với Thế giới Cực Lạc. Cực Lạc Thế giới 

là đại học của quốc gia, không phải là đại học của thành phố, cả thế giới chính là một 

trường đại học, một trường đại học vô cùng hoàn chỉnh.Thế gian này của chúng ta nếu 

mà đem đi so sánh, gọi là châu chấu mà đem so với voi.Ở trong trường đại học đó, bất 

luận  là  học  mộtchương  trình  nào,  cuối  cùng  đều  cũng  thành  vô  thượng  đạo.Ở  trong 

“Kinh Kim Cang”, Thế Tôn nói với chúng ta, pháp môn là bình đẳng, không có cao 

thấp.Đến  Cực  Lạc  Thế  giới  bạn  mới  thật  sự  nhìn  thấy,  cho  dù  bất  kì  pháp  môn  nào 

cũng vậy, đều có thể thành vô thượng đạo, cho nên hai bên phải tôn trọng lẫn nhau, tán 

thán lẫn nhau, nhất định là không hủy báng đố kị lẫn nhau. A Di Đà Phật hằng thuận 

chúng  sanh,  chúng  sanh  thích  học  bất  kỳ  pháp  môn  nào,  Ngài  liền  giúp  đỡ  cho  học 

pháp môn đó. 

 “Vi phong từ động” , đây chính là nói hoạt động của chúng ta, hoạt động của sự giáo 

học.Giáo học, thông thường chúng ta nói trên nguyên tắc, ngôn giáo, điều này các vị 

dễ  hiểu.  Ngoài  ngôn  giáo  ra  còn  có  thân  giáo,  so  với  ngôn  giáo  thì  thân  giáo  quan 

trọng hơn.Thân giáo là dùng tướng biểu diễn, làm cho bạn xem.Nền tảng của thân giáo 

và ngôn giáo là ý giáo.Chư PhậtNhư Lai niệm niệm đều là hy vọng tất cả chúng sanh 

nhanh chóng chứngđược quả vị Phật vô thượng, hy vọng vô cùng tha thiết, đối với tất 

cả chúng sanh hy vọng bình đẳng.Đây là tâm Phật, chúng ta có thể thể hội được.Phật 

lấy tâm chân thành (nhà Nho nói là tâm chí thành) đối với khắp hư không pháp giới tất 

cả  chúng  sanh.Nếu  như  chúng  ta  có  thể  thể  hội,  cái  tâm  biết  ơn  của  bạn  mới  có  thể 

sanh  ra.Ở thế  gian này,  người  nào đối  với  ta  tốt nhất?  Người  nào  quan  tâm  ta  nhiều 

nhất? A Di Đà Phật, chẳng có ai có thể bì với Ngài.Sự quan tâm lo lắng của A Di Đà 

Phậtxưa nay chưa từng gián đoạn, nhưng có bao nhiêu người biết được tâm tư của A 

Di Đà Phật? Có bao nhiêu người biết được lòng yêu thương của A Di Đà Phật đối với 

chúng ta? Ở trong KinhPhật nói Bồ Tát nhị địa biết. Đây không phải là Bồ Tát thông 

thường, điều này được nói trong Luận Đại Trí Độ, Bồ Tát nhị địa tri ân báo ân. Triệu 

Phác Lão tả bốn cái chữ này, hiện nay chúng tôi in ra rất nhiều, tri ân báo ân.Tri ân 

báo ân là Bồ Tát nhị địa.Hiện giờ chúng ta là nhị địa tương lai, chúng ta đã đọc ở trong 

Kinh,  thậm  chí  ở  bản  thân  cũng  có  thể  nói  rõ  ràng  mạch  lạc,  có  thật  sự  biết  ơn  hay 

- 88 - 

không?  Thật  sự  là không  biết.Nghe nói, lão  sư đã  dạy  ta  như vậy, cha  mẹ  đã  dạy  ta 

như  vậy,  bản  thân  thì  không  chịu  nghe  theo,  nhị  địa  Bồ  Tát  nhập  cảnh  giới,  tự  thân 

cảm thọ, cho nên phải gọi là tri ân báo ân. 

Tất cả mọi hoạt động, vi phong từ động chính là tất cả các hoạt động của Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc biểu hiện ở chỗ nào? Biểu hiện ởchỗ chi diệp.Chúng ta hiểu được ý 

nghĩa của “chi diệp” là ở việc giáo học của mỗi bộ môn.Dùng lời lẽ hiện đại của chúng 

ta  mà  nói,  ở  trong  mỗi  một  môn  học,  mỗi  một  môn  học  ở  trong  trường  là  chi  diệp, 

ngành  học  là  chi,  môn  học  đó  chính  là  diệp,  bởi  vì  môn  học  không  giống  nhau.Chi 

diệp  ở  trong  Phật  pháp  ý  là  nói  điều  gì?  Pháp  môn,  84  ngàn  pháp  môn,vô  lượng 

pháp  môn.Vô lượng pháp môn là chi diệp.Cho nên, diễn xuất vô lượng diệu pháp âm 

thanh, câu nói nàythì bạn hiểu rồi.Diễn là làm được, cho dù pháp môn nào cũng đều áp 

dụng.Áp dụng ở tại đâu? Áp dụng trong số học tròtu học pháp môn này.Học trò chính 

là Bồ Tát.Bồ Tát đều làm được, đều áp dụng được.Đến Bồ Tát địa thượng (chúng ta 

hôm nay nói địa thượng ý là nói Bồ Tát địa thượng Biệt giáo, Viên giáo chính là Bồ 

Tát  sơ  trụ),  một  pháp  môn  thành  tựu  thì  tất  cả  các  pháp  môn  thành  tựu.Điều  này  là 

không thể nghĩ bàn.Cho nên Ngài hiện tướng, mọi người đều đã nghe nói qua, Phật có 

vô lượng tướng, tướng có vô lượng hảo.Làm sao mà biết có vô lượng tướng? Vốn là 

tướng của vô lượng pháp môn, đều ở nơi thân của bạn biểu hiện ra.Điều này thật sự là 

khó hiểu,chúng tôi xin nói lại một cách dễ hiểu hơn, nói một cách đơn giản cho mọi 

người dễ hiểu, cách nói của Nho gia cùng chúng tôi là ngũ luân thập nghĩa, biểu diễn ở 

nơi nào? Toàn thân ta.Đồng tu tại gia, bạn đối với người bạn đời của bạn, bổn phận 

của bạn là người chồng; đối với con cái của bạn, bổn phận của bạn là người cha; đối 

với  cha  mẹ  của  bạn,  bổn  phận  của  bạn  là  con  cái;  đối  với  anh  chị  em  của  bạn,  bổn 

phận của bạn là huynh trưởng; đối với hàng xóm lân cận của bạn, bổn phận của bạn là 

bạn  bè;  trong  công  việc  của  bạn,  đối  với  cấp  trên  của  bạn, bổn  phận  của  bạn  là  cấp 

dưới; đối với cấp dưới của bạn, bổn phận của bạn là lãnh đạo.Bạn hãy nghĩ xem,một 

người trong một ngày, từ sáng đến tối, mười loại bổn phận đều có đầy đủ hết.Mỗi một 

bổn phận phải làm tròn nghĩa vụ, chính là trách nhiệm bạn nên làm tròn.Bổn phận làm 

cha mẹ của bạn, đối với con cái phải trìu mến, cha hiền;đối với cha mẹ của bạn, bạn 

phải hiếu thuận.Cha hiền thì con hiếu;anh thương em kính, bạn bè tin tưởng, vua tôi có 

nghĩa, vua hiền thần trung, thế thì không phải là mọi thứ đều làm tròn rồi sao? Từ sáng 

đến tối, tất cả đều biểu hiện hết rồi. 

Diễn xuất vô lượng diệu pháp âm thanh, bạn có thể lãnh hội được rồi, chính ở trong 

cuộc sống hàng ngày của chúng ta.Bồ Tát ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc biết biểu 

diễn, chúng ta cũng biết biểu diễn, cho nên vấn đề là chúng ta có biết hay không.Ngũ 

luân thập nghĩa, hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sĩ, tất cả đều áp dụng trong cuộc sống 

của ta.Cả cuộc đời này của ta diễn xuất đạo đức nhân nghĩa vô lượng vô biên.Người 

thế gian chúng ta, thực tế mà nói, bạn nói là họ không biết diễn là bạn hoàn toàn sai 

lầm rồi.Họ cũng biết diễn, họ diễn rất nhiều, cũng là vô lượng vô biên pháp môn.Pháp 

môn gì vậy? Ngũ nghịch thập ác, họ đang diễn những điều này.Các bạn thử xem, các 

- 89 - 

tiết  mục  của  truyền  hình  hiện  nay  (tôi  thì  mấy  chục  năm  nay  không  có  xem  truyền 

hình, tình cờ thì có xem một chút, có người mở truyền hình vô tình xem một chút), bên 

trong đang diễn cái gì vậy? Sát đạo dâm vọng.Họ cũng đang biểu diễn, họ biểu diễn là 

mê mất tự tánh, chính là diễn xuất những thứ này.Giác ngộ tự tánh, thì điều họ diễn là 

đạo đức nhân nghĩa, điều mà thánh nhân thế gian đã dạy.Không phải là diễn vai chánh 

mà  là  diễn  vai  phản  diện,  tất  cả  đều  đang  diễn.Cho  nên  khi  bạn  đọc  đoạn  này,  diễn 

xuất vô lượng diệu pháp âm thanh, thế gian này của chúng ta không có hai dạng, bạn 

vừa nhìn liền hiểu ngay, hết thảy đều như vậy.Nhưng Thế giới Cực Lạc thù thắng hơn 

thế giới chúng ta, hơn nữa đều là mặt tốt, không có mặt tiêu cực. 

Thế giới Tây Phương không có người ác.Tâm hạnh bất thiện không thể đi đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc được.Điều này nhất định phải biết.Ở phía trước tôi đã giới thiệu 

tỉ mỉ cho các vị rồi, Thế giới Tây Phương Cực Lạc  là một đất nước mới kiến tạo, lịch 

sử của đất nước này thì không quá lâu xa.Nếu lịch sử đã lâu xa, thì sẽ có cư dân bản 

địa,  điều  này  rất  khó  làm.  Đây  là  đất  nước  mới  thành  lập,  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho 

chúng ta, A Di Đà Phật đến nay vừa được  mười kiếp, thời gian không dài, đất nước 

mới thành lập.Lúc đầu ở chỗ này chưa có người ở, người từ nơi nào đến vậy? Đều là 

từ nơi khác di dân đến.Vãng sanh đều là di dân.Di dân là do A Di Đà Phậttuyển chọn 

kỹ càng, điều kiện để hạn chế thì rất nhiều, bạn mà không đáp ứng được điều kiện của 

Ngài  thì  Ngài  không  thu  nhận  bạn.Điều  này  quá  hay.Nếu  mà  đất  nước  này  là  của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thì  không  có  cách  nào  thực  hiện  được,  tại  sao  vậy?  Vì  ở  thế 

giới này có dân bản xứ, bạn không thể chọn lựa, chẳng có cách nào để chọn lựa.Thế 

giới  Tây  Phương  là  đất  nước  mới  thành  lập,  cho  nên  dễ  thực  hiện,  chọn  lựa  kỹ 

càng.Người  được  chọn  lựa  tâm  địa  đều  là  thanh  tịnh  lương  thiện, bạn  mới  có  thể  đi 

đến đất nước đó của Ngài.Nếu như tâm địa chúng ta không thanh tịnh, không lương 

thiện,  vớicái  tâm  cầu  may  thì  bạn  không  thể  vãng  sanh.Tại  sao  vậy?  Cái  tâm  này 

không tốt, bởi vì Thế giới Tây Phương Cực Lạc, Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu ở nơi 

này đều là chư thiện thượng nhân câu hội một nơi.Mức độ thấp nhất của thượng thiện 

ở  đây  là  thượng  phẩm  thập  thiện.Cái  gì  được  gọi  là  thượng  phẩm  thập  thiện?Thập 

thiện nghiệp đạo phải làm được một trăm phần trăm, làm tròn mới được gọi là thượng 

thiện, chín mươi chín phần trăm cũng không được tính là thượng thiện.Thượng thiện 

là  thập  thiện  nghiệp  đạo  nhất  định  phải  làm  tròn,  người  như  vậy  phát  nguyện  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc mới được, mới có thể được sanh Tịnh độ.Lời tôi 

nói với mọi người đều là thật, là lời chân thật, nhất định không dối gạt bạn.Tương lai 

bạn niệm Phật không thể vãng sanh không được trách tôi.Lời của tôi nói rất là rõ ràng, 

tôi không có dối gạt bạn. 

Thập  thiện  nghiệp  đạo  làm  được  thượng  thiện,  đó  chính  là  trong  Kinh  đã  nói,  trong 

“KinhThập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  có  một  đoạn  nói  rất  là  đặc  sắc: “Phật  cáo  Long 

 Vương” .Tại sao lại dùng Long Vương để đại diện vậy? Trong lúc tôi giảng Kinh đều 

có nói tường tận, Long là giỏi về biến hóa, biến rất là giỏi, đại diện cho hành vi tâm lý 

của con người ở thế gian này thiên biến vạn hóa, bản thân thì không biết, cho nên dùng 

- 90 - 

Long Vương làm đại diện.Vị Long Vương này là Sa Kiệt La Long Vương.Sa Kiệt La 

là nước biển mặn.Nước biển mặn, các vị hiểu được biển khổ, ở trong biển khổ chúng 

sanh thường thay đổi, bày tỏ cái ý này, chính là thế gian này của chúng ta.Lời của Phật 

nói  với  chúng  ta  rất  là  quan  trọng.Ngài  nói:“Bồ  Tát  có  một  pháp  (một  pháp,  bạn 

thấy  quá  thật  đơn  giản,  thật  đơn  thuần)  có  thể  lìa  đoạn  tất  cả  sự  khổ  của  thế 

gian”.Câu này thật tuyệt vời.Tất cả thế gian không những bao gồm sáu nẻo, mà còn 


bao gồm chín pháp giới, không những bao gồm Thế giới Ta Bà, mà còn bao gồm vô 

lượng vô biên thế giới chư Phật.Một pháp này là gì? “Thường niệm thiện pháp” (ở 

trong tâm có thiện pháp.Thiện pháp này chính là thập thiện nghiệp đạo.Trong tâm có 

thiện  pháp, niệm  niệm  đều  chẳng  rời  xa),  “tư  duy  thiện  pháp”  (tư duy  là  khởi  tâm 

động niệm, khởi tâm động niệm đều tương ưng với thập thiện nghiệp),“quán sát thiện 

pháp”  (quán  sát  là  hành  vi,  tất  cả  mọi  tạo  tác  cũng  đều  tương  ưng  với  thập  thiện 

nghiệp đạo, thập thiện nghiệp đạo biến thành tư duy của bạn, kiến giải của bạn, hành 

vi trong cuộc sống của bạn, tất cả bạn đều thực hiện, vậy là thiện pháp của bạn thật sự 

là niệm niệm tăng trưởng, như vậy mới có thể được thượng phẩm thập thiện),“không 

để một chút bất thiện xen tạp” (câu cuối cùng thật là hay).Nếu chúng ta có thể đem 

mấy câu nói này của Thế Tôn ghi nhớ cho thật kĩ, cả một đời y giáo phụng hành, tuyệt 

đối không làm ngược lại, bạn niệm Phậtsẽ vãng sanh.Thật Báo Độ, Phương Tiện Độ 

chúng tôi không dám nói, ở trong Phàm Thánh Đồng Cư Độ khẳng định là bạn thượng 

thượng  phẩm  vãng  sanh.Cứ  công  phu  như  vậy,  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  thượng 

thượng phẩm vãng sanh.Vậy sao không chịu làm? Trong cuộc đời của chúng ta, nhất 

định  không  thể  đi  ngược  lại  với  thập  thiện  nghiệp  đạo.Ngược  với  thập  thiện  nghiệp 

đạo là thập ác.Thập ác thì đọa tam đồ địa ngục.Tại sao lại cứ khăng khăng muốn đến 

tam đồ địa ngục vậy? Tại sao lại không đi đến Thế giới Cực Lạc vậy? Thượng phẩm 

vãng  sanhPhàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  đây  là  thế  gian  này  của  chúng  ta,  tất  cả  mọi 

người trong một đời này đều có thể đạt được.Tại sao lại không làm? Thử hỏi tại sao 

không chịu làm? Có một số người có lương tâm, nói ra câu nói có lương tâm:Quá là tự 

tư.Quá  tự  tư  xem  như  là  xong  rồi,  là  bạn  làm  không  được.Quá  tự  tư,khởi  tâm  động 

niệm thì tạo mười nghiệp ác, không phải là mười nghiệp thiện.Cho nên bạn phải hiểu, 

quá tự tư chính là tam đồ địa ngục.Cho nên tôi khuyên các vị đồng tu, chúng ta học 

Phật, việc trước tiên chính là phải buông xả tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm đều là lợi 

ích cho xã hội  tất  cả  chúng sanh, đừng có nghĩ  cho bản thân.Cuộc sống  bản thân có 

khổ một chút, tốt, lấy khổ làm thầy, cuộc sống thanh đạm một chút, đối với thế gian 

này chúng ta không có lưu luyến, chẳng đáng để lưu luyến.Cuộc sống quá dư dả, đời 

sống quá sung sướng, bạn cảm thấy ở nơi đây tôi cũng không tệ, Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc tuy là tốt, nhưng tôi ở đây cũng không tệ lắm, vậy là họ chẳng muốn đi, cái ý 

niệm  vãng  sanh  không  khẩn  thiết.Cho  nên,  khổ  một  chút  cũng  không  sao.Bản  thân 

chúng ta có thừa sức giúp đỡ người khác, cùng với chúng sanh kết pháp duyên, điều 

này là thù thắng hơn tất cả.Cho nên câu này, nếu như các vị từ chỗ này có thể nhận 

thức,  có  thể  hiểu  rõ, bạn  liền  hiểu được  ý nghĩa, thực sự  là  diễn  xuất  vô  lượng  diệu 

pháp âm thanh, sau đó ở trong cuộc sống hiện tại hằng ngày của chúng ta, bạn cũng có 

- 91 - 

thể thấy được hiện tiền của chúng ta, thế gian này y chánh trang nghiêm giống nhau 

cũng ở chỗdiễn xuất vô lượng diệu pháp âm thanh, nhưng thế gian này của chúng ta 

lục trần đã diễn thuyết mặt tiêu cực nhiều hơn mặt tích cực.Vấn đề là ở chỗ bạn có biết 

dụng tâm hay không.Nếu bạn biết dụng tâm thì có thể chuyển mặt tiêu cực thành mặt 

tích  cực,  biết  chuyển.  “Nhược năng  chuyển  cảnh  tức đồng  Như  Lai” , lời  nói  ở  trong 

“Kinh  Lăng  Nghiêm”.Nhược  năng  chuyển  vật  tức  đồng  Như  Lai,  chúng  ta  phải  biết 

chuyển.Việc này nhất định là phải học, phải học cho biết, phải học cho nhuần nhuyễn, 

trong cảnh thuận (cảnh tức là vật chất hoàn cảnh), hoàn cảnh vật chất của chúng ta rất 

thuận lợi, thiện duyên (duyên là hoàn cảnh người việc), gặp được những người này thì 

trong tâm rất là vui vẻ, cảnh giới này tốt. Bản thân chúng ta cho là tốt, trên thực tế thì 

sao?  Trên  thực tế  chưa hẳn  là  tốt.  Tại  sao  vậy?  Ở trong  cảnh  giới  này  nếu  khởi  tam 

tham luyến là hỏng rồi, đây chính là không rời được tự tư.Nên biết khởi ý niệm gì? Ta 

tìm cách khống chế nó, ta phải nắm giữ nó lại.Bạn vừa khống chế, vừa nắm giữ, cảnh 

giới  này  chính  là  cảnh  giới  ác,  không  phải  là  cảnh  giới  thiện.Tại  sao  vậy?  Vì  bạn  ở 

trong  cảnh  giới  này  khởi  sanh  phiền  não.Các  vị  phải  biết  thất  tình  ngũ  dục  là  phiền 

não.Thất  tình  là  hỉ-nộ-ai-lạc-ái-ố-dục.Dục  chính  là  lòng  ham  muốn.Bạn  khởi  sinh 

những  thứ  này,  bạn  không  thoát  được  sáu  nẻo  luân  hồi.Cho  nên  bạn  phải  giác 

ngộ.Giác là bảo. 

Buổi sáng ngày hôm nay, ở nơi đây chúng tôi đã làm lễ truyền thọ tam quy.Điều đầu 

tiên ở trong tam quy là quy y tự tánh giác.Giác là bảo, không giác chính là mê.Khởi 

lên thất tình ngũ dục là bạn đã mê rồi.Ở trong nghịch cảnh, hoàn cảnh vật chất vô cùng 

xấu xa, không được tốt, nếu gặp phải người ác, người bất thiện, ở trong hoàn cảnh như 

thế này, người thông thường sẽ khởi sân hận, phẫn nộ, oán trời trách người, vậy là bạn 

tạo tội nghiệp rồi.Hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất đều không ngoài bốn loại lớn 

này,  qui  nạp  lại  chính  là  bốn  loại  lớn  này:Thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác 

duyên.Người  giác  ngộ  thì  đem  cảnh  giới  này  chuyển  trở  lại,  thuận  cảnh  thiện  duyên 

không khởi tâm tham.Điều này tôi thường hay nhắc nhở các đồng tu, khuyên dạy các 

vị đồng tu, chúng ta đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, đối với tất cả mọi người, tất 

cả  việc,  tất  cả  vật,  nhất  định  không  có  ý  niệmkhống  chế,  tâm  của  chúng  ta  rất  tự 

tại.Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  từ  chỗ  này  mà  sinh  ra.Nhất  định  không  nắm  giữ  ý 

niệm.Nếu có nắm giữ ý niệm, thì bạn sẽ đọa vào ba đường ác, bạn không ra khỏi sáu 

cõi  luân  hồi.Có  khống  chế  mà  không  có  chiếm  giữ,  có  khống  chế  ý  niệm,  không  có 

chiếm  giữ  ý  niệm  làpháp  giới  tứ  thánh,  không  ra  khỏi  mười  pháp  giới.Khống  chế  ý 

niệm là vọng tưởng, ý niệm chiếm hữu là chấp trước.Chấp trước là kiến tư phiền não, 

khống chế là thuộc về trần sa phiền não, nhất định phải buông xuống, nhất định phải 

xả, khôi phục thanh tịnh bình đẳng giác.Thanh tịnh bình đẳng giác là tánh đức trong tự 

tánh đã có của chúng ta. 

Biệt hiệu A Di Đà Phật cũng gọi là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, hay nói cách khác, 

thanh tịnh bình đẳng giác viên mãn là thành Phật rồi, thanh tịnh bình đẳng giác viên 

mãn là Phật hiệu.Cái hình dạng này chúng ta mới hiểu được, bản thân nên tu như thế 

- 92 - 

nào, học như thế nào, phải sống như thế nào, làm việc như thế nào, xử sự đối người 

tiếp vật như thế nào.Ở mọi lúc ở mọi nơi, từng li từng tí đều có thể tương ưng với giáo 

huấn viên mãn của PhậtĐà, bạn mới thật sự là đệ tử Phật.Trong Kinh thường nói bạn 

được hộ niệm của tất cả chư Phật, điều này là thật.Tại sao vậy? Cảm ứng đạo giao với 

Phật.Bạn được tán thán ủng hộ của tất cả thiên long thiện thần, bất luận là vào lúc nào, 

bạn không gặp phải những chuyện không may mắn, người xưa thường nói gặp dữ hóa 

lành, gặp khó hóa dễ, đây là sự thật, không phải là giả.Đây là cái gì? Đức hạnh của bản 

thân  bạn  chiêu  cảm,  thiên  long  thiện  thần  đang  giúp  đỡ  bạn.Tại  sao  chúng  ta  không 

học? 

Hai câu cuối cùng: 

Kinh văn:“Kì thanh lưu bố, biến chư Phật quốc”. 

Đây là nói thành quả giáo hóa của thế giới này.Ở Tây Phương trong quốc độ của A Di 

Đà Phật, giáo hóa như vậy, giáo học 84 ngàn pháp môn, giáo học vô lượng pháp môn, 

giáo  học  cứu  cánh  viên  mãn.  “Biến  chư  Phật  quốc” ,  ở  chỗ  này  phải  chú  ý.“Chư” 

không chỉ là quốc độ của A Di Đà Phật, chúng ta hiện đang ở chỗ này là quốc độ của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, ở đây có hay không? Đương nhiên là có.Làm sao mà biết có? 

Kinh để ở trước mặt chúng ta, làm sao mà không có? Đây là sách giáo khoa của Thế 

giới Cực Lạcbày ra ở trước mắt chúng ta, đương nhiên là có, cho nên nó cũng biến Ta 

Bà Phật quốc.Thế giới này của chúng ta tại sao không có cách nào biến sao cho giống 

như  Thế  giới  Cực  Lạc  vậy?  Đây  là  một  câu  cách  ngôn  ở  trong  nhà  Phật: “Phật  độ 

 người  có  duyên” .Bạn  xem,  đến  cả  Phật  mà  chẳng  có  cách  nào  lìa  bỏ  định  luật  nhân 

quả.Nhân quả là chân lý.Phật giúp đỡ người nào? Giúp đỡ người có duyên. Người nào 

mới  có  duyên?   Người  có  thể  tin,  có  thể  giải,  có  thể  hành,  có  thể  chứng,  đây  gọi  là 

người  có duyên.Đất nước  Singapore này  không quá lớn, đất nước  của  đô thị,  số dân 

nghe nói có khoảng hơn ba triệu.Lúc chúng tôi ở đó giảng Kinh, có bao nhiêu người 

đến  nghe?  Phía  dưới  cùng  ở  trên  lầu, các  vị  đồng  tu  nói  với  tôi  có  khoảng  hai  ngàn 

người.Hai  ngàn  người  so  với  hơn  ba  triệu  người  thì  thật  là  khó  bì.Do  vậy  mới  biết, 

người có duyên thì không nhiều,   người không có duyên thì nhiều.Phật độ người có 

duyên.Thực tại  mà  nói,  người  không  có  duyên  đã  chiếm  mất  ánh  sáng  của người  có 

duyên, tại sao vậy? Họ tạo tác nghiệp ác.Tạo tác nghiệp ác, tại sao thế gian không có 

tai nạn lớn vậy? Bởi vì có những người có duyên họ đang làm thiện, thiện nghiệp của 

các bạn đã làm nhạt đi nghiệp ác của họ,là cái đạo lý này.Cái đạo lý này bạn không thể 

lý giải, tôi lấy một thí dụ để nói với bạn, nhân tâm hành vi thì giống như những cơn 

sóng chập chờn, hành vi bất thiện là gió to sóng lớn, hành vi thiện là gió ngưng sóng 

lặng, bình ổn rồi.Gió to sóng lớn ở bên kia, bạn ở chỗ này như như bất động,hai cái 

này chạm vào nhau, chúng ta cũng sẽ nổi sóng một chút, cơn sóng của họ hạ xuống 

thấp.Ở  bên  đây  chúng  ta  vốn  dĩ  chưa từng  nổi  sóng,  cũng  nổi  lên  một  chút,  xoa  dịu 

rồi.Chính là cái hiện tượng này.Cho nên tai nạn lớn hóa thành tai nạn nhỏ, tai nạn nhỏ 

biến thành không có tai nạn.Cho nên nhất định không thể nói một mình tôi ở chỗ này 

tu hành là không có sự giúp đỡ đối với xã hội đại chúng, vậy là bạn nghĩ sai rồi.Có sự 

- 93 - 

tác  dụng  rất là  lớn.Công  phu  tu  hành  của  bạn  càng  đắc  lực,  hay  nói  cách  khác, định 

công định huệ của bạn càng sâu, cơn sóng to gió lớn ác nghiệp kia của họ, bạn có thể 

hàng phục dừng lại.Đại lợi ích.Cách hóa giải tai nạn này là như vậy đấy.Không phải là 

không có tai nạn, mà là hóa giải như vậy.Sức mạnh này, sóng này cùng với sóng điện 

từ là như nhau, nó cũng lan truyền rất xa, cho nên cũng có thể ảnh hưởng đến toàn thế 

giới, nhưng những nơi càng ở xa, chúng ta biết rằng sức mạnh này yếu đi, ở trước mặt 

thì năng lượng này rất lớn.Đạo lý này tôi tin rằng các vị nhận thức không khó, cho nên 

mỗi người chúng ta hiểu rõ, giác ngộ rồi, nhất định phải chăm chỉ nỗ lực học tập, từ 

trên giới định huệ mà hạ thủ công phu. 

Hiện nay tôi tiếp xúc rất là nhiều người, có đồng tu tại gia, có đồng tu xuất gia, đều là 

những người có tâm tốt.Họ đến để tìm tôi, họ muốn xây dựng đạo tràng.Hôm nay tôi ở 

lầu  hai,  đồng  tu  người  Mã  Lai  đến  thăm  tôi,  họ  muốn  xây  dựng  mộtPhật  học  viện, 

muốn xây dựng đạo tràng.Tôi ở Hồng Kông gặp được rất nhiều đồng tu từ Trung Quốc 

đến, đến các nơi đều là xây dựng chùa miếu, xây dựng đạo tràng.Nhìn xem trên bề mặt 

là  việc  tốt,  nếu  như  bình  tĩnh  mà  quán  xét  tường  tận,  thật  không  đáng,  tại  sao  vậy? 

Phật giáo nếu không ở trên sự giáo dục mà chăm chỉ hạ thủ, 30 năm sau Phật giáo sẽ 

trở  thành  một  cái  tên  trong  lịch  sử,  sẽ  không  còn  tồn  tại  ở  thế  gian  này  nữa.Tại  sao 

vậy?  Người  xưa  nói  rất  hay:   “Nhân  năng  hoằng  đạo,  phi  đạo  hoằng  nhân”.  Người 

hoằng  truyền  đạo  không  có, người không có  rồi, hiện  giờ  bạn  xem  thử,  chư vị  đồng 

học các bạn, ở trong chùa miếu chúng ta vẫn đến thắp hương vái lạy, các bạn tỉ mỉ mà 

quan sát hiện tại các thanh niên của thế hệ sau này,bạn xem thử những sinh viên đại 

học,  học  sinh  trung  học,  học  sinh  tiểu  học, trong  tương  lai họ có  đến  chùa  miếu  đốt 

hương để vái lạy không? Không có, họ chẳng có tin. Họ nói các vị mà đến chùa đốt 

hương vái lạy như vậy là mê tín.Bởi vì các bạn ở đời này tất cả đều qua đời hết rồi, 

không có người nối tiếp,đến lúc đó thì chùa chiền sẽ giống như giáo đường ở bên Mỹ, 

đều phải cắm biển cần bán tài sản.Cho nên tôi không xây chùa, tôi biết việc này không 

dài lâu, việc này tốn tiền không đáng. 

Phật giáo muốn tồn tại thì phải thay đổi phương hướng.Phương hướng gì vậy? Khôi 

phục nền giáo dục PhậtĐà. Sự sống này là vĩnh hằng, tại sao vậy? Mọi người ai cũng 

muốn học, đặc biệt là nền tri thức hay như vậy, người nào mà chẳng muốn học? Hiện 

nay  xã  hội  đại  chúng  không  biết,  không  có  người  hoằng  truyền,  không  hiểu  được, 

không biết  là  Phật  pháp  có  cái  hay.Nếu  mà  biết  được  cái hay  của  Phật  pháp, trường 

học nào mà không mở cái khoa này? Chắc chắn là họ sẽ mở cái khoa này.Học cái khoa 

này là pháp bảo. 

Trường học của các bạn có môn nào được xem là thượng bảo? Chỉ có KinhPhật mới 

xưng  là thượng  bảo, bạn  đến  để  học  bảo.Đáng tiếc  là không  có  người hoằng dương, 

không có người chịu khó đi diễn thuyết, cũng không có người chịu khó làm, không có 

người  chịu  khó  đi  hoằng  dương  (hoằng  dương  là  thuyết).Cho  nên,  muốn  cho  chánh 

pháp Phật giáo thường trụ vĩnh viễn, chánh pháp trụ dài lâu, chỉ cần tuân thủ một câu 

giáo huấn của PhậtĐà.Câu này ở trong tất cả KinhPhật thường nói: “Thọ trì đọc tụng, 

- 94 - 

 vì người diễn nói” .Câu này rất quan trọng.“Thọ”, chúng ta rất thích tiếp nhận, chúng 

ta tin tưởng, chúng ta tiếp nhận.“Trì” là vĩnh viễn bảo trì.Bạn thọ, bạn làm được mới 

gọi là thọ.Bạn không làm được, bạn không có tiếp nhận.Vĩnh viễn giữ gìn. “Diễn” là 

vì người biểu diễn, làm để cho mọi người xem. Thích Ca Mâu Ni Phật cả một đời biểu 

diễn cho chúng ta xem, tám tướng thành đạo là diễn, giảng Kinh thuyết pháp là thuyết, 

Ngài  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta.Mọi  người  chúng  ta  đều  học  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật,  chánh  pháp  của  Phật  pháp  đương  nhiên  sẽ  trụ  dài  lâu  ở  thế  gian.Mọi  người 

không học Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật pháp ở thế gian tôi thấy không dài lâu.Tương 

lai đạo nào tồn tại dài lâu? Hiện nay tôi tỉ mỉ quan sát, đạo Thiên Chúa, đạo Tin Lành 

tồn  tại  dài  lâu, tại  sao  vậy?  Linh  mục,  mục  sư của  họ  vì  người  diễn thuyết, cho  nên 

người  trẻ  tuổi  tin  tưởng  họ,  đi  vào  giáo  đường  của  họ,  còn  Phật  giáo  thì  xem  là  mê 

tín,đến chỗ này cảm thấy diện mạo thật là khó coi, thật là ngại ngùng. Đi đến nơi đó 

nhận sự giáo hóa của Ki Tô, cảm thấy tài trí hơn người.Bạn xem, thanh niên hiện nay 

luôn có cái tâm lý này, Trung Quốc cũng vậy, Nhật Bản cũng như vậy. 

Năm nay tôi đi thăm Nhật Bản hai lần, còn được gặp một vị mục sư người Nhật, Mục 

sư  Thạch  Tỉnh.Tôi  rất  khâm  phục  ông.Ông  là  lãnh  tụ  đạo  Tin  Lành  ở  Nhật  Bản.Ở 

Trung Quốc cũng là như vậy, tôi nghe nói tín đồ đạo Tin Lành ở Trung Quốc, cũng có 

tín đồ của đạo Thiên Chúa, số người hiện giờ gần đến 100 triệu, hơn nữa giáo đường 

không  ngừng  tăng  lên,  tín  đồ  cũng  không  ngừng  tăng  lên  nhiều.Nếu  đem  so  sánh 

thìPhật giáo vẫn còn kém xa so với họ, không bằng họ.Hiện tượng này không biết các 

vị có nhìn thấy hay không, cảm nghĩ của các vị thế nào? Nếu như không chăm chỉ tu 

hành, không thể thật sự làm được thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói, các bạn là người 

có tội với Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật pháp bị diệt vong trong đời này của các bạn. 

A Di Đà Phật… 



Tập 271 

Hiện tượng này không biết các vị có nhìn thấy không? Cảm nghĩ của các bạn thế nào? 

Nếu như mà không chăm chỉ tu hành, không thể thật sự làm được  “thọ trì đọc tụng, vì 

 người diễn nói” , các bạn là người có tội với Thích Ca Mâu Ni Phật, Phật pháp bị diệt 

vong  trong  đời  này  của  các  bạn,  bạn  hãy  nghĩ  hậu  quả  ở  tương  lai.  Cho  nên,  phải 

khoác lên một chiếc áo. Cái áo này không phải là áo bình thường, áo này là áo bằng 

thép, kiếp sau không thể sanh vào cõi trời người được, tái sanh về đâu? A Tỳ địa ngục. 

Đây đều là lời thật, đều là chân tướng sự thật, chúng ta không thể nào không biết. 

Ngày nay, người xuất gia việc tối cần thiết không phải là xây cất chùa, mà việc quan 

trọng nhất là nghiên cứu Kinh điển. Làm sao mới có thể khế nhập cảnh giới của Kinh 

giáo?  Tôi  đem  kinh  nghiệm  của  chính  bản  thân  tôi  cống  hiến  cho  quí  vị  làm  tham 

khảo, cả cuộc đời này của tôi không quản người, không quản việc, không quản tiền, 

toàn tâm toàn lực để trong Kinh giáo. Ở trong đầu không có nghĩ việc khác, chỉ có một 

việc, đây chính là một môn thâm nhập, huân tu lâu dài. Bạn muốn quản người, quản 

- 95 - 

việc, quản tiền thì tâm của bạn sẽ phân tán, khả năng của bạn không có tập trung, bạn 

làm sao mà học được tốt chứ? Tôi khuyên mọi người dùng phương pháp này của tôi là 

lòng chân thật, không phải hại mọi người, là mong cho mọi người học tốt, có thể cứu 

được Phật pháp, có thể cứu được chúng sanh. 

Xưa  kia ở  Trung  Quốc, Hương trượng quản lý các ngôi  chùa, cương  lĩnh là chấp sự 

quản lý việc, hiện nay chúng ta gọi là trụ trì, Duy na Thủ tọa Hòa thượng đều là Phật, 

Bồ  Tát tái lai  thị hiện  ra, không  phải  là phàm  phu. Họ  đến là để  thành tựu, làm  cho 

chúng  sanh  thanh  tịnh,  cho  nên  các  Ngài  không  phải  là  phàm  phu.  Các  Ngài  đã  độ 

được chính bản thân rồi, sau đó tái lai giúp đỡ mọi người. Cho nên bản thân của mỗi 

chúng  ta  nên suy  nghĩ, nếu  chúng  ta quản  những việc này, tương  lai  có thể được độ 

hay  không?  Trước  tiên  nên  suy  nghĩ  thử  xem,  nếu  mà  việc  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc nhất định không có vấn đề gì, giống như Trí Giả Đại Sư thị hiện cho 

chúng  ta.  Trí  Giả  Đại  Sư  chính  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tái  lai,  Ngài  là  Phương 

trượng của chùa Quốc Thanh. Lúc Ngài vãng sanh, đệ tử đến hỏi Ngài, phẩm vị vãng 

sanh của Ngài như thế nào? Ngài là thị hiện, nói với mọi người, bởi vì nhọc tâm lãnh 

chúng cho nên vãng sanh chỉ được ngũ phẩm vị. Ngũ phẩm vị là Phàm Thánh Đồng 

Cư độ, đây chính là mức độ thấp nhất. Bạn phải khẳng định là bản thân mình có thể 

sanh Phàm Thánh Đồng Cư độ, bạn mới có thể hy sinh phẩm vị của bản thân, chăm 

sóc đại chúng, giúp đỡ người khác, đây là sự từ bi của bạn. Nếu như bản thân bạn đến 

phẩm  vị  thứ  năm  cũng  không  đạt  được,  cũng  chính  là  nói  bạn  không  thể  vãng  sanh 

phẩm vị Phàm  Thánh Đồng Cư độ, thì tạm thời hãy để bản thân vãng sanh Thế giới 

Cực Lạc là tốt, đến Thế giới Cực Lạc bạn thừa nguyện tái lai, sau đó trở lại giúp đỡ 

mọi người. Cách nghĩ này nhất định là chính xác. Nếu như một chút bạn cũng không 

nắm chắc, bạn còn phải đi quản người, quản việc, quản tiền thì gay go, bạn làm sao mà 

không tạo nghiệp? Làm sao mà bạn vãng sanh được? Những sự việc hiện tượng đều 

bày ở trước mắt chúng ta, các bạn có nhìn thấy không? 

Tôi học Phật đã 50 năm rồi, đối với sự việc này tôi rất là chú ý. Chú ý điều gì vậy? Sự 

vãng  sanh  của  người  xuất  gia  cùng  người  tại  gia, tỉ  mỉ  mà  so  sánh, người  tại  gia  có 

tướng tốt, lúc vãng sanh thần trí tỉnh táo, người xuất gia phần nhiều lúc vãng sanh đã 

mê hoặc điên đảo, bất tỉnh nhân sự. Đến lúc bất tỉnh nhân sự, trợ niệm cũng vô ích, 

không giúp gì được, họ đã mê hoặc rồi, không nhận thức được nữa, vậy thật là đáng 

tiếc. Đến lúc lâm mạng chung thời thần trí không tỉnh, bạn bè người thân cũng không 

biết được, khẳng định là đọa tam đồ. Cho nên một người sau khi chết đi, kiếp sau tái 

sanh về đâu, cho dù họ có học Phật hay không, bạn xem hình dáng lúc họ lâm chung. 

Họ lâm chung rất tỉnh táo, rất sáng suốt, nhất định là cảnh giới trời người. Có chuyện 

người sáng suốt lại đi vào địa ngục, vào ngạ quỷ, vào súc sanh không? Không thể nào. 

Người mê hồ thì sẽ đi, người sáng suốt sẽ tuyệt đối không đi. Cho nên, từ chỗ này bạn 

có thể phán đoán điều này là đáng tin cậy. Lúc lâm chung tỉnh táo, rất là tỉnh táo, rất là 

sáng suốt, nhất định không đọa ba đường ác. Cho dù là người xuất gia đi nữa, lúc lâm 

chung  mà  bị  hôn  mê,  mê  hoặc  điên  đảo,  bất  tỉnh  nhân  sự,  đều  là  đọa  ba  đường  ác. 

- 96 - 

Chúng  ta  học  Phật, cái  chân  tướng sự  thật  này  không  thể  nào không  biết,  không  thể 

học đến cuối cùng chỉ học để đến ba đường ác. Cũng xem là bạn đã tu đạo rồi, bạn tu 

là tam ác đạo, bạn cũng đã chứng đạo rồi. 

Ở chỗ này chúng ta có thể hiểu rõ ràng minh bạch, phạm vi giáo học này của A Di Đà 

Phật Ngài thật là rộng lớn, thật sự là giống với sự dạy học qua truyền hình hiện nay, vô 

viễn Phật giới, biến chư Phật quốc. 

Phía dưới là tán thán:  “Thanh sướng ai lượng”.  

Trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  rất  hay,  “thanh”   là  thanh  dương, 

 “sướng”   là  sướng  thông,  không  có  chướng  ngại,  “ai  lượng”   là  tiếng  vang,  là  thấu 

triệt, là rõ ràng. 

 “Vi diệu hòa nhã” . “Vi” là vi mật, âm thanh tán thán vi mật, như là cùng tiếng Phạn 

âm. “Hòa nhã”, “hòa” là điều hòa, “nhã” chính là nhã chánh, trong cái âm thanh này 

không có một chút tà ác, thuần chánh không tà được gọi là nhã. Câu này là tán thán 

Phật  pháp,  sự  giáo  học  của  84  ngàn  pháp  môn,  các  khoa  mục  này  là  thuần  chánh 

không tà, có thể điều hòa thân tâm, ở trong cuộc sống hàng ngày bạn có thể điều hòa 

cảnh giới, cảnh giới của người và vật, cảnh giới vật chất, bạn có năng lực này. Sự điều 

hòa này chính là chúng ta bình thường hay nói là chuyển cảnh giới, bất luận là cảnh 

giới gì bạn đã gặp qua, bạn liền chuyển đổi nó, chuyển được rất là hài hòa, không sanh 

phiền não, thường sanh trí tuệ. Bạn nói xem, thù thắng đến như vậy. 

Cuối cùng nói là đệ nhất trong âm thanh của mười phương thế giới. Câu này nói rất 

hay, câu này không dễ dàng để nói ra được. Đây là âm thanh gì vậy? Âm thanh dạy 

học, âm thanh dạy học của thầy giáo, âm thanh của đệ tử học tập, âm thanh của môn 

học, đứng đầu trong mười phương thế giới. Bạn nói xem là ngành học nào? Nhưng rất 

đáng tiếc, hiện nay trong trường đại học không có mở ngành học này, đứng đầu của 

các ngành học thì không có mở, các ngành học đã mở đều là nhiễu loạn xã hội, nhiễu 

loạn lòng người, ngành học đem lại sự phiền phức. Chúng ta là đệ tử của Phật, bất luận 

là tại gia hay xuất gia, cho dù là học trò của Phật, tứ chúng đệ tử, chúng ta đọc đến 

đoạn Kinh này thì cảm tưởng như thế nào? Hãy nghĩ thử xem, chúng ta phải làm như 

thế nào? Làm sao để giúp đỡ người thế gian tỉnh ngộ, điều này là quan trọng. Ngành 

học hay như vậy mà họ không mở. Cho nên, nói thật ra, hiện nay không bằng thời đại 

của vua chúa ngày xưa. Thời đại vua chúa ngày xưa có mở ngành học này. Các vị đọc 

lịch sử, không cần nói lâu xa, đầu đời nhà Thanh, các triều đại vua chúa đều giống như 

nhau. Chúng ta có thể xem thấy ở trong lịch sử, Khang Hy, Ung Chính, Càn Long, có 

vị hoàng đế nào mà không thường xuyên cung thỉnh pháp sư vào trong triều đình để 

giảng Kinh dạy học? Các Ngài đã mở ngành học này. Đương nhiên là các vị pháp sư 

thời đó tu hành rất chăm chỉ, từ trong giáo lý mà hạ thủ công phu. Tại sao vậy? Hoàng 

đế  sẽ  thỉnh  các  Ngài  đến giảng bài, điều này  người thông thường  chúng ta  nói  là sự 

việc rất vinh dự. Hiện giờ thì chẳng có ai mời, cho nên Kinh cũng không cần phải học, 

hành cũng có thể không cần tu, chẳng có ai mời bạn, tu cũng chẳng có ích gì, không 

- 97 - 

phân biệt được tốt xấu. Nhưng mà chúng ta biết được đây là chánh pháp, vô thượng 

thậm  thâm  vi  diệu  pháp.  Tại  sao  hiện  nay  người  ta  không  phân  biệt  được  tốt  xấu? 

Không  có  ai  y  giáo  tu  hành,  chính  là  không  có  sự  biễu  diễn,  không  có  người  tuyên 

thuyết, cho nên mọi người không biết. Ngày nay điều chúng ta nên làm là gì? Nên lấy 

cái thân này của mình biểu hiện ra bên ngoài, làm cho người xem, nói cho người nghe, 

đi  khắp  nơi  nói,  gặp  người  thì nói, trong  tất  cả  mọi  lúc  đều  biểu  diễn, chúng  ta  mới 

không phụ lòng Thích Ca Mâu Ni Phật, mới không phụ lòng lịch đại Tổ sư Đại đức đã 

đem pháp này truyền cho chúng ta. Một sự nghiệp rất là to lớn, thế xuất thế gian pháp 

đều không ngoại lệ, sự thành công này là thành công trong sự có người kế thừa, thành 

công rồi. Tự mình làm được càng tốt, sau này không có người kế thừa thì công sức của 

bạn  cũng  bằng  không.  Tại  sao  vậy?  Bạn  chết  đi  là  xong  rồi.  Sự  việc  này  hiện  nay 

người  giác  ngộ  không  nhiều.  Từ  xưa  người  ta  đã  biết  được,  điều  rõ  ràng  nhất,  mọi 

người biết rằng ngày mà Hoàng đế lên ngôi (hiện nay gọi là nhận chức, ngày xưa thì 

gọi là lên ngôi), ngày nhận chức hôm đó, sau nghi thức hành lễ hoàn thành việc đầu 

tiên phải làm là tuyển người kế thừa, lập thái tử, đào tạo người kế thừa, thì triều đại 

của họ mới có thể tiếp nối đời này sang đời khác. Nếu họ không đào tạo người kế thừa, 

thì sau khi họ chết đi, tùy ý đem một người lên kế vị, quốc gia đó không diệt vong mới 

lạ.  Chắc  chắn  là  mất  nước.  Gia  đình  cũng  giống  như  vậy,  cho  nên  làm  nghề  kinh 

doanh, cửa hàng lâu đời khoảng mấy trăm năm, tại sao có thể kéo dài được mấy trăm 

năm vậy? Họ biết lựa chọn người kế thừa, cửa hàng vừa khai trương, họ liền đào tạo 

người kế thừa. Phần lớn người kế thừa là anh em ruột, hoặc là đào tạo con cái của họ. 

Đời đời đều là như vậy. Đây là sự thành công của sự nghiệp. Dạy học cũng là như vậy. 

Ở  trong  nhà  Phật  đặc  biệt  rõ  ràng,  mỗi  một  tông  phái  truyền  thừa  đời  này  sang  đời 

khác, gọi là truyền pháp. Nhà Phật chúng ta mọi người đều biết pháp tử. Pháp tử chính 

là  nói  một  môn  phái,  nhà  Phật  chúng  ta  nói  84  ngàn  pháp  môn,  người  kế  thừa pháp 

môn  này  được  gọi  là  pháp  tử.  Còn  hiện  tại  thì  sao?  Hiện  giờ  vẫn  còn,  có  đi  truyền 

pháp, chỉ đưa cho bạn một trang giấy, viết cho bạn là đời thứ bao nhiêu, pháp căn bản 

của  pháp  thì  không  biết.  Nghe  nói  hiện  giờ  còn  có  thể  mua  bán,  đi  tìm  một  vị  hòa 

thượng, lão hòa thượng có giá cả, đại khái có 100 ngàn hay 200 ngàn, đưa cho ông, 

ông liền đưa cho bạn một phái điệp. Bạn nói xem, thành ra thứ gì chứ? Phật pháp suy 

vi đến tình trạng như vậy! 

Chúng  ta  nên  giác  ngộ,  tuy  là  chúng  ta  không  có  tăng  tịch,  chúng  ta  thật  sự  truyền 

pháp  của  Thích Ca Mâu  Ni  Phật. Nhưng người truyền  pháp khó tìm. Sự việc  này  từ 

xưa đến nay là như vậy, người đệ tử muốn tìm một vị sư phụ tốt là khó, một vị sư phụ 

tốt muốn tìm một người đệ tử truyền pháp càng khó hơn, đi đến nơi nào tìm? Sự việc 

này người xưa gọi là có thể gặp mà không thể tìm, nhân duyên từ kiếp trước, không 

phải là của một đời. 

Trong  truyền  thừa  của  Phật  pháp,  điều  quan  trọng  nhất  phải  là  thật  tu.  Giảng  Kinh, 

công việc này dễ, không khó. Các bạn học với tôi, chúng tôi mở lớp bồi huấn, tôi dạy 

các bạn giảng Kinh, một tháng thì biết liền. Ngày xưa tôi học giảng Kinh với lão sư 

- 98 - 

Lý, nói cho chư vị biết, tôi học một tuần là biết giảng rồi, có gì khó đâu? Khó là ở ngộ 

nhập,  khó  là  ở  hành  chứng,  cái  này  khó.  Thật  sự  là  đệ  tử  truyền  pháp,  bạn  có  hành 

chứng mới thật sự có thể khai ngộ, có thể khế nhập cảnh giới Phật. Cảnh giới Phật là 

cảnh giới  Kinh điển,  bạn  mới  có thể  khế nhập. Cho  nên,  “Thập  phương thế giới âm 

 thanh chi trung tối vi đệ nhất” , câu này thật tuyệt vời. Thực tại là thiên thượng nhân 

gian tất cả chư pháp không có cách gì so với Phật pháp được. Điều này chúng ta phải 

nhận thức cho rõ ràng. Làm thế nào để nó phơi bày ra giữa tất cả đại chúng? Sự phơi 

bày ra này chính là bản thân phải làm một tấm gương cho xã hội đại chúng xem. Bản 

thân bạn thật tu chính là ngộ nhập. Bạn có ngộ nhập thì thành tựu tài hùng biện, có oai 

nghi, có tài hùng biện, đây là hình tượng của Phật. Oai nghi sẽ khiến cho người nhìn 

thấy bạn cung kính nể phục, cho dù bạn là người ở đẳng cấp nào. Ngày nay nói cao 

đến  chức  Tổng  thống,    Bộ  trưởng,  ngày  xưa  gọi  là  Quốc  vương,  đại  thần,  thấp  đến 

hạng thường dân như ăn xin, Phật pháp là bình đẳng. Người mà gặp được bạn đối với 

bạn cung kính nể phục, đưa ra những câu hỏi khó bạn đều có thể giải đáp, đều có thể 

làm  cho  họ  vừa ý,  bạn  có  thể  giải  quyết  vấn  đề  khó,  đây  là  trí  huệ.  Oai  nghi  là  đức 

hạnh. Bạn không chăm chỉ tu thì làm sao mà được chứ? 

Dựa vào cái gì để tu? Người xuất gia, tôi đem tiêu chuẩn hạ xuống rất thấp, dựa vào 

Sa  Di  Luật  Nghi,  mười  giới  Sa  Di, 24 điều  oai  nghi.  Bạn  phải  học, phải luyện, phải 

làm được, bạn cùng với đại chúng sống chung rất là tự nhiên đại chúng sẽ tôn trọng 

bạn. Đây  không  phải  cố  ý  làm,  không  phải  miễn  cưỡng, không  phải  là  chúng  ta  yêu 

cầu, mà là tự nhiên. Chỉ có y giáo phụng hành mới có thể thâm nhập Kinh tạng, bạn 

mới có trí huệ để có thể đáp ứng với bệnh lý khó trị của tất cả chúng sanh. Bạn phải 

ứng phó được, thành tựu tài hùng biện. Nếu như bạn nói tôi không có lòng tin, nghiệp 

chướng của tôi rất nặng, không có lòng tin, ở trong Kinh điển Phật đều nói với chúng 

ta, bạn vốn có đầy đủ trí tuệ đức tướng của Như Lai, chính là vì bản thân bạn đánh mất 

đi lòng tin, bạn mê mất đi tự tánh. Phật dạy bảo chúng ta, giúp đỡ chúng ta khôi phục 

lòng tin, chỉ cần bạn chịu y theo cách của Ngài dạy mà làm thì lòng tin của bạn sẽ khôi 

phục  lại.  Bạn  không  làm  theo  cách  của  Ngài  dạy,  đối  với  Ngài  vẫn  còn  hoài  nghi, 

trong cuộc sống hàng ngày vẫn là phiền não tập khí làm chủ bản thân, thì đương nhiên 

là không có lòng tin, lợi ích thật sự của Phật pháp bạn không có được. 

Tịnh tông vãng sanh, Đại đức xưa nói tam tư lương, là ba điều kiện. Ba điều kiện này 

là tín nguyện hạnh, thiếu một điều cũng không được, ba điều này phải có đủ. Làm thế 

nào để xây dựng lòng tin? Làm sao để giữ vững đại nguyện của chính mình? Làm sao 

để y giáo phụng hành? Nếu muốn học Phật thì học từ chỗ nào? Không thể rời xa Kinh 

sách, vẫn là phải học từ trong Kinh điển, thâm nhập Kinh tạng, trí huệ như hải. Thâm 

nhập Kinh tạng, bạn nhất định đem chướng ngại của bạn dẹp bỏ đi. 

Chúng ta rất muốn thâm nhập nhưng mà không thâm nhập được, nguyên nhân gì vậy? 

Có chướng ngại. Sự chướng ngại này tôi thường giảng có 16 chữ:  Tự tư tự lợi, danh 

 vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần,  tham sân si mạn. Bạn mà có mấy điều này thì hết 

cách rồi, muốn tinh tấn cũng tinh tấn không được, những điều này đã hại bạn rồi, hại 

- 99 - 

chết bạn, hại bạn thê thảm, đời đời kiếp kiếp sẽ bị hại, bạn vẫn không chịu vứt bỏ, thật 

là ngu si đến cùng cực. Trong quá khứ không biết được những điều này đã hại bạn, kết 

làm bạn thân cùng với chúng, mắc vào cái bẫy của chúng. Bây giờ biết được nó hại 

bạn thì nhanh chóng tránh xa ra, không thể cùng giao du với nó nữa thì mới có thể cứu 

được bạn, bạn mới có thể nhập vào cảnh giới Phật. 

Xin xem tiếp đoạn phía dưới. Đoạn thứ hai là “Thọ Lợi Sanh”. Trong đây cũng có ba 

đoạn nhỏ, chúng ta chia ra từng đoạn để xem. 

Kinh  văn:  “Nhược  hữu  chúng  sanh,  đổ  Bồ  Đề  thụ,  văn  thanh  khứu  hương, 

thường kỳ quả vị, xúc kỳ quang ảnh, niệm thọ công đức, giai đắc lục căn thanh 

triệt, vô chư não hoạn”. 

Lợi ích này không thể nghĩ bàn. Cây Bồ Đề ở đâu? Bạn đi tìm. Hiện nay giao thông 

thuận tiện, các bạn có thể tổ chức đoàn đến Ấn Độ thăm viếng đất Thánh, tham quan 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa chứng đạo dưới cây Bồ Đề. Cây Bồ Đề đó hiện nay 

vẫn còn, người Ấn Độ gọi là cây Bối Đa La. Bởi vì Phật ở dưới cây này chứng quả, 

cho nên chúng ta mới gọi nó là cây Bồ Đề. Bạn đi đến cây Bồ Đề xem thử, nghe thử 

âm thanh của cái cây này, ngửi thử mùi hương, xem thử bạn có thể đạt được sáu căn 

trong sạch, chẳng có phiền não hay không? Ngày xưa thì được, bây giờ tại sao không 

được? Bây giờ thì biến chất rồi, không phải là nó không có công hiệu, do bây giờ biến 

chất rồi, cũng chính là y báo chuyển theo chánh báo. Bây giờ lòng người bất thiện, cho 

nên cây Bồ Đề không còn linh nữa. 

Cây Bồ Đề chân thật là thân thể của chúng ta. Ở trong “Đàn Kinh” Đại Sư Thần Tú đã 

nói:  “Thân là cây Bồ Đề, tâm như đài gương sáng” . Bồ Đề tức là giác. Chúng ta chính 

là cái thân này, dựng nên một hình tượng đại triệt đại ngộ. Cái thân này chính là đại 

biểu cho toàn thể Phật pháp. Phật pháp ở tại đâu? Phật pháp ở tại cái thân này, ở trên 

cái hình tướng này. Quả nhiên đắp nặn ra cái hình tượng bản thân thành Phật, ở trong 

Phật pháp 84 ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều ở trong cái hình tượng này. Cái 

hình tướng này không những tất cả mọi người ở thế gian nhìn thấy bạn sinh lòng cung 

kính, mà trời thần nhìn thấy bạn cũng sinh lòng cung kính. Tại sao vậy? Trong Kinh 

thường nói thầy của trời người, tì kheo xuất gia chính là thầy của trời người. Bạn có 

thể làm thầy của trời người hay không? Đức hạnh của bạn, trí huệ của bạn nhất định 

phải đạt được tiêu chuẩn này. 

 “Đổ”  chính là Ngài đã nhìn thấy, nghe được âm thanh giáo huấn của bạn, tất cả mọi 

lúc, tất cả mọi nơi, không nhất định phải diễn giảng ở trên giảng tòa mới là dạy học, 

mà nói chuyện riêng tư cũng là dạy học, nhất định là không có lời vô ích. Nghe được 

âm thanh của bạn nói pháp,  “Hương”  đó là sự thật, không phải là giả. Bạn thật sự có 

đức  hạnh,  có  trí  huệ,  trên  thân  tỏa  mùi  hương.  Hiện  nay  người  chúng  ta  nói  điều  gì 

vậy?  Hiện  nay  con người nói  bầu không khí, người nước  ngoài  nói là  từ  trường. Từ 

trường, bầu không khí  của bạn cùng với người thông  thường không giống nhau,  xác 

thực là ở trong đó có sự cảm nhận rất rõ ràng. 

- 100 - 

Lúc  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật,  thân  cận  Đại  Sư  Chương  Gia.  Từ  trường  của  Đại  Sư 

Chương Gia Ngài đã nhiếp thọ tôi, khiến tôi chỉ cần có thời gian rảnh rỗi, tôi nhất định 

phải đi tìm Ngài. Một câu cũng không nói, tôi chỉ ngồi ở bên cạnh của Ngài, đều cảm 

thấy toàn thân rất dễ chịu, từ trường của Ngài nhiếp thọ. Nhìn thấy cái dáng của Ngài, 

thực tại mà nói, tấm hình của Ngài tặng cho tôi, bình thường Ngài chính là cái dáng vẻ 

đó, đi đứng nằm ngồi như ở trong Kinh nói là thường ở trong định. Ngài là thường ở 

trong định. Lời nói vô cùng đơn giản, lời nói vang xa, bạn mà nghe được lời nói của 

Ngài vĩnh viễn sẽ không quên. Đây cũng là Phật độ người có duyên. Bởi vì địa vị của 

Ngài rất cao, rất nhiều người không dám đến gần Ngài, để lỡ mất đi cơ hội. Chúng tôi 

khi  mới  học Phật  cũng chẳng biết trời  cao đất dày, cho nên mới  liều lĩnh mà  đi như 

vậy. Sau khi gặp mặt, Đại Sư Chương Gia vô cùng từ bi, đối với thế hệ hậu học thì yêu 

quí. Lúc tôi quen được Ngài thì Ngài 61 tuổi, tôi được 26 tuổi. Trong tiếp đãi thì Ngài 

xem tôi như người bạn nhỏ. 

 “Thường kỳ quả vị” . Cái từ quả này chính là thành quả của bản thân Ngài tu học. Khi 

bạn thân cận với Ngài, chắc chắn sẽ chịu sự ảnh hưởng của Ngài. Nếu như tiếp nhận 

sự giáo huấn của Ngài, vậy thì bạn có được lợi ích càng lớn hơn. Những điều Ngài dạy 

cho bạn đều là thành tựu của cả một đời tu học của bản thân Ngài. Người thầy như vậy 

dạy người nhất định chẳng giữ lại một chút gì, đều nói ra hết. 

 “Quang ảnh”  là nói sự ảnh hưởng của Ngài. Phạm vi ảnh hưởng danh tiếng của Ngài 

rất  rộng.  Ngày  nay  chúng  ta  lợi  dụng  kỹ  thuật  của  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  thì  cái  từ 

quang ảnh sẽ nói hay hơn. Chúng tôi ở đó giảng Kinh, đồng thời dùng internet truyền 

đi, ở các nơi các quốc gia trên thế giới mở địa chỉ trang web của chúng tôi, họ ở trước 

màn  hình không  thấy được  hình  ảnh sao? Cho  nên  hình  ảnh phân  bố  khắp  toàn  cầu. 

Vẫn là người có duyên, người có duyên họ mới mở ra xem, người không có duyên họ 

chẳng chịu xem. Trong lúc bạn đang xem, bạn chính là  “xúc kỳ quang ảnh, niệm thọ 

 công đức” . Đây là bạn tu học thật sự có thành tựu, có kết quả. Công là công phu tu 

học hàng ngày, đức là thành quả của nó. Cho nên, hai chữ công đức này chúng ta phải 

nhận biết cho rõ ràng, không thể hiểu lầm. 

Công đức nhất định là phải do chính mình tu, công đức của người khác chẳng có cách 

nào cho bạn. Thông thường ở trong Phật pháp nói một cách cụ thể, công đức là giới 

định tuệ tam học. Công phu trì giới của tôi không thể cho bạn được, sức định của tôi 

chẳng  có  cách  nào  chuyển  cho  bạn  được,  trí  huệ  của  tôi  cũng  chẳng  có  cách  nào 

chuyển cho bạn được. Không giống như phước đức, tôi có phước, bạn có thể hưởng 

được; tôi có tài sản, có thể chia một ít cho bạn hưởng; tôi có căn nhà, tôi có thể tặng 

cho  bạn,  bạn  có  thể  tiếp  nhận.  Phước  đức  thì  có  thể  cho  người  khác,  công  đức  thì 

không  thể  cho  người  khác.  Công  đức  nhất  định  là  tự  mình  tu,   tự  mình  thọ  hưởng, 

người  không  tu  sẽ  không  thể  nhận  được,  cho  họ  thì  họ  cũng  chẳng  có  cách  nào,  họ 

cũng nhận không được. Công đức và phước đức phải phân biệt rõ ràng. Nhưng trong 

công đức nhất định có phước đức, ở trong phước đức không có công đức. Ngày nay 

người thế gian họ tu phước rất nhiều, người tu công đức thì ít, vì vậy chúng ta phải dẫn 

- 101 - 

đầu, phải chăm chỉ tu công đức. Tu công đức nhất định là từ việc trì giới mà bắt đầu. 

Bạn mà đạt được thì đây là lợi ích. 

 “Lục căn thanh triệt, vô chư não hoạn” . Hai câu nói này chính là phiền não giảm, trí 

huệ tăng. Ở đây có sự thọ dụng chân thật, sự thọ dụng thù thắng vô cùng. Người thông 

thường ở trong xã hội, điều mà họ mong cầu, theo đuổi là sự hưởng thụ danh vọng lợi 

dưỡng, năm dục sáu trần. Ở phía trước tôi nói rất là rõ ràng, nếu ở trong mạng của họ 

có thì họ sẽ nhận được, tuy họ gặp nhiều buồn phiền, họ phiền não nhiều, khốn khó 

nhiều, tỉ mỉ mà quan sát, sự tổn thất lại nhiều, cũng chính là nói sự trả giá của họ là 

quá nhiều, cái mà họ nhận được thì quá ít, không đáng để so sánh. Gian khổ cả một 

đời, đến lúc chết rồi vẫn không biết được trong cuộc đời này gian khổ vì ai, bận rộn vì 

ai, họ đều không biết được. Con người mê muội đến như vậy. Điều này thật là đáng 

thương. Duy chỉ có người cầu giác ngộ, xem việc này là quan trọng nhất trong cuộc 

đời  của  mình,  tôi  theo  đuổi  mục  tiêu  cầu  giác  chánh  tịnh,  vậy  cái  mà  bạn  đạt  được 

chính là sáu căn thanh tịnh.  “Triệt”  là sự thanh tịnh cao nhất.  “Vô chư não hoạn” , tập 

khí phiền não của bạn dần dần mất đi. 

Đoạn ở phía sau chính là nói thành tựu, phía trước là nói tu hành. Chúng ta học Phật 

như thế nào? Làm sao để biến bản thân mình thành cây Bồ Đề? Cũng chính là nói đem 

bản thân mình tạo thành hình tượng của Phật Bồ Tát, để hình tượng Phật Bồ Tát phơi 

bày rõ ràng ra trước mắt xã hội đại chúng, đó mới thật là thân như cây Bồ Đề. 

“Trụ bất thoái chuyển, chí thành Phật đạo” . Bất thoái chuyển không phải là chuyện dễ 

dàng. Ở trong Phật pháp nói tam bất thoái, thứ nhất là vị bất thoái, thứ hai là hạnh bất 

thoái, thứ ba là niệm bất thoái, mỗi một tầng thì mỗi cao hơn. Đến lúc nào bạn chứng 

được vị bất thoái? Tiểu thừa chứng được quả Tu Đà Hoàn, Đại thừa chứng được Bồ 

Tát  Sơ  Tín  Vị,  địa vị  của bạn được xác định rồi, bạn sẽ không bị  thoái trở  lại thành 

phàm phu. Hay nói cách khác, tuy là phiền não của bạn chưa đoạn, tập khí của bạn vẫn 

còn, nhất định bạn không đọa ba đường ác, đảm bảo như vậy. Cho nên cần điều kiện 

gì mới chứng được địa vị Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa? Phật nói tam giới 84 phẩm kiến 

hoặc  đoạn  hết  rồi, bạn  mới  chứng  được  địa  vị  này.  Cái  gì  gọi  là  kiến  hoặc?  Kiến  là 

kiến giải, hoặc là mê hoặc, hay nói cách khác, là kiến giải sai lầm. Chúng tôi nói rõ ra 

một chút, là cách nhìn sai lầm. Bạn đối với thế gian, đối với xuất thế gian, đối với tất 

cả  người  sự  vật,  bạn nhìn  sai  lầm.  Vấn  đề  này  nếu  mà  giải  quyết, điều  mà  bạn  nhìn 

thấy hoàn toàn không có sai lầm, nhất định là chính xác, bạn mới có thể chứng được 

quả vị  Tu  Đà Hoàn, trong  Đại  thừa bạn phải là  Bồ  Tát  Sơ  Tín Vị.  Địa vị này, trong 

“Kinh Kim Cang” đã nói với chúng ta:  “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh 

 tướng, vô thọ giả tướng” , lúc này  mới chính là chứng đắc. Cho nên điều thứ nhất là 

ngã,  có  ngã bạn  sẽ  không  thể  vào  cửa.  Cho  nên  chúng  tôi  thường  hay  khuyến  khích 

đồng  tu, nhất định phải đem  tự tư tự lợi buông xuống, phải học  chư Phật  Bồ  Tát vô 

ngã. 

Vô ngã khó, trước tiên phải bắt đầu từ đâu? Trước tiên là vô ngã sở. Đây là danh từ 

Phật học. Ngã sở là cái gì? Cái ta sở hữu. Tài sản sở hữu của ta, người xuất gia thì đạo 

- 102 - 

tràng ta sở hữu, hỏng rồi, cái mà bạn sở hữu, trước tiên là đem cái mà ta sở hữu đoạn 

đi, sau đó mới đoạn cái ngã, điều này tương đối dễ. Ngã và ngã sở đoạn rồi, bạn mới 

có thể chứng quả Tu Đà Hoàn, bạn mới có thể chứng được vị bất thoái, lúc này được 

gọi là Thánh nhân, tiểu Thánh. Vừa chứng được quả vị tiểu Thánh, tuyệt đối sẽ không 

thoái chuyển lại thành phàm phu. Phải hiểu đạo lý này. Nếu như trong một đời này của 

chúng ta, bạn thật sự nỗ lực dụng công chứng được quả vị này, thì bạn niệm Phật vãng 

sanh không ở Phàm Thánh Đồng Cư độ, mà ở đâu vậy? Phương Tiện Hữu Dư độ, tăng 

lên một cấp. Ngã, ngã sở chưa đoạn được thì sanh Phàm Thánh Đồng Cư độ. Cho nên, 

người vãng sanh về Phương Tiện Hữu Dư độ, công phu đoạn chứng của họ ít ra cũng 

tương đương với Tu Đà Hoàn. Đạo lý này chúng ta phải biết. 

Tuần trước tôi có đi đến Đài Loan một chuyến, đi ba ngày. Cư sĩ Giản Phong Văn kể 

cho tôi một câu chuyện cười. Ông nói có người hỏi ông hiện nay ở trên thế giới loạn 

như vậy, đời sống người dân khổ như vậy, nguồn gốc của động loạn là do cái gì? Ông 

liền nói (ông nói rất là hay), ngã và ngã sở chính là nguồn gốc. Người kia nghe nói, 

nghe không rõ  họ nghe nói gì? Bắt bắt tay mà nghiêm trọng như vậy sao? Dùng tiếng 

Đài Loan nghe giống như là bắt tay, bắt bắt tay mà nghiêm trọng như vậy sao? Chúng 

ta  phải  nhớ  cho  thật  kỹ,  cái  ngã  và  ngã  sở  này  phải  làm  cho  phai  nhạt  đi,  nhất  định 

phải phai nhạt, trên vấn đề này đừng có chấp trước quá mức, tốt nhất là rời xa. Đây 

mới là thật thông minh trí tuệ. 

Cuộc đời này của tôi, tại sao tôi lại biết ơn Hàn Quán Trưởng đến như vậy? Chúng tôi 

cùng sống chung 30 năm, bà thật sự giúp đỡ tôi, chính là bắt buộc tôi không thể không 

buông xả. Mọi người cúng dường tiền bao lì xì, bà lấy hết, cả thảy lấy hết, tôi muốn 

tham  tài  cũng  tham  không được,  toàn  bộ  đưa cho  bà,  danh vọng  lợi dưỡng tất cả bà 

đều  cần,  toàn  bộ  đưa  cho  bà,  cho  nên  tôi  an  lạc  tự  tại,  cái  gì  cũng  chẳng  phải  giữ, 

chuyên  môn lo chuyện Kinh sách. Điều này là tăng thượng duyên vô cùng tốt, đó là 

Bồ Tát đến để giúp đỡ tôi. Không có người như vậy, hàng ngày gặp phiền não, hàng 

ngày  hành  hạ  tôi,  nghiệp  chướng  không  tiêu  hết.  Bạn  muốn  tham,  không  cho  bạn 

tham, muốn làm điều gì, tất cả đều không cho. Cho nên Hoa Tạng Đồ Thư Quán là do 

bà làm chủ, lời tôi nói chẳng có tác dụng gì. Đây là tăng thượng duyên vô cùng tốt, để 

cho tôi tập trung toàn bộ thời gian tinh thần vào trong Kinh sách. Cái điểm này bà thật 

sự làm được, giúp tôi trong 30 năm này giảng Kinh không gián đoạn. Đây là sự giúp 

đỡ vô cùng lớn của bà đối với tôi. Tôi có thể thâm nhập Kinh tạng, có thể khế nhập 

Kinh giáo, đây là sự giúp đỡ của bà, là bà đã cho tôi. Không có hoàn cảnh như vậy, 

phiền não tập khí tất cả đều hiện đến, rất khó để  mà đoạn hết. Cho nên có rất nhiều 

người nói Hàn Quán Trưởng rất là lợi hại, sư phụ thật sự là một chút tự do cũng chẳng 

có, cái gì cũng chẳng có được. Họ không biết là tôi đã thành tựu Phật pháp rồi, điều tôi 

có được là sự lợi ích vô cùng thù thắng. Cho nên, tôi đem kinh nghiệm này cống hiến 

cho chư vị đồng tu làm tham khảo. Hàn Quán Trưởng cũng là Bồ Tát tái lai, tác tư thị 

hiện, bà đến để biểu diễn, dạy bảo những chúng sanh ở thế gian hiện nay cái gốc căn 

bệnh  của  các  bạn  chỗ  nào?  Tại  sao  các  bạn  không  thể  phá  bỏ  được?  Biểu  diễn  một 

- 103 - 

chiêu cho bạn xem. Nếu bạn xem mà hiểu được, bạn có thể hạ quyết tâm không quản 

người,  không  quản  việc,  không  quản  tiền,  tập  trung  vào  trong  Kinh  giáo  thì  bạn  sẽ 

thành tựu. Bạn vẫn chưa buông xuống được, vẫn còn muốn danh vọng lợi dưỡng thì 

sai rồi, hoàn toàn sai rồi. 

Bất  thoái  chuyển,  Tu  Đà  Hoàn  là  vị  bất  thoái,  Bồ  Tát  hạnh  bất  thoái,  tuyệt  đối  sẽ 

không thoái đến Tiểu thừa. Cái này gọi là hạnh bất thoái. Pháp thân Bồ Tát viên sơ trụ 

trở lên gọi là niệm bất thoái, niệm của họ, tâm của họ giống nhất thiết chủng trí, chính 

là trí huệ cứu cánh viên mãn, mục tiêu của họ chính là một phương hướng, họ tuyệt 

đối không thoái chuyển. Cho nên niệm bất thoái là Viên giáo sơ trụ Bồ Tát, Biệt giáo 

sơ địa Bồ Tát, hạnh bất thoái là Bồ Tát, vượt qua Thanh Văn, Duyên Giác. Chúng ta 

phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  để  học  tập,  mãi  cho  đến  khi  thành  Phật  đạo.  Cho  nên  ở  trong 

Kinh Đại thừa thường hay nói, thật sự đến bất thoái chuyển là bát địa. Bát địa gọi là 

bất động địa, hay nói cách khác, thất địa Bồ Tát gặp phải duyên bất thiện vẫn bị thoái 

chuyển,  nhưng  mà  họ  thoái  đến  mức  giới  hạn, họ  tuyệt  đối  sẽ  không  thoái  thấp  hơn 

Viên giáo sơ trụ, mức giới hạn của họ là ở tại Viên giáo sơ trụ, nhưng thời gian tiến 

thoái vẫn là dài, tu hành phải ba đại A Tăng Kì Kiếp. Nếu như thật sự ba loại bất thoái 

bạn đều đạt được, vậy là bạn tu hành thành vô thượng đạo rồi, chứng được Phật quả 

cứu cánh viên mãn, cần bao nhiêu thời gian? Trong cuộc đời này của bạn thì viên mãn 

đạt được rồi, không cần phải đợi kiếp sau. Điều này có sự chứng minh, trong “Kinh 

Hoa Nghiêm” Thiện Tài Đồng Tử một đời thành Phật. Đây là một thí dụ rất hay. Thiện 

Tài  viên  chứng  tam  bất thoái  chỉ  một  đời. Trong  “Kinh  Pháp  Hoa”,  Long  Nữ  8  tuổi 

thành Phật, càng không thể nghĩ bàn. Các bạn nghĩ thử xem, rồng là súc sanh, không 

phải  là  người,  8  tuổi  vẫn  chưa  thành  niên,  một  đời  chứng  đắc  quả  Phật  viên  mãn. 

Nguyên nhân do đâu vậy? Bất thoái chuyển. Vậy phải học như thế nào? Trong cuộc 

đời của tôi học đến ba loại bất thoái, điều này là ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, bạn phải 

học từ trong “Kinh Hoa Nghiêm”. Cho nên “Kinh Hoa Nghiêm” tuy là thời gian giảng 

rất dài, nhưng thật là xứng đáng, sau khi thật sự học được, lợi lạc rất là lớn. 

Chúng ta học không đến nơi đến chốn không sao cả, cầu sanh Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  cũng  có  thể  trong  một  đời  này  chứng  được  Thế  giới  Tây  Phương  thượng 

phẩm vãng sanh Thật Báo Trang Nghiêm độ, đây là điều chắc chắn có thể đạt được. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết. 

A Di Đà Phật… 



Tập 272 

Xin mời mở Kinh ra, đầu đề là “Kiến Thọ Hoạch Nhẫn”. Xin xem Kinh văn. 

Kinh văn: “Phục do kiến bỉ thọ cố, hoạch tam chúng nhẫn: Nhất âm hưởng nhẫn, 

nhị nhu thuận nhẫn, tam giả vô sanh pháp nhẫn”. 

- 104 - 

Đây là nói đến lợi ích của chúng sanh, nói đến chỗ cứu cánh. Đây là sự thọ dụng chân 

thật, người thông thường chúng ta nói tu hành chứng quả, trong Phật pháp nói là khế 

nhập cảnh giới. Ở chỗ này cùng với “Kinh Nhân Vương” dùng từ nhẫn để biểu pháp. 

Nhẫn có nghĩa là cho phép, nghĩa là đồng ý. Lời của Phật nói nghĩa lý rất sâu, chúng ta 

nghe rồi không hoài nghi, có thể khẳng định, có thể thừa nhận thì gọi là nhẫn. Cho nên 

trong  chú giải  của  lão  cư sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  có nói, tin  cái  lý khó  tin  mà  không  mê 

hoặc thì gọi là nhẫn. Cổ đại đức vì chúng ta mà giải thích chữ nhẫn này, huệ tâm an 

pháp  được  gọi  là  nhẫn.  Dùng  lời  hiện  nay  để  nói,  chính  là  chúng  ta  dùng  lý  trí  để 

chúng ta biết được, khẳng định tất cả các pháp mà Như Lai đã nói, cái này cũng gọi là 

nhẫn. Nói  đến  chỗ  cứu  cánh, chính là  ở các  buổi  giảng  của  chúng  tôi thường  nói về 

chân tướng của vũ trụ nhân sanh, chúng ta đối với Kinh Đại thừa mà Phật đã nói, chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh, đặc biệt là “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”, 

chúng ta có thể tin tưởng, niềm tin này vô cùng khó. Tại sao vậy? Vì chúng ta chưa 

gặp  qua,  xưa  nay  chưa  từng  nghĩ  đến,  bây  giờ  nghe  Phật  nói  như  vậy  lại  có  thể  tin 

tưởng,  hơn  nữa  lòng  tin  này  không  phải  là  mê  tín,  thông  thường  gọi  là  chánh  tín. 

Chánh tín là đối với chân tướng sự thật tuy là chưa biết được nhưng mà có lý do để tin 

tưởng điều đó, là lý do gì vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật không nói dối, giống như trong 

“Kinh Kim Cang” đã nói, Như Lai là bậc nói lời chân thật, nói lời đúng đắn, không nói 

lời vọng ngữ, không nói lời giả dối, vì vậy chúng ta có thể tin tưởng, niềm tin này gọi 

là  chánh  tín.  Vậy  có  phải  là  đắc  nhẫn  hay  không?  Không  phải,  điều  này  hoàn  toàn 

chưa đắc nhẫn. 

Cái gì gọi là đắc nhẫn? Tự bản thân bạn chứng đắc mới gọi là đắc nhẫn. Chỗ này đã 

nói  ba  loại  nhẫn,  không  phải  là  người  thông  thường.  Trong  “Kinh  Nhân  Vương”  có 

nói vô sanh pháp nhẫn chính là loại thứ ba, người nào mới chứng được? Là thất địa, 

bát địa, cửu địa Bồ Tát chứng được. Đây không phải là Bồ Tát thông thường. Từ chỗ 

này  chúng  ta  có  thể  suy  rộng  ra,  âm  hưởng  nhẫn  là  sơ  địa,  nhị  địa,  tam  địa  Bồ  Tát 

chứng đắc; nhu thuận nhẫn là tứ địa, ngũ địa, lục địa Bồ Tát chứng đắc. Ba loại nhẫn 

này là từ sơ địa đến cửu địa. Thập địa Bồ Tát đã chứng thì không gọi là pháp nhẫn, mà 

gọi là tịch diệt nhẫn, đây là bậc cao nhất. Do đây có thể biết, đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, ở nơi đó nghe pháp tu học, những câu nói này chính là đảm bảo cho bạn có 

thể chứng được Bồ Tát Ma Ha Tát, bạn có thể chứng được, đây là giấy bảo đảm cho 

bạn có thể chứng được quả vị địa thượng Bồ Tát. Dụng ý thật sự của câu nói là ở tại 

chỗ này. Nếu chúng ta hiểu rõ đối với Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì tự nhiên sẽ 

sanh tâm muốn về. Tại sao vậy? Ở thế gian này của chúng ta, bạn muốn chứng đắc quả 

vị địa thượng Bồ Tát không dễ dàng gì, hay nói cách khác, hoàn toàn không thể chứng 

được. Trong cuộc đời này của chúng ta, nếu có thể chứng được quả vị Tu Đà Hoàn thì 

quá tuyệt vời rồi. Tu Đà Hoàn so với sơ địa Bồ Tát còn kém  xa, điều này nhất định 

phải  biết.  Đoạn  Kinh  văn  này  ý  nghĩa  thật  sự  của  nó  chúng  ta  đã  hiểu  rõ,  bây  giờ 

chúng ta hãy xem tên gọi của ba loại nhẫn này, trước tiên là giảng rõ ràng cái tên này. 

- 105 - 

Pháp sư Tịnh Ảnh đời nhà Tùy có “Kinh Vô Lượng Thọ Nghĩa Sớ”, pháp sư y theo 

bản  dịch  của  Khang  Tăng  Khải.  Bản  dịch  này  trước  kia  chúng  tôi  đã  đọc  qua,  ngày 

trước ở Đài Trung lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam đã từng giảng qua, tôi cũng đã nghe qua. Ở 

trong  chú  giải  pháp  sư  có  nói:   “Tầm  thanh  ngộ  giải,  tri  thanh  như  hưởng,  danh  âm 

 hưởng nhẫn” , đây là sơ địa, nhị địa, tam địa Bồ Tát đã chứng được. Cách nói này cùng 

với “Đại Thừa Khởi Tín Luận”, Bồ Tát Mã Minh dạy cho chúng ta cách tu học là như 

nhau. Bồ Tát Mã Minh dạy cho chúng ta phải nghe Kinh học giáo như thế nào để bạn 

có thể ngộ nhập, hay nói cách khác, bạn mới có thể nhận được sự thọ dụng chân thật? 

Ngài nói cho chúng ta ba việc. 

Việc  thứ  nhất  là  ly  ngôn  thuyết  tướng.  Âm  hưởng  nhẫn  chính  là  ly  ngôn  thuyết 

tướng, tức là không chấp vào lời nói. Lời nói là phương tiện, không nên chấp trước, 

bạn phải nghe điều gì? Bạn phải nghe nghĩa lý trong ngôn ngữ đã nói, không chấp vào 

lời nói, như vậy gọi là biết nghe. Còn đọc Kinh, Kinh điển là do văn tự viết ra, văn tự 

là ký hiệu của lời nói, khi đã không chấp vào lời nói thì chúng ta còn chấp vào văn tự 

hay sao? Đương nhiên là không chấp. Cho nên, có những người vô cùng chú trọng vào 

việc khảo chứng, đây là người có học ở thế gian họ làm công việc này, họ không phải 

là người tu hành. Người tu hành là ngộ nhập cảnh giới. Là hai sự việc. Một mực chấp 

vào khảo chứng thì chắc chắn không thể ngộ nhập cảnh giới, họ xem Phật pháp như 

một môn học của thế gian để nghiên cứu, Kinh điển trở thành thế gian pháp. Bên trong 

thế gian pháp là gì? Chúng ta có thể nói là văn học ở trong pháp thế gian, xem Kinh 

điển  như là  tác  phẩm  văn  học  để  nghiên  cứu.  Việc  này  cùng  với  học  Phật  không  có 

liên quan, sai phương hướng rồi, đương nhiên mục tiêu cũng khác nhau. 

Những người học Phật chúng ta, đặc biệt là đồng tu xuất gia, trong một đời này bạn 

thật sự muốn thành tựu tam học giới định huệ, thì bạn không thể không biết, ngôn ngữ 

văn tự không được chấp trước. Có cần hay không?  Cần, vì nó là phương tiện, nó sẽ 

hướng  dẫn  chúng  ta  nhập  vào  cảnh  giới.  Trong  “Kinh  Kim  Cang”  có  một  thí  dụ  rất 

hay,  Thế  Tôn  đã  nói  tất  cả  các  pháp  trong  suốt  49  năm,  Ngài  thí  dụ  như  một  chiếc 

thuyền, chúng ta muốn qua sông, từ xưa muốn qua sông cần phải có thuyền. Pháp là 

gì? Pháp là thuyền qua sông, chúng ta nhờ chiếc thuyền này đưa qua sông. Sau khi qua 

sông rồi thì cần chiếc thuyền này nữa không? Không cần nữa, nếu như còn mang theo 

chiếc thuyền này thì bạn làm sao lên bờ được? Nên không cần thuyền nữa. Thí dụ này 

rất  hay.  Lúc  bạn  chưa  qua  sông  đến  được  bờ  bên  kia,  thì  chiếc  thuyền  này  rất  hữu 

dụng  cho  bạn.  Sau  khi  đến  bờ  bên  kia,  thì  chiếc  thuyền  này  không  còn  tác  dụng  gì. 

Hay nói cách khác, đến một ngày nào đó bạn thật sự đại triệt đại ngộ minh tâm kiến 

tánh rồi, thì ba tạng 12 bộ Kinh giáo trong cặp mắt của các bạn xem đó là một đống 

giấy vụn mà thôi, Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm ngày nào cũng thuyết pháp, thuyết 

pháp nhiều như vậy cả thảy đều vô ích, đến lúc đó bạn mới vào được cảnh giới này. 

Khi bạn chưa minh tâm kiến tánh, thì lời Phật nói là có ích cho bạn, sẽ giúp ích cho 

bạn,  nhưng  bạn  không  thể  chấp  trước.  Bạn  một  mực  chấp  trước,  thì  vĩnh  viễn  bạn 

không thấy tánh. Đây là chỗ khó trong việc học Phật pháp. Vì sao có người rất chăm 

- 106 - 

chỉ, có người rất cố gắng, thậm chí có người đã tu học mấy chục năm, tu học cả cuộc 

đời, theo người thế gian của chúng ta nói chỉ là nhà Phật học mà thôi, họ không thành 

Phật được, họ không vào được cảnh giới Phật? Đạo lý là ở chỗ này, vọng tưởng phân 

biệt chấp trước họ không buông bỏ được. 

Bồ Tát Mã Minh dạy cho chúng ta điều thứ hai là lìa tướng danh tự. Danh tự là gì 

vậy? Ở trong Kinh Phật có rất nhiều danh từ thuật ngữ, giống như ở chỗ này đã nói 

cho chúng ta ba danh tự: âm hưởng nhẫn, nhu thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn, đây đều 

là danh tự. Tam bảo Phật pháp tăng cũng là tướng danh tự. Tướng danh tự là vì muốn 

truyền  đạt  ý  nghĩa  cho  dễ  dàng  nên  mới  đặt  ra,  là  giả  thuyết,  bạn  không  nên  cho  là 

thật. Nếu bạn cho là thật, vậy là chấp trước rồi, bạn thêm phiền phức, bạn đã lấp kín 

cửa ngộ rồi, tắc nghẽn rồi. Danh từ thuật ngữ của Phật học không nên chấp trước. 

Điều thứ ba thì càng sâu hơn: Lìa tướng tâm duyên. Tướng tâm duyên là gì? Sau 

khi chúng ta nghe rồi, thử nghĩ cái câu này có ý nghĩa gì? Cái đoạn này ý nghĩa là gì? 

Đây chính là trong tâm của bạn đang phan duyên, bạn lại sai rồi. Cho nên nghe Phật 

pháp không thể phan duyên, không thể nghĩ nó có ý nghĩa gì. Nó không có ý nghĩa thì 

bạn mới có chỗ ngộ. Nếu bạn mà nghĩ ý nghĩa của nó, bạn đã nghĩ thì không phải là ý 

của Phật nói ở trong Kinh, không phải là ý của Phật. Là ý của ai? Là ý của chính bạn, 

như vậy không phải là phiền phức hay sao? Phật đâu có ý. Không những Phật Bồ Tát 

không có ý, mà A La Hán cũng không có ý, bạn mà nghĩ nó có ý nghĩa gì là sai rồi, 

không thể nghĩ. Lúc nghe, nghe hiểu thì hiểu, nghe không hiểu cũng không cần phải 

nghĩ,  tuyệt  đối  không  nói  nghe không hiểu  thì  tôi đi  nghiên  cứu, hãy  thử nghĩ, càng 

nghĩ càng sai, càng nghĩ càng đi xa. Vậy phải làm sao? Nghe không hiểu cũng chẳng 

sao, nghe lại lần thứ hai, tuyệt đối không nên suy nghĩ, không nên tưởng tượng, không 

nên nghĩ ra nhiều giả thuyết. Cho nên cách đọc Kinh Phật cùng với cách đọc sách của 

thế  gian  là  hoàn  toàn  khác  nhau.  Dùng  phương  pháp  của  thế  gian  để  mà  đọc  Kinh 

Phật, thì Kinh Phật trở thành văn học của thế gian, không thể nào khai ngộ. Nhất định 

phải hiểu điều này. 

Thứ nhất, Âm Hưởng Nhẫn 

Âm hưởng nhẫn, Bồ Tát của địa vị này chính là sơ địa, nhị địa, tam địa, họ đã thật sự 

làm được nguyên tắc của Bồ Tát Mã Minh dạy họ. Khi họ nghe Kinh nghe pháp, thì có 

thể lìa tướng nói năng, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên, dùng cái gì để nghe? 

Dùng tâm như như bất động, dùng tâm thanh tịnh, ở đây nhất định không có phân biệt, 

không có chấp trước. Nếu như không có vọng tưởng thì đương nhiên là cảnh giới rất 

cao. Ở chỗ này vọng tưởng có thể là vẫn còn, nhưng họ không còn chấp trước, không 

có phân biệt, cho nên sau khi họ đã nghe thì họ có thể hiểu được ý nghĩa trong Kinh. 

Bài kệ khai Kinh đã nói nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa, họ có thể chứng được 

âm hưởng nhẫn. Lời của người xưa nói rất có ý nghĩa. 

Tầm thanh ngộ giải, tri thanh như hưởng. Đối với âm thanh, họ đã hiểu được âm thanh 

là sự việc gì. Danh tự tánh không. Phật giảng rất là nhiều danh tướng, danh tự là tánh 

- 107 - 

không, âm thanh cũng là tánh không, cho nên họ có thể đối với âm thanh danh tướng 

không phân biệt, không chấp  trước. Nghe  như vậy  mới  có  thể  ngộ nhập. Đây  không 

phải là cảnh giới của phàm phu. Cảnh giới của phàm phu khi nghe Kinh nghe pháp thì 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, cho nên điều mà họ đạt được, dùng lời hiện 

tại mà nói là Phật học thường thức, bạn có thể đạt được chỉ là Phật học thường thức 

mà thôi, bạn chưa có chỗ ngộ, bạn chưa ngộ nhập. 

Thứ hai, Nhu Thuận Nhẫn 

Tiến thêm một bước nữa, đích thực là trong khi nghe Kinh nghe pháp bạn có thể thật 

sự khế nhập nghĩa lý lời chư Phật Bồ Tát đã nói, hoàn toàn có thể tùy thuận lời giáo 

huấn  của  Phật  Đà,  trong  cuộc sống, trong công  việc, trong  xử sự  đối  người  tiếp  vật, 

khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm đều có thể tùy thuận theo nghĩa lý của Phật dạy, 

điều này gọi là nhu thuận nhẫn. Địa vị này cao hơn địa vị trước, là tứ địa, ngũ địa, lục 

địa  Bồ  Tát,  các  Ngài  đã  làm  được.  Trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  thường  xuyên 

khuyến khích đồng tu, cái gì mới gọi là tu hành thật sự? Tùy  thuận theo lời dạy bảo 

của Phật Bồ Tát là thật sự tu hành. Phật Bồ Tát ở đâu? Lời giáo huấn của Phật Bồ Tát 

chính là Kinh luận, ba tạng Kinh - Luật - Luận. Số lượng của ba tạng rất nhiều, người 

xưa dùng từ mênh mông như biển cả để thí dụ. Chúng ta tu học, trong vô lượng pháp 

môn thì giống như biển lớn, chúng ta chỉ lấy một ngụm nước để uống là đủ rồi. Hay 

nói  cách  khác,  trong  vô  lượng  pháp  môn,  chúng  ta  chỉ  chọn  một  pháp  môn.  Ở  phía 

trước tôi có nói với các đồng tu thâm nhập một môn, phải thâm nhập đến lúc nào mới 

dừng?  Đến  lúc  minh  tâm  kiến  tánh.  Chưa  thấy  được  tánh  thì  không  nên  nghiên  cứu 

thêm pháp môn thứ hai. Cái gì gọi là thấy tánh? Trong Giáo hạ không gọi là thấy được 

tánh, không  dùng  danh từ này, Giáo  hạ  gọi  là  đại  khai  viên giải. Lúc  chưa đạt được 

điều  này,  thì  bạn  không  nên  xem  Kinh  khác.  Đến  lúc  đại  khai  viên  giải, tự  mình  có 

biết hay không? Dĩ nhiên là biết. Đại khai viên giải chính là minh tâm kiến tánh của 

Thiền tông, vào lúc đó thì tình trạng như thế nào? Có thể tham khảo trong Lục Tổ Đàn 

Kinh,  khẳng  định  là  không  sanh  phiền  não,  thường  sanh  trí  huệ.  Trong  công  việc, 

trong  cuộc  sống,  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  không  sanh  phiền  não,  thường 

sanh  trí  tuệ,  vào  lúc  đó  bạn  đã  đại  khai  viên  giải  rồi.  Còn  có  một  hiện  tượng  rất  rõ 

ràng, Kinh điển của Phật giáo, bất luận là bộ Kinh nào, khi bạn vừa mở ra xem nhất 

định là không có hoài nghi, trong từng chữ từng câu, chúng tôi thường nói là vô lượng 

nghĩa,  bạn  xem  đều  có  thể  hiểu  nghĩa.  Lúc  này  bạn  muốn  giảng  Kinh  có  cần  phải 

chuẩn bị trước hay không? Không cần chuẩn bị, bạn lật quyển Kinh ra, đối diện với 

đại chúng, bạn  có  năng lực quán  cơ. Đại chúng  ở tại  buổi giảng này  căn  cơ như thế 

nào, nên giảng sâu hay là giảng cạn, nói dài hay là nói ngắn, thật sự tự tại vô ngại. Đến 

lúc đó bạn có thể xem được tất cả Kinh điển. Vì sao vậy? Không tốn sức lực. 

Ngài  Long  Thọ là  sơ  địa  Bồ  Tát,  ở  chỗ  này  bạn  nên biết, Ngài  đã đắc  nhẫn  gì?  Âm 

hưởng nhẫn. Ở trình độ này thì bộ Đại Tạng Kinh chỉ có ba tháng là đọc xong, không 

phải là đọc một lần, trong ba tháng tất cả Kinh điển trong Đại Tạng Kinh Ngài đều đọc 

thông hết. Đây gọi là đại khai viên giải. Không có năng lực này, chúng ta xem một bộ 

- 108 - 

Kinh thì còn rất nhiều chỗ xem không hiểu, được rồi, chẳng muốn xem nữa, lãng phí 

thời gian, tự biết là trình độ bản thân còn kém. Lúc lật Kinh ra xem, hình như là mình 

đã học thuộc Kinh này rồi, lúc này thì được. Tiêu chuẩn của người xưa là ở chỗ này, 

cho  nên  họ  có  thành  tựu. Chưa đạt đến  trình  độ  này, tuyệt  đối  không  nên xem  thêm 

một bộ Kinh nào khác. Đây là gì? Là nhẫn, họ có thể nhẫn nại. Hiện nay tại sao người 

ta  không  thể  thành  tựu?  Người  hiện  nay   không  có  tâm  nhẫn  nại,  chỉ  mơ  ước  viển 

vông. 

Cho nên cổ nhân nói:  “Dục tốc tất bất đạt” . Khi chúng tôi còn trẻ, trong lúc đang cầu 

học, lão sư thường xuyên dạy, chỉ ra khuyết điểm hay mắc phải của thanh niên thời đó. 

Là  điều  gì?  Lòng  nôn  nóng,  lúc  nào  cũng  hy  vọng  bản  thân  mình  tu  giỏi  hơn  người 

khác, nói hay hơn người khác. Có lòng nôn nóng này là không tốt. Tại sao vậy? Họ 

không thể tuân theo quy tắc. Thí dụ như học giảng Kinh, lão sư dạy cho người sơ học 

chúng ta, sơ học cũng là luyện tập giảng Kinh. Trong lúc luyện tập giảng Kinh nhất 

định phải tuân theo quy củ. Ở trong “Nghiên Cứu Về Nội Điển Giảng Tọa” đã nói một 

số quy củ, đều phải tuân thủ. Mới học giảng Kinh nhất định phải có chỗ nương tựa, 

nương theo cái gì? Nương theo chú giải của cổ nhân, chỉ có thể nương theo một loại 

chú giải, không thể nương theo hai loại. Hai người giảng, hai người chú giải sẽ không 

như nhau. Chỉ có thể nương theo một loại. Trong loại này mà gặp sự khó hiểu, cái câu 

này, cái đoạn này họ chú giải không được rõ ràng, trường hợp này là có. Tại sao cái 

câu trong đoạn này họ chú giải không được rõ ràng? Vì bản thân người chú giải cũng 

chưa hiểu rõ, đây là chỗ uyên bác của người ta, họ không dùng ý của bản thân mình để 

giải thích, cho nên cái đoạn này không được rõ ràng, chỉ đọc theo đoạn văn này, căn 

cứ theo mặt chữ mà giảng, chẳng có sai. Đây là người tài giỏi. Cho nên người mới học 

giảng Kinh nên nhớ một nguyên tắc, chẳng cầu có công, chỉ cầu không phạm lỗi, bạn 

mới  học  được  tốt,  mới  có  thể  học  có  kết  quả,  nền  tảng  của  bạn  mới  được  chuẩn  bị 

vững chắc. Mới bắt đầu thì học tốt, giành công lao, bạn khẳng định sẽ thất bại, chắc 

chắn là bạn sẽ bị đào thải. Cho nên, người học giảng Kinh rất nhiều, nhưng cuối cùng 

người thật sự có thể giảng Kinh không có bao nhiêu, nguyên nhân do đâu vậy? Chúng 

tôi thấy được là không vâng theo lời dạy bảo của lão sư. Đây chính là không trì giới. 

Tuân theo lời dạy bảo của lão sư chính là trì giới. Không muốn tuân theo, luôn mơ ước 

viển vông, bản thân muốn tùy tiện phát huy, đến sau cùng phiền phức xảy ra. Từ xưa 

đến nay biết bao nhiêu người đã thất bại đều là do nguyên nhân này. Tuổi của lão sư 

lớn hơn chúng ta, thời gian tu học của lão sư lâu hơn chúng ta, kinh nghiệm của lão sư 

phong phú hơn chúng ta, Ngài dạy cho chúng ta chẳng có sai. Nếu không có lòng nhẫn 

nại thì làm sao thành công được? 

Ở trong “Kinh Kim Cang” Thế Tôn đã nói một câu rất hay, sự thành tựu của các pháp 

là  do  nhẫn.  Tất  cả  các  pháp  là  nói  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  cả  thảy  bao  gồm  bên 

trong. Tất cả pháp thế và xuất thế gian muốn được thành tựu, mấu chốt là phải nhẫn. 

Bạn muốn làm việc lớn thì phải có sự nhẫn nại lớn, làm việc nhỏ phải có sự nhẫn nại 

nhỏ. Tâm địa nóng nảy,  không có sự nhẫn nại thì làm việc gì cũng không thành công. 

- 109 - 

Đây  là  kinh  nghiệm  của  người  xưa.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  quan  sát,  những  người  ở  chung 

quanh hiện nay, bạn quan sát tỉ mỉ, bất luận họ làm ngành nghề nào, họ đã thành tựu 

thì chắc chắn là họ có sự nhẫn nại. Bạn học đại học cũng mất bốn năm, bạn mà không 

có sự nhẫn nại trong bốn năm thì bạn chẳng có cách nào để tốt nghiệp, bạn không thể 

rút ngắn bốn năm còn hai năm, điều này không làm được. Nhất định phải có lòng nhẫn 

nại, phải luôn nhẫn nại. 

Chỉ có nhu thuận thì họ mới có thể khế nhập cảnh giới của Kinh giáo. Cảnh giới của 

Kinh giáo chính là cảnh giới của chư Phật Bồ Tát. Cho nên không có lòng nhẫn nại thì 

không thể thành tựu. 

Thứ ba, Vô Sanh Nhẫn 

Vô sanh nhẫn, địa vị này càng cao. Giải thích của cổ đức rất là đơn giản: Chứng thật 

lìa tướng, là bốn chữ này. Thật là gì? Là thật tướng, tự thân chứng được thật tướng của 

vũ trụ nhân  sanh. Lìa  tướng,  lìa  cái tướng gì?  Là lìa tướng nói năng, tướng danh tự, 

xác thực là lìa tướng tâm duyên, ba tướng này đã lìa rồi. Sơ địa Bồ Tát thì bắt đầu lìa, 

nhưng lìa vẫn  chưa hết, đến thất địa, bát  địa  thì  lìa được tất cả. Sở dĩ vô  sanh nhẫn, 

biết rõ tất cả các pháp thế xuất thế gian vốn là không sanh. Vốn là không sanh thì làm 

gì  có  diệt?  Cho  nên  nói  các  pháp  không  sanh  không  diệt.  Đến  khi  nào  bạn  có  thể 

chứng được tất cả pháp không sanh không diệt, thì bạn chính là Bồ Tát vô sanh pháp 

nhẫn. Tất cả pháp không sanh không diệt, cái thân này của chúng ta là một pháp trong 

tất cả các pháp, có sanh tử hay không? Không có. Có bị già đi hay không? Xin nói với 

các vị, không có. Đạo lý này rất là sâu sắc. Đây là lời nói thật với các vị. Nếu thật sự 

không có sanh diệt mà nói rằng không sanh không diệt, đây là lời nói vô ích, chẳng có 

ý  nghĩa  gì  cả.  Thật  sự  là  có  sanh  diệt,  sanh  diệt  cùng  với  không  sanh  không  diệt  là 

hoàn toàn giống nhau, đó là nói tốc độ của sự sanh diệt này là quá nhanh, quả thật là 

bạn nhìn không thấy sự sanh diệt. 

Bạn xem trong “Kinh Nhân Vương” có nêu thí dụ, chúng tôi đã có nói một khảy móng 

tay  có  60  sát  na, tức  là  một  phần  60  cái  khảy  móng  tay  gọi  là  một  sát  na.  Chúng  ta 

khảy móng tay rất nhanh, dùng lực khảy nhanh thì một giây chúng ta có thể khảy bốn 

lần. Bốn  nhân 60, Phật  nói trong  một  sát na  có 900 lần sanh diệt. Chúng  ta tính  thử 

một giây khảy móng tay 4 lần, 4 nhân 60 rồi nhân cho 900, vừa đúng hai lần 10 vạn 8 

ngàn. Trong một giây có 216 ngàn lần sanh diệt, làm sao bạn có thể nhìn thấy được nó 

có sanh diệt? Không sanh không diệt là Phật từ ở chỗ này mà nói ra. Cho nên ở trong 

“Kinh Kim Cang” có nói:  “Tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt, như sương 

 cũng như điện”  (điện là điện chớp), dạy chúng ta hãy nên quán như vậy. Bạn có thể từ 

chỗ này mà khế nhập thì bạn chứng được vô sanh pháp nhẫn, bạn thật sự biết được tất 

cả pháp không sanh không diệt. Đoạn này, tôi còn nhớ ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, 

hình như là dùng sáu - bảy giờ đồng hồ để giảng một câu này. Khi tôi giảng câu này, 

đặc biệt nói với chư vị đồng tu, trong “Kinh Nhân Vương”, cách nói này của Thế Tôn 

không phải là pháp cứu cánh, mà là phương tiện nói. Nếu nói thật thì tốc độ đó còn 

nhanh hơn nữa. Một phần 200 ngàn giây cũng không phải là nhanh. Một phần hai triệu 

- 110 - 

giây, một phần 20 triệu giây, một phần 200 triệu giây, đây mới là nói đến sự chân thật 

cho  bạn  biết,  làm  gì  có  sanh  diệt?  Nhưng  thật  sự  là  có  sự  sanh  diệt,  sanh  diệt  đồng 

thời, trong  sự  sanh  diệt, chắc  chắn  là  bạn không  có  cách  nào đem  nó  phân  chia  giới 

hạn, nên gọi là không sanh không diệt. Mỗi một tướng đều là độc lập nhau. Hiện nay 

khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  đối  với  đạo  lý  mà  Phật  đã  nói,  chúng  ta  tương  đối  dễ 

nhận thức hơn. 

Khi  tôi  còn  trẻ,  thích  công  việc  quay  phim,  tôi  đã  dùng  hơn  hai  mươi  mấy  cái  máy 

quay phim. Hiện giờ thì không còn nữa, một cái cũng không còn. Tôi đã dùng qua loại 

máy 16mm, tức là máy quay phim điện ảnh, tôi có hai máy. Tôi còn có một bộ thiết bị, 

tự tôi có thể cắt ráp. Phật nói ở trong Kinh thì tôi có thể hiểu. Tốc độ của máy quay 

phim là 24 tấm một giây, ống kính đóng mở 24 lần, mỗi lần mở là chụp một tấm, lập 

tức đóng lại, lại mở ra lần thứ hai chụp tấm tiếp theo. Cho nên bạn xem cái cuộn phim, 

một cuộn phim lúc chiếu tốc độ rất nhanh, lúc chiếu ra cũng là 24 tấm trong một giây, 

ống kính cũng là đóng mở 24 lần, bạn ở trước màn bạc nhìn thấy được những người 

này đang chuyển động, thật ra là họ không có chuyển động, từng tấm từng tấm hình, 

họ có chuyển động đâu? Căn bản là không có chuyển động. Bạn xem thử, một giây có 

24 lần sanh diệt, đóng mở chính là sanh diệt, mở ra là sanh, đóng lại là diệt, trong một 

giây có 24 lần sanh diệt, đã đánh lừa được chúng ta rồi, chúng ta cảm giác được đó là 

thật. Bạn hãy nghĩ lại xem, giống như trong “Kinh Nhân Vương” đã nói một giây có 

200 ngàn lần sanh diệt, bạn làm sao mà có thể biết được đó là giả chứ? Cho nên hiện 

nay sáu căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới sáu trần, tôi nói cho quí vị biết đó là sanh diệt 

của  một  phần  100  triệu  giây,  nhất  định  là  nhìn  không  thấy  được  sanh  diệt.  Cho  nên 

sanh diệt chính là không sanh diệt, không sanh diệt chính là sanh diệt, sanh diệt xác 

thực là cùng một lúc, là vô sanh pháp nhẫn. Bạn có thể thể hội được cảnh giới như thế 

này, đạo lý này, chân tướng sự thật này, bạn đối với thế xuất thế gian pháp thì tâm của 

bạn đã bình rồi. Bạn có khởi tâm động niệm không? Không có. Tại sao vậy? Là giả, 

không phải thật. Tất cả pháp không sanh, tất cả pháp không diệt, con người có sanh tử 

hay không? Không có sanh tử. Đây là nói thật với các vị, sanh tử đều không có. Vậy 

đối với sanh tử có sợ hãi nữa không? Không có. Rời xa điên đảo vọng tưởng, vượt qua 

tất cả khổ ách, vậy là bạn đã thật sự mở mang trí huệ rồi, bạn cũng hiểu rõ chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh. Cái chân tướng này là bao gồm Nhất Chân Pháp Giới, tuyệt đối 

không phải nói chín pháp giới của chúng ta là cái hiện tượng này, đại khái là không 

phải Nhất Chân Pháp Giới, nhưng vẫn là Nhất Chân Pháp Giới. Cho nên trong tất cả 

các pháp thế xuất thế gian nói rõ ra chỉ có nhân quả báo ứng. Trong Kinh Phật nói là 

nhân duyên quả báo, đây là chân lý. Vạn pháp giai không, nhân quả bất không. Vì sao 

nhân quả bất không? Nhân quả cũng là một pháp trong vạn pháp, làm gì mà có đạo lý 

bất không? 

Nhân quả có ba hiện tượng bất không. Nhân quả chuyển biến bất không, nhân sẽ biến 

thành quả, quả sẽ biến thành nhân, thì nói là chuyển biến bất không. Nhân quả tương 

tục bất không, cảnh này nối tiếp cảnh kia một cách liên tục. Từ trên cuộn phim điện 

- 111 - 

ảnh, bạn có thể hoàn toàn xem thấy rõ ràng, bạn sẽ thật sự hiểu rõ ràng về nhân quả 

bất không, chuyển biến bất không, tương tục bất không, tuần hoàn bất không. Thật sự 

hiểu được đạo lý này là đại Bồ Tát, không phải là người thông thường, nghiệp chướng 

của  họ  thật  sự  đã  tiêu  hết  rồi,  họ  không  còn  nghiệp  chướng  nữa.  Không  còn  nghiệp 

chướng thì họ vẫn còn đến chín pháp giới, cũng có thể nói họ đến mười pháp giới, bởi 

vì  pháp  giới  Phật  trong  mười  pháp  giới,  mỗi  vị  Phật  này  chưa  kiến  tánh.  Bên  Thiên 

Thai đã nói là Tạng Giáo Phật, Thông Giáo Phật chưa kiến tánh, trên thực tế họ vẫn là 

ở quả vị Bồ Tát. Những vị minh tâm kiến tánh thật sự khế nhập chân tướng của vũ trụ 

nhân  sinh, họ  rất  là  từ bi,  ứng  hóa  trong mười  pháp  giới là  để  giáo  hóa  chúng  sanh. 

Các  Ngài  không  phải  là  vì  chuyện  khác,  các  Ngài  đến  để  giáo  hóa  chúng  sanh,  các 

Ngài  đến  giáo  hóa.  Tại  sao  vậy?  Không  có  lý  do,  không  có  nguyên  nhân.  Cho  nên 

trong Kinh Đại thừa có nói “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. Duyên chính là ngày 

nay chúng ta nói nguyên nhân, điều kiện. Không có điều  kiện, không có nguyên nhân. 

Không có nguyên nhân, không có điều kiện thì làm sao đến? Chúng sanh có cảm thì 

các  Ngài  có  ứng. Giống  như chuông  mõ  để  ở  trước  mặt  ta  vậy,  nó  có  âm  thanh  hay 

không? Không có âm thanh, bạn gõ nó thì nó mới phát ra âm thanh. Đây gọi là cảm 

ứng. Chúng sanh có cảm thì các Ngài tự nhiên có ứng. Bạn hỏi các Ngài lý do gì có 

ứng?  Không  có  lý  do,  bạn  đánh  chuông  thì  chuông  kêu,  nếu  đánh  mạnh  thì  nó  kêu 

tiếng  lớn.  Bạn  hỏi  nó  nguyên  nhân  gì?  Không  có  nguyên  nhân.  Bên  trong  không  có 

nguyên  nhân,  chỉ  có  một  chân  lý,  chân  lý  này  là  đồng  thể.  Tận  hư  không  biến  pháp 

giới cùng một pháp thân, đây là đồng thể. Mắt chúng ta nhìn thấy vô số chúng sanh, 

chúng  sanh  từ đâu đến?  Là từ  trong  tự  tánh  của  chúng  ta  mà  biến  hiện  ra, là  từ  tâm 

tưởng sanh. Thuận cảnh nghịch cảnh, người thiện người ác đều là từ nơi tâm của mình 

biến hiện ra. Tâm của bạn thiện thì cảnh giới này thiện, tâm địa bất thiện thì cảnh giới 

bất thiện. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, bạn không thể trách cảnh giới bên ngoài, bạn 

nên trách bản thân mình. Cho nên phàm phu chúng ta đã sai phương hướng, tâm chạy 

theo bên ngoài, tất cả đều trách móc người khác. Người giác ngộ thì không phải như 

vậy, người giác ngộ thì họ tìm cầu ở bên trong, cho nên bạn phải từ ở bên trong mà 

học, mà quan sát, thì bạn mới có thể chứng vô thượng đạo. Nếu bạn phan duyên từ bên 

ngoài, vậy thì phiền não của bạn lớn rồi, tập khí phiền não vĩnh viễn không đoạn được, 

mỗi ngày sẽ tăng trưởng. Tu học như vậy, cách học này ở trong Phật pháp gọi là ngoại 

đạo. Cho nên nói ngoại đạo không phải là mắng người ta, vì ngoại đạo là tâm cầu pháp 

bên ngoài. 

Bộ “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ” này, bạn phải là ở bên trong bộ Kinh này mà cầu. 

Nếu tâm cầu ở bên ngoài thì bạn sẽ biến thành ngoại đạo rồi. Bộ Kinh Vô Lượng Thọ 

này cầu được vô lượng thọ ở trong tự tánh của mình, vậy là bạn thật sự đạt được rồi. 

Cổ nhân thường nói duy tâm tịnh độ, tự tánh Di Đà. Chúng ta dùng điều này để  mà 

chứng được tự tánh Di Đà duy tâm tịnh độ, vậy là đúng rồi. Cho nên Kinh dạy rằng, 

người xưa có một thí dụ cũng rất hay, Kinh điển giống như một tấm bảng chỉ đường, 

các  bạn  đi  trên  đường,  bạn  xem  mỗi  đầu  một  con  đường  đều  có  một  tấm  bảng  chỉ 

- 112 - 

đường báo cho bạn biết đây là con đường gì. Kinh điển là bảng chỉ đường chứ không 

phải là con đường, nó có ích nhưng không thể chấp vào nó. Nếu bạn chấp vào nó, kêu 

bạn đi đến đường Ô Tiết, bạn tìm thấy tấm bảng chỉ đường Ô Tiết liền nói tôi đã đến 

đường  Ô  Tiết  rồi,  các  bạn  đều  sẽ  cười  người  đó  nói  là  người  này  thật  ngốc  nghếch. 

Cho  nên người thông  minh nhìn thấy  cái  tấm  bảng này  thì  biết  được con đường này 

chính là đường Ô Tiết, tấm bảng chỉ đường không phải là đường Ô Tiết. Bộ Kinh này 

không phải là A Di Đà Phật, cũng không phải là Thế giới Cực Lạc. Nhưng bạn phải 

tìm tự tánh Di Đà, phải tìm duy tâm Tịnh Độ, thì Kinh điển là sự hướng dẫn, là bản chỉ 

đường, nó có sự hữu ích. Chúng ta từ ở chỗ này  mà thể hội. Trong Kinh này nói ba 

loại nhẫn, thực tại mà nói, đối với trình độ hiện tại của chúng ta mà nói, thực tại là quá 

sâu, là quá khó, nhưng chúng ta nên biết được đạo lý này. Hiểu được cái chân tướng 

sự thật thì đâu có cái đạo lý tâm không thanh tịnh? Làm sao mà khởi dậy vọng niệm? 

Ngay  cả  Viên  Liễu  Phàm,  ông  tin  tưởng  Khổng  tiên  sinh  đoán  mạng  cho  ông,  đoán 

mạng rất là chính xác, một vọng niệm ông cũng đều không có khởi, tại sao vậy? Khởi 

vọng niệm làm con người rất mệt mỏi. Ông rất thông minh, vạn duyên buông bỏ, suốt 

ngày từ sáng đến tối giữ tâm thanh tịnh. Thực tế mà nói, cái tâm thanh tịnh đó của ông 

ở trong Phật pháp gọi là vô minh. Nếu như ông ta tu hành được thành công, cách tu 

của ông là vô tưởng định, không phải là chứng quả, không phải là chân tướng sự thật, 

chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 

Ở trong chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có nói, ba loại nhẫn trong Kinh, đem âm 

hưởng nhẫn xếp  vị  trí  thứ nhất,  nhu thuận  nhẫn xếp  vị  trí  thứ hai. Ông nói  cách sắp 

xếp  này  cùng  với  cách  xếp  đặt  trong  Kinh  Hiền  Kiếp  là  khác  nhau,  nhưng  mà  hoàn 

toàn giống với thập nhẫn ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”. 

Ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” có nói mười loại nhẫn. Thứ nhất là âm hưởng nhẫn. Ý 

nghĩa của âm hưởng nhẫn các vị hãy nên nhớ cho kĩ, đây là Thanh Văn. Tại sao gọi là 

Thanh Văn? Thanh Văn là A La Hán, nghe Phật giảng Kinh thuyết pháp mà ngộ nhập 

thì gọi là Thanh Văn. Các vị đó nghe Kinh nghe pháp mà có thể ngộ nhập, xác thực là 

phù hợp với ba tiêu chuẩn của Bồ Tát Mã Minh: Không chấp tướng nói năng, không 

chấp tướng danh tự, chỉ là nghe, tuyệt đối không khởi vọng tưởng, không cần phải suy 

nghĩ điều của Ngài nói có ý nghĩ gì, nghe lâu thì đột nhiên khai ngộ. Hàng ngày đều 

huân tập, huân tập một cách liên tục, rồi có một ngày bạn sẽ khai ngộ. Có người khai 

ngộ rất sớm, thời gian rất ngắn thì khai ngộ, có người thậm chí vài năm hoặc là mấy 

chục năm đều có. Đây là nguyên nhân gì vậy? Phiền não tập khí của mỗi người không 

như nhau, tập khí phiền não càng nặng thì bạn phải cần thời gian tương đối lâu. Nhẫn 

là định, sức định. Bạn xem trong sáu ba la mật, phía sau nhẫn nhục ba la mật mới là 

tinh tấn, rồi mới đến thiền định, cho nên nhẫn nhục là nền tảng cho thiền định, không 

thể nhẫn thì làm sao đạt được định? Không định thì làm sao khai huệ? Sau đó bạn mới 

hiểu được nhẫn là điều quan trọng vô cùng, ở trong Kinh Phật vô cùng xem trọng. Ở 

trong  “Kinh  Kim  Cang” đã nói  Bồ  Tát lục  độ, ở trong lục độ, chỉ  có bố thí và  nhẫn 

nhục được nói nhiều nhất. 

- 113 - 

A Di Đà Phật… 



Tập 273 

Sau đó bạn mới hiểu được nhẫn là điều quan trọng vô cùng, ở trong Kinh Phật vô cùng 

xem trọng. Ở trong “Kinh Kim Cang” đã nói bồ tát lục độ, ở trong lục độ, chỉ có bố thí 

và nhẫn nhục được nói nhiều nhất, chúng ta mới hiểu được điều quan trọng ở trong lục 

độ là bố thí, là nhẫn nhục. Bố thí là buông bỏ. Buông bỏ là công phu. Nếu không có 

nhẫn  nhục  thì  bạn  không  thể  thành  tựu.  Bạn  muốn  thành  tựu  thì  nhất  định  nhờ  vào 

nhẫn nhục. Cho nên đối với âm hưởng, bạn nhất định phải nhận biết cho rõ ràng, phải 

hiểu  rõ,  không  nên  chấp  trước.  Ý  nghĩa  thật  sự  của  âm  hưởng  là  dạy  bảo  chúng  ta 

buông bỏ phân biệt chấp trước. Tôi không nói vọng tưởng, chỉ nói buông bỏ phân biệt 

chấp trước. 

Thứ  hai  là  Nhu  Thuận  Nhẫn. Hiện nay chúng ta có thể học, chính là phải học tùy 

thuận theo lời dạy bảo của Kinh điển, tuyệt đối là không tùy thuận theo ý của bản thân 

mình. Ý của bản thân mình là tà tri tà kiến, chính chúng ta phải thừa nhận. Tri kiến của 

chúng ta là bất chánh, lời của Phật dạy ở trong Kinh mới là chánh tri chánh kiến, cho 

nên phải buông bỏ cách nghĩ cách nhìn của bản thân mình mà tiếp nhận lời dạy bảo ở 

trong  Kinh  giáo.  Chúng  ta  mà  có  được  công  phu  như  vậy,  cái  này  gọi  là  nhu  thuận 

nhẫn. 

Mười  loại  nhẫn  đã  nói  ở  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  công  phu  có  cạn  sâu  thứ  bậc 

không giống nhau, điều này rất rõ ràng. Bạn xem thử, âm hưởng nhẫn có sơ địa, nhị 

địa, tam địa, đây không phải là công phu cạn sâu khác nhau rất rõ ràng hay sao? Hiện 

tại chúng ta mới sơ phát tâm, đến nhất địa cũng chẳng có, chúng ta cũng có thể học. 

Chúng ta thì học cạn, học sâu như Bồ Tát chúng ta học không nổi. Bây giờ chúng ta đã 

hiểu, bắt đầu học, học cạn nhất, chúng ta tùy thuận theo sự giáo huấn của Phật Đà. 

Trong sự giáo huấn này, chúng  ta phải biết thứ tự, phải biết trước  sau. Chúng ta bắt 

đầu từ chỗ nào mà hạ thủ? Từ tam qui, ngũ giới, thập thiện, nhất định phải từ chỗ này 

mà  làm. Phải thường  xuyên nhớ  đến. Ở trong  cuộc  sống, trong  sự  giao  tiếp, sáu  căn 

tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  giác  mà  không  mê.  Cái  gì gọi  là giác?  Cái  gì  gọi là  mê? 

Giác  và  mê  nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ  ràng.  Khởi  tâm  động  niệm  là  mê  rồi;  không 

khởi tâm không động niệm là giác ngộ, không phải là bảo bạn không nhìn không nghe. 

Mắt của bạn có thể xem, xem rồi thì như thế nào? Không khởi tâm, không động niệm. 

Tại  sao  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  vậy?  Phàm  có  hình  tướng  thì  đều  là  hư 

vọng. Bạn phải có cách nhìn như vậy. Đây là Phật dạy cho chúng ta, tất cả các pháp 

hữu vi như mộng huyễn bọt bóng. Bạn phải có cách nhìn như vậy. Hiện nay người mà 

tu theo cách này gọi là tu bát nhã, tu nhẫn nại, tu mười nhẫn. 

Hiện nay chúng ta tu thuận tiện hơn so với người xưa, tu ở đâu? Xem truyền hình. Cho 

nên các bạn nên biết, mỗi buổi tối xem truyền hình là tu mười nhẫn, không nên xem 

những thứ trong truyền hình là thật, đó là giả. Mỗi ngày ta xem, xem xong thì làm sao? 

- 114 - 

Để  luyện  tập  cho  tâm  mình  không  động.  Xem  rất  là  rõ  ràng, rất  là  minh  bạch. Phân 

minh  rõ  ràng  là  huệ,  như  như  bất  động.  Bạn  xem  thấy  họ  cười  bạn  cũng  cười,  họ 

khóc   bạn cũng khóc là tiêu rồi, như vậy là sai lầm quá lớn rồi. Cho nên bạn phải thật 

sự có công phu, bạn biết được đó là mộng huyễn bọt bóng,  hiện tượng đó của nó là 

sanh diệt, thật sự cũng là như sương cũng như điện. Các bạn phải hiểu được nguyên lý 

của máy truyền hình, nó cũng là thông qua tốc độ nhanh của sóng làm cho bạn không 

thể phân biệt được đó là huyễn tướng. Hình ảnh không phải là thật, nó cũng là sát na 

sanh diệt, so với điện ảnh ngày trước thì tinh vi hơn. Điện ảnh là từng tấm từng tấm 

chiếu  ra,  đây  là  hoàn  toàn  dùng  tổ  hợp  của  hình  ảnh.  Các  hình  ảnh  này  tổ  hợp  rất 

nhanh, cho nên cơ bản bạn không biết nó là từng tấm hình, không biết được nó là một 

tổ hợp của hình ảnh. Bạn nhìn thấy nó như là một tấm hình, trên thực tế nó là một tổ 

hợp hình ảnh, vì tốc độ này nhanh hơn điện ảnh rất nhiều. Từ chỗ này thật sự có thể 

chứng minh lời của Phật nói ở trong Kinh, chúng ta từ ở chỗ này mà đạt được sự lợi 

ích. Sau khi hiểu rồi thì hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, cuộc sống của bạn sẽ 

rất tự tại, cuộc đời này đến thế gian này có thể là chẳng kém gì so với chư Phật Bồ Tát 

du hí thần thông. Trong du hí thần thông phải giác ngộ, vì sao vậy? Vì chúng ta đến 

thế gian này là do nghiệp lực mà đến, hiện tại ta học Phật rồi, ta đã hiểu rồi thì đem 

nghiệp lực chuyển thành nguyện lực, thì bạn sẽ tự tại. Vừa chuyển thành nguyện lực 

chính là trong nhà Phật chúng ta thường gọi là thừa nguyện tái lai. Nghiệp lực đã tiêu 

hết rồi thì cả thảy đều là nguyện lực. Nguyện lực đến thế gian này cùng với chư Phật 

Bồ Tát là giống nhau, đến để làm gì? Đến để biểu diễn, để diễn kịch, hoàn toàn nhắm 

vào  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  của  thế  gian  này.  Họ  bị  mê  nặng  ở  tại  chỗ  nào, 

chúng ta dùng cách nào để dẫn dắt họ, để cho sáu căn của họ sau khi tiếp xúc có thể 

tỉnh ngộ trở lại, đây gọi là Phật pháp. Phật pháp là pháp giác ngộ chúng sanh, không 

có nhất định. Phật không có định pháp có thể nói, Phật không có hình tướng nhất định, 

thiên  biến  vạn  hóa.  Chúng  ta  chuyển  nghiệp  lực  thành  nguyện  lực  thì  phải  đi  con 

đường này. 

Làm sao để dẫn dắt chúng sanh? Làm sao để họ giác ngộ? Hiện tại chúng sanh đã mê, 

mê  ở  chỗ  nào,  bị  mê  nặng  nhất  ở  điểm  nào?  Tôi  nghĩ  rằng  các  đồng  tu  đều  biết, 

nghiêm trọng nhất có lẽ phải xếp đầu tiên là tiền tài. Mê ở tại chỗ này đã quá nặng. 

Lão tổ tông của chúng ta đều biết được chúng sanh đối với chuyện này mê rất nặng, 

cho  nên bạn xem  thời  xưa khi  chế  tạo tiền, đồng  tiền  ở giữa  có  một  cái  lỗ. Bạn  hãy 

xem cho kĩ, nó giống cái gì? Giống gông cùm, dụng cụ tra tấn, làm cho bạn xem cái 

này thật đáng sợ, nó không phải là vật tốt. Bạn xem chữ tiền này, bên cạnh chữ tiền 

này  là  hai  người,  mỗi  người  cầm  một  con  dao  đang  đấu  nhau.  Người  vì  tiền  tài  mà 

chết. Cho nên lúc tạo ra chữ này đều có ý nghĩa rất sâu, để cho bạn vừa nhìn thấy chữ 

này phải giác ngộ. Cho nên chữ viết tiếng Hoa là kí hiệu trí huệ, làm cho bạn nhìn thấy 

liền có thể biết cảnh giác, mỗi phút mỗi giây nhắc nhở bạn, không để cho bạn mê đắm 

vào đó. 

- 115 - 

Bởi vì chúng sanh tham tiền, bạn xem tướng thị hiện của Thích Ca Mâu Ni Phật, một 

đồng  Ngài  cũng  không  cần. Thời xưa xuất  gia, không  cần phải  nói  tì  kheo, là  Sa Di 

thôi, trong mười giới của Sa Di thì có một giới là trong tay không thể cất giữ tiền. Bạn 

mà cất giữ tiền thì đã phạm giới rồi. Bản thân của Thích Ca Mâu Ni Phật đã làm tấm 

gương cho chúng ra xem, các bạn ham muốn tiền tài, còn Ngài thì xả bỏ, xả đến sạch 

sẽ  như  vậy.  Nhu  cầu  trong  cuộc  sống,  mỗi  ngày  ăn  một  bữa,  ăn  đúng  giờ  ngọ, nghỉ 

dưới gốc cây, đi  ra  ngoài khất  thực ăn  một bữa.  Đi  khất thực có  người  cúng  dường, 

cúng dường cái gì thì ăn cái đó, tuyệt đối là không phân biệt, không chấp trước. Một 

ngày đi khất thực mà không được gì thì trở về rồi ngồi tĩnh tọa, tham thiền niệm Phật, 

tư duy về những điều Phật dạy trong Kinh giáo. Tâm luôn luôn ở trong định. Bạn xem, 

công phu thuận nhẫn này của các Ngài, một chút ý niệm phan duyên cũng không có. 

Chúng ta nên học, cũng phải làm gương cho đại chúng trong xã hội xem. Bạn không 

làm gương, thì bạn nói chẳng có ai tin, chẳng có ai nghe. Bạn dạy người ta không tham 

tài, còn bạn thì muốn càng nhiều càng tốt, như vậy thì làm sao được? Làm gì có đạo lý 

này  chứ.  Bản  thân  mình  phải  thật  sự  buông  xả,  khuyên  người  khác  buông  xả  thì  họ 

mới chịu nghe. Buông bỏ là thật sự được đại tự tại. Đây là nói người xuất gia. 

Người tại gia trong tay không thể không có tiền, không có tiền thì chẳng làm chuyện 

gì được, vậy phải làm như thế nào? Trong tay có tiền nhưng trong tâm không có tiền, 

vậy thì đúng rồi. Công phu này là công phu đỉnh cao, ở trong tâm một chút chấp trước 

cũng chẳng có, cũng chẳng có một chút ý niệm về sự được mất. Bạn có được tiền cũng 

không sanh tâm vui mừng, tiền mất rồi nhất định chẳng buồn phiền, tâm được mất đã 

đoạn được rồi. Cái này gọi là tùy thuận. 

Chúng  ta  xem  Viên Liễu  Phàm. Ông  Viên  Liễu  Phàm  là  người  phàm, không  phải  là 

một người giác ngộ, ông tin vào số mạng, trong mạng có quyết lòng bỏ cũng bỏ không 

được, trong mạng không có muốn cầu cũng cầu không được, tâm ông đã định rồi. Gặp 

được Thiền sư Vân Cốc, Thiền sư Vân Cốc dạy cho ông, cái vận mạng này là có thể 

thay đổi, không phải là không thay đổi được, nhờ vậy ông mới giác ngộ ra. Làm thế 

nào để chuyển đổi vận mệnh của bạn? Thực tại mà nói, người thế gian có người nào 

mà  mỗi  ngày  không  chuyển  đổi  vận  mệnh  của  mình?  Chỉ  là  bạn  không  biết  chuyển 

thôi, càng chuyển càng gay go, càng chuyển càng hư. Người mà biết chuyển thì càng 

chuyển càng tốt. Người không biết chuyển thì trong ý niệm của họ luôn luôn muốn lừa 

gạt người khác, cái này gọi là tổn người lợi mình, họ luôn có cái tâm này. Cái tâm này 

không biết chuyển thì càng chuyển càng tệ, đem phước báo ít ỏi của bản thân chuyển 

mất hết, thật đáng tiếc. Người biết chuyển thì như thế nào? Người biết chuyển thì tu 

phước. Phật dạy cho chúng ta bố thí, chúng ta có tiền tài thì dùng tiền tài bố thí, càng 

thí  càng  giàu.  Bố  thí  pháp  thì  tăng  trưởng  thông  minh  trí  huệ,  bố  thí  vô  úy  thì  khỏe 

mạnh  sống lâu, gieo nhân gì thì  được  quả  báo đó, đây  chính là  nhân quả bất  không. 

Vậy tại sao không học bố thí? 

Trong các bố thí, thù thắng nhất, đây là trong tất cả Kinh Phật đều nói như thế này, bố 

thí  pháp  là  thù  thắng  nhất.  Bố  thí  thất  bảo  trong  đại  thiên  thế  giới  cũng  không  sánh 

- 116 - 

bằng bố thí pháp vì người mà nói bốn câu kệ. Câu nói này người thông thường nghe 

xong cũng không nghĩ là đúng, nhưng trên thực tế nó là sự thật, là đúng. Cái lý ở bên 

trong  quá  sâu  sắc,  người  thế  gian  không  thấu  hiểu,  cho  nên  họ  không  thể  tin  được. 

Người thật sự hiểu rõ, người đã giác ngộ thì đâu có lý nào không tùy thuận lời giáo 

huấn của Phật Đà? Đây là tùy thuận nhẫn, nhất định sẽ được lợi ích. 

Thứ ba là Vô Sanh Pháp Nhẫn. Tôi đã nói với các vị rồi, trong tất cả mọi lúc, tất cả 

mọi nơi, đem vọng tưởng phân biệt chấp trước buông bỏ, để cho tâm của mình được 

thanh tịnh chân thành, dùng tâm chân thành   thanh tịnh mà quan sát mọi vật mọi việc, 

bạn  xem  thấy  chân  tướng  của  nó,  bạn  dụng  lời  Phật  nói  trong  Kinh:   “Sát  na  sanh 

 diệt” . 

Trong “Kinh Kim Cang” nói rất hay:  “Tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bọt bóng” . 

Pháp hữu vi là bao gồm thân và tâm của chúng ta, hiện nay nói là bao gồm cả phần vật 

chất và phần tinh thần. Pháp hữu vi và pháp vô vi, các bạn hãy đọc “Bách Pháp Minh 

Môn Luận” thì sẽ hiểu rõ. Tâm pháp, chúng ta nói là tám thức. Tâm sở pháp, tâm sở 

pháp là tác dụng của tâm lý. Đây là nói tác dụng của tâm và tâm lý, là thuộc về pháp 

hữu vi. Sắc pháp là chỉ cho thân thể của chúng ta, là vật chất, hết thảy tất cả vật chất 

đều gọi là sắc pháp. Hiện nay chúng ta nói là tinh thần giới, vật chất giới, còn bao gồm 

khái niệm trừu tượng. Khái niệm trừu tượng ở trong bách pháp gọi là bất tương ưng 

hành pháp, chính là ngày nay chúng ta nói là khái niệm trừu tượng. Thời gian chúng ta 

nói là một khái niệm trừu tượng, phương hướng chúng ta nói đông tây nam bắc cũng 

là khái niệm trừu tượng. Xin nói với quí vị, chúng ta nói được mất, được mất cũng là 

khái niệm trừu tượng, không phải là thật. Tất cả những thứ này đều thuộc về pháp hữu 

vi. 

Pháp hữu vi thì có sanh có diệt. Tâm của chúng ta khởi tâm động niệm có sanh có diệt. 

Hết thảy tất cả hiện tượng, hiện tượng vật chất sát na sanh diệt là pháp hữu vi. Cái gì 

là pháp vô vi? Vô vi là pháp không sanh không diệt, là pháp vô vi. Ở trong thế giới 

cảm quan của chúng ta chỉ có hư không là thuộc về pháp vô vi. Hư không là không 

sanh không diệt. Bầu trời ba ngàn năm trước - thời của Thích Ca Mâu Ni Phật cùng 

với bầu trời ba ngàn năm sau chẳng khác nhau, tất cả hiện tượng đều thay đổi ở trong 

đó, duy chỉ có hư không là không có sự thay đổi, cho nên hư không thuộc về pháp vô 

vi. Nhưng mà pháp vô vi này chúng ta gọi là pháp vô vi tương tự, bởi vì nó không có 

hiện tượng sanh diệt, pháp vô vi thật sự là chân như bản tánh. 

 “Tất  cả  pháp  hữu  vi  như  mộng  huyễn  bọt  bóng” ,  “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư 

 vọng” , thường xuyên đề khởi, mỗi giờ mỗi phút đều nhớ, thì sáu căn của chúng ta sẽ 

không bị sáu trần mê hoặc. Chân thật, lời của cổ đức nói thật sự có đạo lý,  “không sợ 

 niệm khởi, chỉ sợ giác chậ m”, bạn phải giác cho nhanh, nhất định không để hoàn cảnh 

bên ngoài chi phối. Cái này là công phu, bạn thật sự phải học được. Mắt không để sắc 

chi phối, tai không để âm thanh chi phối, lưỡi không để vị chi phối. Ở trong cuộc sống 

hàng ngày của bạn chính bạn phải biết tu. Nhìn thấy điều ưa thích thì muốn nhìn lâu 

một chút, tiêu rồi, bạn là phàm phu, không phải là Thánh nhân. Nghe được chuyện ưa 

- 117 - 

thích  thì  đứng  lại  nghe  nhiều  một  chút,  món  ăn  hợp  khẩu  vị  thì  ăn  nhiều  thêm  một 

chút, đây là phàm phu, không phải là người tu hành. Người tu hành công phu ở tại chỗ 

nào? Chính ở tại chỗ này, không bị sáu trần chuyển, cho nên cái này được gọi  là nhẫn. 

Nếu bạn có thể nhẫn, nhẫn lâu rồi thì biến thành định, vậy là bạn được định. Định sẽ 

sanh trí huệ, trí huệ của bạn mới khai. Trí huệ khai rồi thì tất cả pháp thế xuất thế gian 

không cần phải học, tự nhiên cũng thông đạt, biết rõ, hơn nữa một chút sai lầm cũng 

không có. Cho nên chúng ta dụng công thì ở trong cuộc sống hàng ngày, mặc áo  ăn 

cơm đối người tiếp vật chính ở tại chỗ này mà dụng công. Điều nên là học tùy duyên, 

không phan duyên. Bị cảnh giới chuyển là phan duyên, không bị cảnh giới chuyển là 

tùy duyên. Đây là nguyên tắc nguyên lý tu hành chân thật, chúng ta phải hiểu. 

Trên đây là ba loại nhẫn, phía sau vẫn còn bảy loại nhẫn nữa. Bảy loại nhẫn này cũng 

không khó hiểu. 

Thứ Tư Là Như Huyễn Nhẫn, dạy cho chúng ta nhìn cái thế gian này, nhìn lục đạo, 

nhìn mười pháp giới. Huyễn là gì? Giống như nhà ảo thuật đang diễn ảo thuật, xem thì 

giống  như  là  thật  nhưng  trên  thực  tế  là  giả,  không  phải  thật,  như  nhà  ảo  thuật  đang 

diễn trò ảo thuật. 

Thứ Năm Là Như Diệm Nhẫn. Diệm là ngọn lửa, chúng ta biết ngọn lửa luôn cháy, 

nó luôn hoạt động, không dừng lại, nó không phải là thật. 

Thứ Bảy Là Như Hưởng Nhẫn. Chữ hưởng này cùng với âm hưởng nhẫn phía trước 

không  như  nhau,  ý  nghĩa  không  như  nhau.  Chữ  hưởng  này  là  âm  thanh  vang  lại  ở 

trong khe núi. Chúng ta đi vào khe núi hú dài một tiếng, âm thanh sẽ vang trở lại, gọi 

là hồi âm. Hay nói cách khác, cả thảy đều không phải là sự thực. 

Thứ  Tám  Là  Như  Ảnh  Nhẫn. Ảnh là hình ảnh hiện tại. Mọi người đều có sự nhận 

biết tương đối sâu sắc, mỗi ngày bạn xem phim là hình ảnh, truyền hình là hình ảnh, 

nghe đài truyền thanh đó là âm thanh, đều không phải là sự thật. 

Thứ Chín Là Như Hóa Nhẫn. Hóa là làm cho biến hóa. 

Cuối Cùng Là Như Không Nhẫn. 

Đây là mười loại nhẫn đã nói trong “Kinh Hoa Nghiêm”. Ở trong Kinh   Phật có nói 

với chúng ta, nếu chúng ta có duyên nghe được pháp chân thật của Phật nói, Phật nói 

“Kinh  Kim  Cang”  chính  là  pháp  chân  thật,  Phật  nói  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  cũng  là 

pháp chân thật, là nói y chánh trang nghiêm của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. “Kinh 

Kim Cang” là giảng cho chúng ta về lý, “Kinh Vô Lượng Thọ” là giảng cho chúng ta 

về sự. Lý là lý trong sự, sự là sự trong lý, lý sự là một không phải hai. Chúng ta nghe 

nói sự thì phải hiểu lý bên trong, nghe nói lý trong Kinh thì phải hiểu được hiện tượng 

ở trong vũ trụ này, không thể nào nghiêng về một bên. Nghiêng về một bên thì bạn sai 

rồi. Cho nên bất luận Phật giảng là lý hay là sự, chúng ta nghe rồi mà chẳng kinh hãi 

chút nào, mà chẳng e sợ, sau đó mới có thể tin giải thọ trì. Sau khi tin giải thọ trì thì 

được khế nhập, thì rất tự nhiên bạn sẽ vì người diễn nói. Diễn chính là thật sự đã làm 

- 118 - 

được rồi. Việc này không cần người khác khuyên bạn, tự nhiên là bạn biết đi diễn nói, 

tại  sao  vậy?  Giúp  cho  tất  cả  chúng  sanh  có  duyên  được  giác  ngộ.  Còn  chúng  sanh 

không  có  duyên  nhìn thấy  bạn  diễn  nói  nhưng  trong  lòng  không  cảm  động, họ  cũng 

không nhận ra được, cũng không có cách để thể hội, đó là do nghiệp chướng quá nặng, 

đây gọi là không có duyên. Người nghiệp chướng nhẹ, sau khi thấy bạn diễn nói, họ sẽ 

cảm  động,  họ  xem  rồi  thì  cảm  động.  Cảm  động  có  sâu  có  cạn,  người  cảm  động  sâu 

nhất định sẽ y giáo phụng hành, họ sẽ học theo bạn, đó là người cảm động sâu. Chúng 

ta biết được đây là thiện căn đã chín muồi. Cảm động cạn, tuy là có cảm động nhưng 

vẫn  không  thể  y  giáo  phụng  hành,  chúng  ta  biết  rằng  thiện  căn  tuy  là  có  xúc  động 

nhưng mức độ  vẫn  còn kém. Cho  nên chư Phật  Bồ  Tát  vì tất cả  chúng  sanh  mà  làm 

nhiều kiểu thị hiện, xưa nay chưa từng ngừng nghỉ. 

Vậy chư Phật Bồ Tát có mệt hay không? Chúng ta không cần phải lo lắng, các Ngài 

chẳng biết mệt gì cả. Tại sao các Ngài không mệt vậy? Vì các Ngài vô ngã. Còn tại 

sao chúng ta bị mệt? Vì chúng ta có ngã. Hôm nay tôi làm nhiều việc như vậy, mệt rồi, 

ý niệm này vừa khởi quả nhiên thì liền bị mệt. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Cho nên 

chư  Phật  Bồ  Tát  bất  luận  là  thị  hiện  tướng  cũng  được,  biểu  diễn  cũng  được,  thuyết 

pháp cũng được, từ xưa đến nay các Ngài chẳng biết mệt, không bao giờ biết mệt mỏi. 

Như  trong  “Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện”,  mỗi  một  nguyện  sau  cùng  có  một  câu 

không hề mệt chán. Tại sao không hề mệt chán? Vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô 

thọ giả, cho nên các Ngài không biết mệt. Sự biểu diễn thuyết pháp của các Ngài, tất 

cả các việc làm là làm mà không làm, không làm mà làm. Các Ngài làm và không làm 

cũng chỉ là một việc. Phàm phu chúng ta thì không được, làm và không làm là hai sự 

việc. Lúc nào  mà  chúng ta làm  và  không làm  trở  thành là  một  việc, đây  gọi là  Nhất 

Chân  Pháp  Giới.  Chúng  ta  không  vào  được  Nhất  Chân  Pháp  Giới  chính  là  làm  và 

không  làm  là  hai  sự  việc,  là  rơi  vào  hai,  ba.  Đây  là  phàm  phu.  Phàm  phu  và  Thánh 

nhân khác nhau ở tại chỗ này. 

Cổ đức nói Bồ Tát thì học tùy thuận tịch tĩnh. Đây là Bồ Tát Quán Hành Vị, công phu 

đã đắc lực, các Ngài thật sự làm, trong tâm của các Ngài quán các pháp đều thanh tịnh 

bình đẳng. Đây là chúng tôi trong bao nhiêu năm nay tổng kết cương lĩnh sự giáo học 

của Phật pháp Đại thừa. Tất cả pháp thanh tịnh bình đẳng, đây là nói điều gì? Chúng ta 

thông thường nói mười pháp giới. 

Mười pháp giới thanh tịnh bình đẳng. Làm sao mà bạn nhìn ra được? Chúng ta trong 

cuộc sống hàng ngày có thể quán sát từ việc nhỏ, người thế gian tham tài, ham thích 

châu báu, châu báu và gạch đá có gì khác nhau? Hiện nay các nhà khoa học hiểu được, 

thực  tại  mà  nói  là  hoàn  toàn  giống  nhau,  hiện  nay  thông  thường  đều  nói  nguyên  tử, 

điện tử, lạp tử. Châu báu, kim cương cùng với đất cát, bạn đem nó phân tích đến cuối 

cùng,  phân  tích  đến  nguyên  tử,  điện  tử,  lạp  tử  thì  hoàn  toàn  là  giống  nhau,  chỉ  là 

phương thức sắp xếp nó khác nhau, thông thường chúng ta nói là phương trình sắp đặt 

khác nhau. Ngoài điều này ra là như nhau,    chẳng có khác nhau chút nào. Bạn từ ở 

chỗ  này  mà  xem,  xem  nó  thanh  tịnh  bình   đẳng,  thì  bạn  sẽ  không  bị  những  thứ  giả 

- 119 - 

tướng này đánh lừa. Ở trong mắt của các vị châu báu thì đáng quí, nhưng trong mắt tôi 

nhìn nó và gạch đá chẳng có gì khác nhau. Tôi nhìn là chân tướng sự thật, tôi chẳng có 

bị nó đánh lừa. Được hay mất hoàn toàn là giả. 

Năm  1977  là  lần  đầu  tiên  tôi  đến  Hồng  Kông  giảng  Kinh,  cũng  là  gần  ba  mươi  rồi. 

Lúc đó có một vị cư sĩ muốn tặng cho tôi một chiếc đồng hồ đeo tay. Tôi bình thường 

thì không có đeo đồng hồ, vì không có thời gian. Không có thời gian, không biết ngày 

tháng năm, cũng không biết thứ mấy, vô cùng tốt. Mấy giờ rồi? Hoàn toàn cũng không 

biết. Bởi vì hiện nay mọi người đều đeo đồng hồ rồi, rất thuận tiện, muốn hỏi giờ, họ 

sẽ báo cho tôi, tôi thấy cũng tiện. Bà muốn tặng cho tôi chiếc đồng hồ, đương nhiên tôi 

không thể nào từ chối được, không thể không tiếp nhận, đây là hảo ý của người ta. Bà 

mời  tôi  đi  cùng,  tôi  đi  cùng  với  bà  để  chọn  chiếc  đồng  hồ.  Trước  tiên  bà  đến  ngân 

hàng để rút tiền. Sau khi rút tiền xong, tầng hầm của ngân hàng này là nơi có tủ bảo 

hiểm, bà mời tôi đi tham quan. Bà có hai hộp châu báu cất ở trong tủ bảo hiểm. Bà mở 

ra cho tôi xem, bà muốn khoe với tôi là bà có châu báu nhiều như thế này. Sau khi tôi 

xem xong liền hỏi bà:  “Bà chỉ có chút xíu như vậy sao?” , thì bà vô cùng kinh ngạc, bà 

nói:  “Thưa pháp sư, chẳng lẽ Ngài có nhiều hơn sao?” . Tôi nói tôi có quá nhiều quá 

nhiều, đếm không xuể. Bà hỏi để ở đâu vậy? Số châu báu này bà không dám để trong 

nhà, để trong nhà thì sợ người ta ăn trộm, sợ người ta cướp, lại càng không dám đeo ở 

trên tay, đeo trên tay thì sợ người ta chặt tay, đành phải thuê tủ bảo hiểm để cất giữ 

của báu, rồi lấy ra nhìn xem sờ mó, nghĩ châu báu là của mình, vậy thì không phải tôi 

có quá nhiều sao? Tất cả các tiệm bán vàng, bà hãy theo tôi đi đến đó xem, bảo người 

ta đem ra cho tôi nhìn xem, sờ sờ rồi cất lại. Ở thế gian lại có người đáng thương như 

vậy, có người mê hoặc điên đảo như vậy! Là ngu si! Những thứ châu báu đó bà không 

biết đem đi bán để làm công đức, làm việc tốt. Đó mới thật sự là đồ của mình. Những 

thứ này sanh ra không mang đến, chết chẳng mang theo, chỉ là để cho bạn ngắm nhìn 

mà thôi, có gì hay đâu mà xem? Xem nhiều rồi cũng thấy bình thường thôi. Cho nên 

học Phật là học trí huệ, học giác ngộ, đừng để bị những thứ giả tướng của thế gian này 

đánh lừa. Chúng ta có duyên đi đến thế gian này nên làm công đức chân thật. 

Công đức chân thật là làm lợi ích cho tất cả chúng sanh. Trong việc làm lợi ích cho tất 

cả chúng sanh, việc quan trọng nhất là giúp cho chúng sanh giác ngộ. Giúp cho chúng 

sanh giác ngộ, cách duy nhất là mỗi ngày giảng dạy, mỗi ngày giảng dạy rõ ràng. Cả 

cuộc đời Thích Ca Mâu Ni Phật là làm công việc này. 

Khoảng năm 1983, tôi ở San Francisco, tôi giảng Kinh ở một khu chung cư dưỡng lão 

một tuần lễ. Ở nơi này tôi nảy ra ý niệm xây một Thôn Di Đà ở đó. Tôi cảm thấy đạo 

tràng của thế kỷ 21 không phải là ở tự viện am đường, mà là chung cư dưỡng lão. Ở 

trong chung cư dưỡng lão này có hơn 400 người, đa số là người già neo đơn, chỉ có 

một số ít là vợ chồng. Cuộc sống vật chất của những người này thì chẳng thành vấn 

đề,  đều do nhà nước chăm lo, nhưng cuộc sống tinh thần thì không có, cho nên giảng 

Kinh ở chỗ đó họ vui mừng vô cùng. Họ không có làm việc, vì chẳng có việc để làm, 

họ đều đến nghe Kinh, cho nên tôi cảm thấy đạo tràng của thế kỷ 21 phải là đạo tràng 

- 120 - 

như vậy. Người về hưu đến niệm Phật, người trẻ không có thời gian học Phật, làm việc 

rất  bận  rộn,  phải  dốc  sức.  Nhìn  thấy  cuộc  sống  của  họ  thật  đáng  thương,  cả  hai  vợ 

chồng đều phải đi làm, một người đi làm không đủ nuôi cả nhà, nên cả hai người đều 

phải đi làm, cuộc sống rất vất vả. Nước Mỹ là quốc gia lớn nhất trên thế giới, bạn thấy 

người dân thường tuyệt đại đa số rất vất vả. Cho nên, ý niệm Thôn Di Đà của tôi là bắt 

đầu ở tại nói đó, hiện giờ đã trôi qua mấy mươi năm rồi. Người già học Phật thật sự là 


điều  rất  quan  trọng,  cho  nên  phải  xây  dựng  thôn  Di  Đà  ở  nơi  này.  Cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên  nói  với  tôi,  toàn  bộ  chung  cư  này  sau  khi  xây  dựng  xong  có  thể  chứa được 

khoảng 400 người. Nơi đây có thể ở được 400 người, hàng ngày niệm Phật, ngày ngày 

nghiên cứu Kinh sách, sống ở nơi đây, đem những điều đã học áp dụng vào trong cuộc 

sống tư tưởng của chính mình, thì có thể nhập cảnh giới. Đây là việc tốt. 

Gần đây tôi ở Úc Châu, ở Hồng Kông. Ở Hồng Kông có một số đồng tu   đối với cách 

nghĩ này của tôi rất là thích thú. Chúng tôi hy vọng ở Úc Châu xây dựng một Thôn Di 

Đà. Hiện nay phạm vi của chúng ta đã mở rộng, không gọi là Thôn Di Đà nữa, mà gọi 

là Thôn Đa Nguyên Văn Hóa. Tương lai khi mà thôn này xây dựng xong, sẽ có không 

cùng chủng tộc, không cùng tín ngưỡng, bất luận là tín ngưỡng tôn giáo nào, chúng ta 

cùng sinh hoạt chung với nhau, chúng ta xây dựng một Thôn Đa Nguyên Văn Hóa. Ở 

trong thôn này, tôi có một cách nghĩ, chúng ta sẽ xây dựng một nơi để dạy và tu học. 

Chúng ta sẽ xây chỗ này hình tròn, hơn nữa là một quảng trường, quảng trường hình 

tròn. Xung quanh quảng trường sẽ xây giảng đường, mỗi một tôn giáo xây một giảng 

đường. Ở Úc Châu có 12 tôn giáo, thì có 12 cái giảng đường bao quanh cái vòng tròn 

lớn  của  quảng  trường  này.  Chúng  ta  cùng  với  12  tôn  giáo  cùng  hoạt  động  chung  ở 

trong quảng trường này. Cách giáo học riêng biệt thì ở trong phòng học của cá nhân. 

Chúng ta hy vọng không đồng tôn giáo, không đồng chủng tộc, mọi người cùng sinh 

hoạt chung với nhau, tôn trọng lẫn nhau, yêu thương lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, hãy 

xem thế giới có thể thống nhất hay không, có thể hòa bình hay không? Cho nên chúng 

ta xây dựng Thôn Đa Nguyên Văn Hóa, hoặc là cộng thêm hai chữ hòa bình: Thôn Đa 

Nguyên Hòa Bình Văn Hóa. Để cho mọi người đến xem thế giới hòa bình ở chỗ này 

của chúng ta. Điều này có ý nghĩa vô cùng. Úc Châu đất rộng người thưa, đất đai rất 

dễ mua,   lại rẻ vô cùng. Không giống như ở đây, tấc đất tấc vàng. Hiện nay có mấy vị 

đồng tu gần đây đi qua bên đó để khảo sát, trước tiên là đi xem sự nghiệp phúc lợi của 

người già Úc Châu. Họ có gọi điện thoại về cho tôi, sau khi xem xong vô cùng vừa ý, 

xem ra công việc này có thể thực hiện thành công. Công việc này làm thành công, thì 

trên thế giới gọi là việc tiên phong. Chúng tôi hy vọng người già luôn nghe những điều 

mà  trong  tôn  giáo  của  mình  giảng, cũng nghe  những  điều  mà  tôn  giáo  khác nói, hai 

bên  tìm  hiểu  lẫn  nhau  mới  thật  sự  có  thể  thực  hiện  được  việc  tôn  trọng  hợp  tác  lẫn 

nhau.  Hy  vọng  cho  người  già,  đây  là  nguyện  vọng  của  tôi  trong  cuộc  đời  này.  Giai 

đoạn hạnh phúc nhất của đời người là lúc tuổi già, lúc tuổi già hưởng phước. Người 

xưa thường dạy cho thế hệ sau: Tuổi trẻ thì hoài bão, tuổi già thì an nhàn. Làm sao để 

thực hiện? Ngày nay chúng ta thường xuyên suy nghĩ, phải thực hiện công việc này, 

- 121 - 

chúng ta phải làm một tấm gương, hy vọng toàn thế giới, sự nghiệp phúc lợi của người 

già hiện nay đều được phổ biến, xem trọng, để họ đến tham quan cách làm của chúng 

ta như thế nào. 

Cách nghĩ của tôi là đem dưỡng lão, trường học, đại học cho người già,    trường học 

đa nguyên văn hóa, ba thứ này hòa hợp lại với nhau, cho nên cuộc sống ở nơi này sẽ 

không cô đơn, mà rất náo nhiệt. Mỗi một tôn giáo đều có ngày lễ khác nhau, thường 

xuyên đón mừng lễ, thường xuyên hoạt động cùng với nhau, có ý nghĩa vô cùng. Thật 

vậy. 

Trong Kinh đã nói ba loại nhẫn này đối với chúng ta quan trọng vô cùng. Âm hưởng 

nhẫn, nhu thuận nhẫn, trọng yếu nhất là vô sanh pháp nhẫn, tâm của chúng ta mới thật 

sự là thanh tịnh - bình đẳng - chân thành - chánh giác - từ bi đối xử với tất cả chúng 

sanh, cái vấn đề này mới thật sự được giải quyết. 

Đoạn này chúng tôi xin giảng đến đây, xin xem tiếp đoạn Kinh văn sau đây. 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan: “Như thị Phật sát, hoa quả thọ mộc, dữ chư chúng 

sanh, nhi tác Phật sự””. 

 “Hoa quả thọ mộc”  đều là biểu pháp, có lí có sự. Ở phía trước tôi đã giới thiệu cho 

quí vị rồi. Cái gì gọi là Phật sự? Hiện nay chúng ta thường xuyên nhìn thấy chùa chiền 

làm Phật sự, là Phật sự gì? Cầu siêu cho người chết gọi là Phật sự. Điều này hoàn toàn 

sai lầm. Phật là trí huệ, là giác ngộ. Giúp cho chúng sanh khai trí huệ, giúp cho tất 

cả chúng sanh giác ngộ thì gọi là Phật sự. Cho nên năm xưa khi Thích Ca Mâu Ni 

Phật  còn  tại  thế  tự  mình  làm  thân  giáo,  dùng  hình  ảnh  của  bản  thân  Ngài  vì  tất  cả 

chúng sanh mà thị hiện, làm cho chúng sanh sau khi tiếp xúc thì được giác ngộ, đây là 

Phật sự. Ngoài ra còn một việc nữa là mỗi ngày giảng Kinh thuyết pháp, đây là nhĩ căn 

của chúng sanh ở Thế giới Ta Bà dễ độ nhất,  “thử phương chân giáo thể thanh tịnh tại 

 âm  văn” ,  cho  nên  Phật  mỗi  ngày  vì  mọi  người  giảng  giải  rõ  ràng.  Bất  kì  người  nào 

cũng có thể ở trước Phật nêu ra câu hỏi, chẳng kể là câu hỏi gì, Phật đều trả lời cho 

bạn. Vô ngại biện tài. Giúp cho tất cả chúng sanh giác ngộ, giúp cho tất cả chúng sanh 

khai trí huệ, việc này gọi là Phật sự. Chúng ta nhất định phải giải nghĩa cho chính xác, 

không thể hiểu sai. 

Đoạn  Kinh  sau  cùng  công  qui  Di  Đà,  công  đức  này  cuối  cùng  đều  qui  về  A  Di  Đà 

Phật. 

Kinh  văn:  “Thử  giai  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  oai  thần  lực  cố,  bổn  nguyện  lực  cố, 

mãn túc nguyện cố, minh liễu kiên cố, cứu cánh nguyện cố”. 

 “Thử  giai  Vô  Lượng  Thọ  Phật” ,  Vô  Lượng  Thọ  Phật  chính  là  A  Di  Đà  Phật.  “Oai 

 thần  lực  cố,  bổn  nguyện  lực  cố,  mãn  túc  nguyện  cố,  minh  liễu   kiên  cố,  cứu  cánh 

 nguyện cố” , đây là điều chúng ta phải học. Chúng ta ngày nay ở trong thế gian này, ở 

tại đây, vào  lúc này  muốn  làm  Phật sự, động lực  của  chúng ta chính là  mấy  câu  nói 

này. Oai thần lực thì chúng ta không có, chúng ta phải cầu oai thần lực gia trì. Điều 

- 122 - 

này chúng ta có thể làm được. Chúng ta phải có nguyện, phải có nguyện lực, chúng ta 

phải có minh liễu, phải có kiên cố, phải có cứu cánh nguyện, dùng nguyện này nhất 

định sẽ cảm được chư Phật hộ niệm, cảm được rất nhiều người ở thế gian này có trí 

huệ, có phước báu, có năng lực sẽ đến hỗ trợ, giúp đỡ cho bạn. Hy vọng là người làm 

công việc này sẽ nhiều, không phải là không có. Không có người làm, chúng ta thật sự 

chịu phát tâm đi làm, làm sao mà không có người gọi là người chí đồng đạo hợp, nhất 

định là họ sẽ đến hỗ trợ. Công việc này có thể thực hiện thành công,  có thể làm viên 

mãn. Trong nhiều năm qua, với kinh nghiệm của tôi đều có thể chứng thực. Sự thành 

tựu của Cư Sĩ Lâm, chúng tôi tận mắt chứng kiến được, sự thành tựu của những đạo 

tràng ở các nơi khác đều không phải là sự ngẫu nhiên. 

Hôm nay chúng tôi giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật… 



Tập 274 

PHẨM THỨ MƯỜI SÁU 

ĐƯỜNG 

XÁ 

LẦU 

QUÁN 



Ở trong phẩm Kinh này, Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu Phật A Di Đà cùng với Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  chư  thượng  thiện  nhân,  hoàn  cảnh  cư  ngụ  của  các  Ngài. 

Chúng ta từ trong phẩm Kinh này có thể nhìn thấy đại chúng của Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, cuộc sống tu hành của các Ngài không chỉ đáng để cho chúng ta hướng về, 

mà còn phát khởi nguyện vọng cầu sanh Tịnh Độ. Điều quan trọng hơn chính là chúng 

ta phải học hỏi các Ngài, trong hoàn cảnh trước mắt này nên phải tu học như thế nào. 

Bây giờ mời đại chúng xem Kinh văn. 

Kinh văn: “Hựu Vô Lượng Thọ Phật, giảng đường tinh xá, lâu quán lan thuẩn, 

diệc giai thất bảo, tự nhiên hóa thành. Phục hữu bạch châu ma ni, dĩ vi giao lạc, 

minh diệu vô tỉ”. 

Đây là đoạn thứ nhất. Trước tiên nói trú xứ của Phật. Chúng ta đã đọc đoạn Kinh này, 

cùng với Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa còn tại thế, nơi cư trú của Ngài là vô định 

xứ. So sánh ở dưới đây, mới biết được phước báu ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc xác 

thực là Thế giới Ta Bà không thể nào so sánh được. Nhưng chúng ta nhất định phải 

hiểu được, Phật Phật đạo đồng, phước đức trí huệ đều là bình đẳng. Tại sao Thích Ca 

Mâu Ni Phật lại thị hiện ở thế gian này của chúng ta? 

Giảng đường là nơi để thuyết pháp giảng Kinh dạy học, Thế Tôn năm xưa còn tại thế, 

nơi thuyết pháp này là ở chỗ nào? Hơn phân nửa là trong rừng núi hoặc dưới gốc cây, 

hoàn toàn không có nhà cửa phòng ốc. Các vị trong hiện tại, nếu như có thời gian, có 

thể đi đến Ấn Độ để tham quan du lịch, xem thử cái nơi mà năm xưa Thế Tôn đã dạy 

học,  di  tích  đó  vẫn  còn.  Tất  nhiên  là  có  quốc  vương,  đại  thần  trưởng  giả  cư sĩ  cúng 

- 123 - 

dường tịnh xá. Hình như các vị rất hiểu rõ, Trúc Lâm Tịnh Xá ở vườn Kỳ Thọ Cấp Cô 

Độc. Chế độ ở vào thời đó, Phật là vì chúng ta mà thị hiện hình tướng xuất gia, xuất 

gia nếu như mà lại có một cái gia khác thì hỏng rồi, đó không phải là xuất gia. Giống 

như hiện nay chùa miếu am đường xây dựng rất là nguy nga tráng lệ, các vị hãy suy 

nghĩ cho tường tận, có phải là bạn xuất cái nhà nhỏ để vào cái nhà lớn hay không? Cái 

nhà lớn này so với cái nhà nhỏ thì thích thú hơn nhiều. Chúng ta nhất định phải biết 

được, đây là người đời sau dựng nên, không phải là ý của Phật. Năm xưa, các tịnh xá 

là Phật nhận sự cúng dường từ quốc vương, đại thần, trưởng giả cư sĩ, quyền sở hữu 

tài  sản  là  thuộc  về  người  tại  gia,  chỉ  là  cúng  dường  cho  Phật  và  những  vị  đệ  tử  của 

Phật dùng để giảng đạo và tu hành. Cho nên tôi thường nói, người xuất gia có quyền 

sử dụng, không có quyền sở hữu, quyền sở hữu là của quốc vương, đại thần, trưởng 

giả, cư sĩ. Tâm địa thanh tịnh, thật sự rời xa tham sân si mạn. 

Phật pháp khi được truyền đến Trung Quốc là lúc Phật đã diệt độ một ngàn năm rồi, 

tình hình ở Trung Quốc, phong tục tập quán thì khác với người Ấn Độ. Người Trung 

Quốc  xem  trọng  hiếu  đạo,  hiếu  thân  tôn  sư,  đặc  biệt  là  lúc  đó  Ngài  Ma  Đằng,  Ngài 

Trúc Lan đến Trung Quốc, vua chúa Trung Quốc đều thỉnh lão sư về cung để tiếp đãi, 

đâu có để cho lão sư ở trong rừng núi dưới gốc cây, đâu có để lão sư đi khất thực? Ở 

Trung Quốc thì nhất định không thể được. Chỗ thù thắng của Phật pháp, chúng ta từ ở 

chỗ  này  cũng  có  thể  nghiệm  thấy  được,  Phật  pháp  là  hằng  thuận  chúng  sanh, tùy  hỉ 

công đức, tuyệt  đối là không có phân biệt chấp trước. Ở trong hội Lăng Nghiêm, Thế 

Tôn nói rất là hay:  “Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng” . Mọi người thích làm như 

thế nào, Phật cũng gật đầu, đều hoan hỉ. Cho nên khi đến Trung Quốc mới xây cất tịnh 

xá, mà nhất định là kiến trúc của tịnh xá này cùng với hoàng cung là như nhau, kiến 

trúc theo kiểu cung điện, có ý nghĩa là người Trung Quốc đối với Phật rất là tôn trọng, 

đối với lão sư rất là tôn trọng. Tôn sư là vì trọng đạo. Cho nên ở vào thời đó, tự viện 

am  đường  rất  nhiều  là  do  nhà  nước  xây  cất.  Hiện  nay  quí  vị  đi  đến  Trung  Quốc  du 

lịch,  nhìn  xem  các  ngôi  chùa  lớn,  trên  bức  hoành  phi  là  chữ  Sắc  Kiến.  Hai  chữ  Sắc 

Kiến này có nghĩa là nhà vua ra lệnh xây cất, tài sản này là thuộc về của quốc gia, tài 

sản  của  đất  nước,  người  xuất  gia  chỉ  cần  cạo  tóc,  chính  thức  thọ  giới,  có  được  giới 

điệp,  thì  có  thể  đến  ở  bất  kì  đạo  tràng  nào.  Tòng  Lâm  được  gọi  Tòng  Lâm  mười 

phương, đạo tràng mười phương. Do đó thân tâm người xuất gia luôn an ổn, không sợ 

không có nơi để ở, không sợ không có chỗ để ăn. Chỉ cần người xuất gia ở trong tự 

viện  am  đường  có  trách  nhiệm,  đều  có  thể  đi  đến  ở  các  chùa khác.  Các  đạo  tràng  ở 

Trung Quốc những năm đầu tiên, đại đa số là do nhà nước xây cất, cũng có người dân 

phụng hiến, nhưng đều là thập phương thường trụ. Từ thập phương thường trụ lại biến 

thành chùa miếu của con cháu, lịch sử này không có lâu, nhưng sự phát triển biến đổi 

của nó rất là nhanh. Hiện nay, hầu như tất cả tự viện đều biến thành tự viện am đường 

của con cháu. Nếu bạn không quen biết với trụ trì của chùa, không có thân thích, bạn 

muốn nghỉ lại ở chỗ này một đêm e rằng chẳng có dễ dàng gì, khách sáo lắm thì đãi 

- 124 - 

cho  bạn  một  bữa  cơm,  cúng  dường  cho  bạn  một  bữa  cơm.  Cho  nên  hiện  nay  người 

xuất gia chẳng dễ dàng gì. Điều này chúng ta cần phải nên biết. 

Nên biết rằng giảng đường không nhất định phải xây dựng trụ sở. Thế Tôn năm xưa 

giảng Kinh thuyết pháp, hơn phân nửa là ở dưới gốc cây lót nệm rơm, phát huy tiềm 

lực vốn có, đệ tử vây quanh bên Phật, Phật giảng pháp cho mọi người, vì mọi người 

mà giải đáp những vấn đề khó khăn. 

Giảng đường của Thích Ca Mâu Ni Phật có giống tịnh xá giảng đường của A Di Đà 

Phật thất bảo tự nhiên hóa thành hay không? Xin thưa với quí vị là có. Thế giới Ta Bà 

cũng có tứ độ, cõi nhân  gian này  của  chúng ta là phàm  thánh  đồng  cư độ. Thích Ca 

Mâu Ni Phật ứng hóa đến ở nơi này, Thích Ca Mâu Ni Phật có pháp thân cũng có báo 

thân. Pháp thân, chúng ta đọc ở trong “Hoa Nghiêm”, Tì Lô Giá Na là pháp thân Phật, 

Lô Xá Na là báo thân Phật, thiên bá ức Thích Ca Mâu Ni Phật là hóa thân. Hóa thân 

tùy theo tâm của chúng sanh mà ứng sở tri lượng. Chỗ này phước báo của chúng sanh 

rất lớn, lúc Ngài ứng hóa hiển thị phước báo cũng lớn. Chỗ này chúng sanh không có 

phước báo, Phật đã thị hiện cũng không có phước báo. Nhất định phải cùng với chúng 

sanh đã giáo hóa là bình đẳng. Chỗ này người dân dễ dàng chấp nhận. Nếu như chúng 

sanh không có phước, Phật thị hiện phước báu thật là lớn, chúng sanh nhìn thấy đều 

lẩn tránh, không dám đến gần, không dám gặp Phật. Cái đạo lý này không khó hiểu. 

Cư sĩ Hứa Triết mọi người đều biết, bà năm nay khoảng 105 tuổi, cả cuộc đời của bà 

luôn giúp đỡ người nghèo khó, người khốn khổ, người có hoàn cảnh đáng thương, cho 

nên cuộc đời của bà, quần áo của bà phải giống những người đó. Cả cuộc đời của bà 

chưa bao giờ mặc bộ quần áo mới nào. Tôi đã gặp bà mấy lần rồi, tôi hỏi bà là quần áo 

của bà từ đâu mà có? Là bà nhặt ở trong thùng rác. Người thông thường quần áo mặc 

cũ rồi, không cần nữa, vứt bỏ đi, bà nhặt lại. Sau khi nhặt lại thấy mặc vừa với mình, 

đem giặt sạch sẽ rồi bà mặc. Cái nào mặc không vừa thì sửa lại một chút. Tôi hỏi bà là 

tại sao bà lại thích làm những việc như vậy? Bà liền trả lời tôi:  “Người mà tôi gần gũi 

 đều là những người nghèo khổ, nếu như tôi không sống cuộc đời nghèo khó giống như 

 họ, thì họ sẽ chẳng chịu qua lại với tôi” . Đây là hằng thuận chúng sanh. Bạn muốn độ 

chúng sanh ở tầng lớp nào, nhất định là phải sống cùng hoàn cảnh giống họ, họ mới 

thích bạn, mới tôn trọng bạn, mới có thể nghe lời dạy bảo của bạn. 

Phật Bồ Tát đối với chúng sanh thì hiểu rất rõ, cho nên ở vào thời đại đó, Phật xuất 

hiện ở Ấn Độ, ở Ấn Độ thì người nghèo nhiều, Ngài muốn lấy  mức sống của người 

nghèo  để  giáo  hóa  chúng  sanh,  tuyệt  đối  không  thể  lấy  đế  vương,  đại  thần,  phú  hộ, 

trưởng  giả,  không  thể  dùng  cách  này.  Dùng  cách  này  chỉ  có  thể  độ  cho  số  ít  người, 

không thể phổ độ chúng sanh. Phổ độ chúng sanh nhất định là phải có cùng hoàn cảnh 

sống giống như họ. Cho nên giảng đường (nếu là chỗ để giảng Kinh thì gọi là giảng 

đường),  ở  trong  “Kinh  Duy  Ma”  chúng  ta  thấy  được,  dưới  gốc  cây  giảng  Kinh  thì 

chính gốc cây đó là giảng đường, giảng Kinh ở bên bờ sông thì bờ sông đó là giảng 

đường, không nhất định là có cơ sở kiến trúc mới gọi là giảng đường. 

- 125 - 

Chúng ta xem đến đoạn này, đây là Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tứ độ là nói những 

độ  nào?  Là  nói  phàm  thánh  đồng  cư  độ,  hiển  thị  ra  người  dân  của  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, người ở Phàm Thánh Đồng Cư độ thì có phước báo lớn như vậy. Hễ 

là vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cho dù là vãng sanh hạ hạ phẩm đồng 

cư độ cũng có phước báo thù thắng như vậy. Điều này chúng ta nhất định phải biết. 

Tịnh xá là nơi để cư trú, phần lớn là chỗ để nghỉ ngơi. Giảng đường là nơi để giảng 

Kinh, nơi  để  dạy  học. Tinh  xá giống như ngày  nay  chúng  ta gọi  là  ký  túc  xá, gọi  là 

tinh, tinh là tinh thuần. Người như thế nào mới cư trú ở nơi này? Là hành giả chuyên 

tu thuần tịnh thuần thiện, nơi cư trú các vị ấy được gọi là tinh xá. Chúng tôi nhìn thấy 

chỗ ở của cư sĩ Hứa Triết, tôi thấy nó thật sự là một ngôi tinh xá. Tôi đã đi xem qua, 

chỗ  ở  của  bà  thật  là  đơn  giản  vô  cùng,  nhưng  mà  rất  sạch  sẽ,  chẳng  có  chút  dơ  bẩn 

nào.  Căn  phòng  không  lớn,  một  phòng  đọc  sách,  một  gian  nhà  bếp  nhỏ,  một  phòng 

ngủ. Quí vị ở Singapore có thể đi đến nơi đó của bà để tham quan, bạn đi xem thử, đó 

là điều mà Phật đã nói trong Kinh, thật xứng với cái tên tinh xá. Cho nên tinh xá hoàn 

toàn  không  phải  là lộng  lẫy  tráng  lệ hoành tráng, mà  là  nơi  cư trú  của  một  người tu 

hành thật sự. Bạn xem, bà Hứa Triết đơn giản vô cùng. 

Nơi cư trú của cả cuộc đời của các vị Cao tăng Đại đức ngày xưa phần lớn là am tranh, 

ngoài ba y một bát ra, thật sự là chẳng có thứ gì khác. Các Ngài có thể buông xả danh 

văn lợi dưỡng, buông xả sự hưởng thụ ngũ dục lục trần, nhất tâm hướng về đạo. Nơi 

cư trú của các Ngài đều được gọi là tinh xá. Bởi vì chữ Tinh này không phải nói vật 

chất, mà nói về người. 

Ở trong Phật pháp chúng ta thường hay nhắc đến  “một môn thâm nhập chuyên tu lâu 

 dài” . Một môn này chính là tinh, tinh nhất. Phật pháp thường hay nói 84 ngàn pháp 

môn, chúng ta nên theo pháp môn nào để tu hành? Lựa chọn pháp môn nhất định phải 

biết  căn  tánh  của  bản  thân  mình,  trình  độ  của  bản  thân  mình,  sở  thích  của  bản  thân 

mình, hoàn cảnh cuộc sống của mình đều có thể khế hợp, thì tu học mới thuận lợi. Bạn 

nói thử pháp  môn nào hay nhất? Quí vị đã đọc “Kinh Kim Cang”, trong “Kinh Kim 

Cang” Phật nói rất hay:  “Pháp môn là bình đẳng, không có cao thấp” . Các pháp môn 

đều tốt, không có pháp môn nào không tốt. Cho nên, người sơ học nhất định phải chọn 

một môn, không thể nào cùng lúc học hai, ba môn. Cùng lúc hai, ba cửa thì bạn không 

thể vào trong được. Thí dụ như hiện tại chúng ta đang ở chỗ giảng đường này, giảng 

đường của chúng ta cửa cũng nhiều, bạn không thể nào cùng một lúc đi vào từ hai cửa, 

bạn không làm được, bạn chỉ có thể đi vào từ một cửa. Sau khi đi vào từ một cửa thì 

các cửa khác đều thông. Chư vị đồng tu, tôi nghĩ các bạn cũng đã nghe qua, trong Phật 

pháp  thường  nói:   “Một  Kinh  thông  tất  cả  Kinh  thông” .  Cùng  một  đạo  lý  giống  như 

vậy, vào một cửa, tất cả các cửa đều vào được. Đây gọi là tinh. 

Sự  thành  tựu  của  người  học  Phật  ngày  nay  chẳng  bằng  người  xưa,  nguyên  nhân  do 

đâu? Người hiện nay vừa mới học Phật thì muốn học rộng nghe nhiều, các pháp môn 

đều  muốn  học,  kết  quả  là  một  môn  cũng  không  thâm  nhập  được,  vĩnh  viễn  ở  bên 

ngoài. Đây là không hiểu được cách tu, hoàn toàn không phải là trí huệ của chúng ta 

- 126 - 

không bằng người xưa, không phải là năng lực của chúng ta không bằng người xưa, 

mà là do cách học của chúng ta không bằng người xưa. Cách học của người xưa so với 

chúng  ta  thì  tinh  hơn,  thuần  hơn.  Chúng  ta  hiện  nay  thì  học  tạp,  học  loạn,  cho  nên 

không  vào  được  cửa.  Học  rộng  nghe  nhiều  cũng  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta,  nhưng 

không phải dạy cho người mới học Phật. Người mới học Phật thì phải thâm nhập một 

môn. 

Vậy lúc nào mới học rộng nghe nhiều? Khi bạn đã khai ngộ từ trong một môn. Tiêu 

chuẩn là ở tại chỗ này. Một môn có thể khai ngộ, một môn có thể đoạn phiền não, tại 

sao vậy? Tâm các Ngài đã định rồi, tâm là một, tâm là định, cho nên các Ngài có thể 

khai ngộ. Sau khi ngộ rồi thì lúc đó có thể học rộng nghe nhiều, học dễ dàng, nhanh 

chóng.  Tại  sao  vậy?  Vừa  tiếp  xúc  thì  bạn  thông  đạt,  hiểu  rõ,  cho  nên  84  ngàn  pháp 

môn, tất cả các Kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong suốt 49 năm, bạn cần bao 

nhiêu thời gian để học cho xong? Thời xưa có Bồ Tát Long Thọ đã biểu diễn một tấm 

gương cho chúng ta xem: Trong ba tháng, không cần nhiều thời gian. 

Bồ Tát Long Thọ bằng cách nào mà trong thời gian ba tháng có thể thông đạt hết tất cả 

các Kinh giáo mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong 49 năm? Trước tiên Ngài thâm 

nhập  một  môn, khai ngộ  rồi, trong  Phật pháp  nói  là đại triệt đại ngộ, minh tâm  kiến 

tánh.  Đây  là  tiêu  chuẩn  để  cầu  học.  Không  thể  đạt  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh, vậy là bạn học chưa xong bộ Kinh này, chính là nói bạn vẫn chưa đủ độ sâu để 

thâm nhập, bạn vẫn chưa đủ độ sâu. Tiêu chuẩn sâu này chính là minh tâm kiến tánh. 

Tông môn nói là kiến tánh, Giáo hạ gọi là đại khai viên giải. Đạt được cảnh giới này, 

tất cả Kinh vừa mở ra cả thảy đều hiểu rõ. 

Ở trong “Đàn Kinh”, chúng tôi đọc đến Pháp Đạt Thiền sư, Ngài chuyên nghiên cứu 

về “Kinh Pháp Hoa”. Ngài trước khi đến gặp Lục Tổ Đại Sư đã tụng “Kinh Pháp Hoa” 

ba ngàn bộ. Chúng ta biết rằng “Kinh Pháp Hoa” có phân lượng tương đối, mỗi ngày 

tụng một biến, tụng ba ngàn biến thì mất khoảng 10 năm. Thời gian 10 năm thâm nhập 

một môn, cho nên sự công phu của Ngài không tệ, nhưng mà vẫn còn kém một chút, là 

chưa khai ngộ. Khi gặp Lục Tổ Đại Sư, đương nhiên khi gặp thì phải đảnh lễ. Lục Tổ 

rất cẩn thận, nhìn thấy Ngài đảnh lễ đầu vẫn chưa chạm đất, cho nên sau khi Ngài lạy 

ba lạy xong, Lục Tổ liền hỏi Ngài:  “Ông nhất định vẫn còn có chỗ để kiêu ngạo, việc 

 gì đáng để cho ông kiêu ngạo vậy? Lúc ông đảnh lễ tôi đầu vẫn chưa chạm đất” . Ngài 

liền nói với Lục Tổ rằng Ngài đã tụng “Kinh Pháp Hoa” được ba ngàn bộ rồi. Lục Tổ 

liền hỏi Ngài đại ý của “Kinh Pháp Hoa” là gì? Ngài không trả lời được, quay đầu lại 

thỉnh giáo với Lục Tổ. Lục Tổ nói:  ““Kinh Pháp Hoa” tôi chưa nghe qua (vì Lục Tổ 

 không biết chữ, cũng chưa có ai đọc bộ Kinh này cho Lục Tổ nghe), vậy ông đọc cho 

 tôi nghe thử” . Thiền sư Pháp Đạt thì đọc thuộc làu làu, Ngài liền đọc từ đầu cho Lục 

Tổ nghe. Lục Tổ nghe đến phẩm thứ hai (“Kinh Pháp Hoa” có 28 phẩm, phẩm thứ hai 

là phẩm Phương Tiện), Lục Tổ liền nói được rồi, không cần đọc nữa, bộ Kinh này tôi 

biết hết rồi. 

- 127 - 

Từ chỗ này chúng ta có thể hiểu được, thật sự sau khi khai ngộ rồi thì có cần xem hết 

bộ  Kinh  hay  không?  Không  cần,  chỉ  xem  vài  trang  thì  biết  hết  rồi.  Cho  nên  bộ  Đại 

Tạng Kinh, Ngài Long Thọ Bồ Tát có ba tháng đã thông đạt, đọc xong hết, đạo lý là ở 

chỗ này. Lục Tổ giảng giải đại ý “Kinh Pháp Hoa” cho Ngài Pháp Đạt, sau khi Ngài 

Pháp Đạt nghe xong liền khai ngộ. Sau khi ngộ xong thì lại đảnh lễ Lục Tổ, lần này thì 

đầu chạm sát đất. 

Từ ở chỗ này chúng ta có thể hiểu được, ngày nay chúng ta học một bộ Kinh không đủ 

kiên  nhẫn, nôn  nóng vội vàng, làm  sao  mà  khai  ngộ  được? Đừng  nói  là  đại  triệt đại 

ngộ, tiểu ngộ cũng chẳng có. Học đạo như vậy thì đến năm nào mới thành tựu? Thật 

khó. Cho nên phải thật sự nghĩ đến sự thành tựu trong đạo nghiệp, không học theo Tổ 

sư Đại đức thì vô cùng vô cùng khó. Các vị Tổ sư Đại đức đều là thật sự tuân theo nề 

nếp. Nhất định phải để cho tâm định lại, chúng ta mới có thể được thành tựu. 

Trong  khoảng  nửa  năm  trở  lại  đây,  tôi  thường  xuyên  nghĩ  đến  mấy  câu  nói  trong 

“Luận Ngữ” của Khổng Lão Phu Tử. Khổng Lão Phu Tử đã từng nói:  “Tôi một ngày 

 không  ăn  cơm,  một  đêm  không  ngủ,  ở  chỗ  này  suy  nghĩ.  Nghĩ  đi  nghĩ  lại  cũng 

 không có lợi ích, chẳng bằng học vậy” . Nguyên văn của Ngài là:  “Tử viết ngô thường 

 chung nhật bất thực,   chung dạ bất tẩm, dĩ tư vô ích, bất như học dã” . Nói rõ là Phu 

Tử cả cuộc đời chỉ là cầu học, học không thấy chán. Tại sao học không chán vậy? Vì 

Ngài nếm được pháp vị. Làm sao mà biết được Ngài nếm được pháp vị? Bởi vì một 

đoạn khác của “Luận Ngữ” có nói:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ” , đó chính 

là Ngài đã nếm được pháp vị, làm sao mà Ngài chán được chứ? Hạnh phúc, càng học 

càng thấy hạnh phúc, đó chính là càng học càng thâm nhập, pháp vị đó càng lúc càng 

nồng. Tại sao chúng ta càng học càng thấy chán vậy? Là vì không nếm được pháp vị, 

vị bạn nếm được là vị đắng, cực khổ học tập, bạn chưa nếm được sự vui sướng, cho 

nên bạn mới không nhẫn nại. Thật sự nếm được pháp vị rồi thì bạn cũng sẽ giống như 

Khổng  Lão  Phu  Tử,  cũng  giống  như  Ngài  Nhan  Hồi.  Ngài  Nhan  Hồi  cũng  là  người 

nếm được pháp vị, học không chán, dạy không nản. Dạy là dạy người khác, vui sướng 

chẳng gì bằng, tuyệt đối sẽ không có mệt nhọc. Tại sao vậy? Câu thứ hai của Phu Tử 

nói:  “Hữu bằng tự viễn phương lai, bất diệc lạc hồ” (nghĩa là có bạn từ phương xa đến 

thăm chẳng mừng lắm sao). Từ “bằng” này là đến cầu học, là đệ tử. Chúng ta từ hai 

câu  nói  này,  Phu  Tử  học  vui  sướng, dạy  học  vui  sướng, học  tập  và  dạy  học  là  công 

việc vui sướng nhất. Nếu Ngài không học, nếu Ngài không dạy thì Ngài sẽ nhàm chán, 

phiền phức sẽ đến với Ngài, cho nên nói là vui sướng chẳng gì bằng. Đây là trong Phật 

pháp nói thường sanh tâm hoan hỉ, pháp hỉ sung mãn, nếm được đạo vị. 

Đoạn ở dưới đây là nói trú xứ của Bồ Tát, đoạn ở trên là nói về A Di Đà Phật. 

Kinh văn: “Chư Bồ Tát chúng, sở cư cung điện, diệc phục như thị”. 

Thế  giới  Tây  Phương  bình  đẳng,  phàm  là  Phật  Bồ  Tát,  bất  luận  là  tự  hành  hóa  tha, 

luôn luôn là bình đẳng. Từ chỗ này chúng ta liền hiểu ra, Thích Ca Mâu Ni Phật tại 

sao thị hiện ở thế gian này của chúng ta ba y một bát, nghỉ dưới gốc cây, ngày ăn một 

- 128 - 

bữa. Tại sao phải thị hiện như vậy? Thị hiện như vậy cùng với chúng sanh ở Thế giới 

Ta  Bà  bình  đẳng.  Cái  tiêu  chuẩn  bình  đẳng  này  là  lấy  cuộc  sống  thấp  nhất  làm  tiêu 

chuẩn,  không  thể  dùng  mức  tối  cao.  Mọi  người  đối  với  Phật  đều  khâm  phục,  Phật 

không phải là không thể sống cuộc đời sung sướng. Ngài có thể chứ, vì Ngài xuất thân 

là hoàng tử mà. Không cần sự hộ pháp của người khác, song thân của Ngài hộ trì cho 

Ngài  cũng  đủ  rồi, Ngài  có  thể  sống  một  cuộc  đời  sung  sướng. Nhưng  nếu  như Ngài 

sống  cuộc  đời  sung  sướng,  những  người  nghèo  khổ  thấy  được  Ngài  sống  như  vậy, 

trong tâm sẽ nghĩ như thế nào? Cho nên Phật không thể làm như thế được. 

Phật khi khởi tâm động niệm, tất cả ngôn hành đều là giáo dục chúng ta. Chúng ta từ ở 

chỗ này mà thể hội trí huệ của Ngài, lòng từ bi của Ngài là từ trong cuộc sống hàng 

ngày mà thể hiện ra bên ngoài. Chúng ta từ ở chỗ này mà có thể thể hội được đức hạnh 

của Phật Bồ Tát, các Ngài không vì bản thân mình, niệm niệm đều là vì tất cả chúng 

sanh. Chúng sanh không có áo mặc, các Ngài có áo mặc thì thấy như có lỗi với chúng 

sanh. Chúng sanh không có gì để ăn, các Ngài có thức ăn ngon, các Ngài làm sao để 

không có lỗi với chúng sanh vậy? Đều là làm như vậy để cho chúng sanh xem, cuộc 

sống của các Ngài cùng với chúng sanh là bình đẳng, chỉ có ở dưới thấp hơn bạn chứ 

nhất định không ở trên cao hơn. Phật là như vậy, Bồ Tát là như vậy, A La Hán là như 

vậy. Lại tỉ mỉ quan sát, chư vị Đại đức Tổ sư nhiều đời của chúng ta đều cũng là như 

vậy. Ngay cả đến đầu năm dân quốc, chúng ta thấy được Đại đức Thiền tông Lão Hòa 

thượng  Hư  Vân,  Đại  đức  Tịnh  tông  Ấn  Quang  Đại  Sư,  các  Ngài  đều  là  thật  sự  học 

Phật. Phật là nhân vật điển hình cho chúng ta, là nhân vật kiểu mẫu cho chúng ta. 

Ngày  nay  chúng  ta  nhận  sự  cúng  dường  của  Phật  tử  tại  gia,  hoàn  cảnh  cư  trú  của 

chúng ta, điều kiện sinh hoạt đều ở trên mức bình thường, so với các vị Tổ sư Đại đức 

ngày xưa thì vượt trội hơn rất nhiều, nhưng có hồi đầu nghiêm túc mà nghĩ tưởng hay 

không? Đạo nghiệp của chúng ta có thể cùng với các vị Tổ sư Đại đức là ngang hàng 

nhau hay không? Nếu như về vật chất, tất cả mọi sự thọ dụng đều vượt hơn các Ngài, 

nhưng mà trong đạo nghiệp vẫn không bằng các vị tu hành đó, chúng ta có phát khởi 

tâm  sám  hối  hay  không,  có  động  viên  bản  thân  mình  phải  dũng  mãnh  tinh  tấn  hay 

không? Thời buổi hiện nay là dân chủ tự do mở rộng, đặc biệt là khẩu hiệu về nhân 

quyền  vang  tận  trời  cao,  chẳng  ai  có  thể  can  thiệp  vào  nhân  quyền  của  người  khác, 

trong  hoàn  cảnh như  thế này, người  tu hành phải hoàn toàn  dựa vào  chính  mình, tại 

sao vậy? Vì chẳng ai dám nói bạn. Chúng tôi chỉ là vào những lúc giảng Kinh thuyết 

pháp thì nói ra một vài cảm xúc mà thôi, ai có thể chỉ trích ai? Ai có thể quản được ai? 

Không  thể  rồi.  Cho  nên  nhất  định  phải  dựa  vào  bản  thân  mình  để  giác  ngộ.  Phải  tự 

giác,  phải  dựa  vào  chính  mình  để  độ  chính  mình.  Người  học  Phật  tuy  là  rất  nhiều, 

người thật sự học Phật thì lại không nhiều. 

Phật làm sao mà chuyên tâm? Phật đối người tiếp vật như thế nào? Phật sinh hoạt như 

thế nào? Tôi trong lúc trên giảng tòa cũng thường hay nói, chúng ta đối với Thích Ca 

Mâu Ni Phật rốt cuộc là hiểu được bao nhiêu? Sự việc này tốt nhất là nên đọc “Thích 

Ca Phổ”, “Thích Ca Phương Chí”. Ở trong “Đại Tạng Kinh” thì có truyện tiểu sử của 

- 129 - 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Bạn không đọc thì bạn chẳng hiểu được Ngài, bạn không nhận 

biết  được  Ngài.  Lúc  tôi  mới  bắt  đầu  học Phật,  Đại  Sư  Chương  Gia  bảo  tôi  nên  đọc, 

quyển  sách  đầu  tiên  mà  Ngài  bảo  tôi  đọc  chính  là  hai  quyển  này.  Lúc  đó  không  có 

quyển in riêng lẻ, phải chép ra từ trong bộ “Đại Tạng Kinh”. “Thích Ca Phương Chí” 

phân lượng tương đối  ít,  “Thích  Ca  Phổ” thì  phân  lượng  nhiều  hơn  một  chút. Nhiều 

hơn một chút nên lúc đó tôi chép điểm chính yếu, về sao chép lại không có tốn nhiều 

thời gian, thật sự là đọc sách vất vả vô cùng. Cho nên bạn không quen, bạn đi đâu để 

học? 

Đoạn này nói với chúng ta, Phật thị hiện bình đẳng đối với tất cả chúng sanh. Đây mới 

thật sự là bố thí từ bi, bố thí ân huệ. Điều quan trọng nhất là chúng ta phải hiểu cái ý 

này. Trong đó chúng ta nhìn thấy Thế giới Tây Phương Cực Lạc, là phàm thánh đồng 

cư độ, phước báo của họ thù thắng hơn chúng ta rất nhiều. Phật ở nơi đó có thể làm thị 

hiện như thế, ở chỗ này của chúng ta thì không thể được, khiến cho chúng ta phát tâm 

hướng về Thế giới Cực Lạc, chúng ta hoàn toàn không phải hướng về phước báo của 

họ, mà là hướng về đức hạnh của họ. Phước báo từ đâu mà có? Từ ở nơi đức hạnh mà 

phát sinh ra. Chúng ta chưa có cái đức này, họ thì có cái đức này. Ở chỗ này chúng ta 

đã nhìn thấy, dùng lời hiện nay mà nói, sự hưởng thụ văn minh vật chất thế giới hiện 

nay  của  chúng ta  cũng không bằng người  ta. Cung điện của  người ta là tạo thành từ 

bảy thứ báu, vật liệu kiến trúc là bảy thứ báu. Giảng đường hiện nay của chúng ta xem 

cũng là vàng son lộng lẫy, nhưng vàng đó là giả chứ không phải là thật. Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc là thật chứ không phải là giả. Từ chỗ này chúng ta có thể nghĩ đến, 

phước  báo  làm  sao  mà  tu  được?  Phước  báu  ngày  nay  của  chúng  ta  là  do  tu  phước, 

phước báu của Thế giới Tây Phương Cực Lạc không phải do tu, mà là xưng tánh, từ 

trong tự tánh mà biến hiện ra. Bạn xem thử, ở trong Kinh này không phải là nói rất rõ 

ràng rồi sao?  “Diệc giai thất bảo tự nhiên hóa thành” , nó không phải là do người thợ 

thiết  kế,  không  phải  là  đi  đến  chỗ  nào  để  tinh  luyện,  mà  là  tự  hiên  hóa  thành.  Đây 

chính là tự tánh. Pháp nhĩ như thị. 

Mỗi  một  người  đều  có  tự  tánh,  đều  có  đức  tướng  trí  huệ  của  Như  Lai.  Đức  là  đức 

năng, tướng là tướng hảo, tất cả chúng sanh đều có. Thế giới Tây Phương có, chúng ta 

đều nhìn thấy, đều nghe thấy. Cả thảy chúng ta đều có, nhưng mà ngày nay vẫn phải 

sống một cuộc sống vất vả. Giống nhau như vậy, nhưng trí huệ của chúng ta chạy đâu 

mất rồi? Đức năng đi đâu mất rồi? Tướng hảo đi đâu mất rồi? Phật nói ở trong “Kinh 

Hoa  Nghiêm”,  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  đức  tướng,  trí  huệ  của  Như  Lai,  nhưng  vì 

vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Một câu nói mà đã nói rõ ra. Trí huệ 

của chúng ta, đức năng của chúng ta, tướng hảo của chúng ta là bị vọng tưởng phân 

biệt chấp trước của chúng ta ngăn cản lại, không thể nào hiện ra được. Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, đức hạnh ở tại chỗ nào? Họ không có vọng tưởng, không có phân 

biệt, không có chấp trước, cho nên từ trong tự tánh tự nhiên lưu lộ ra bên ngoài. Chúng 

ta hiện nay tuy là có phiền não, có chướng ngại, tánh đức không lưu lộ ra, Phật dạy 

cho chúng ta tu, chúng ta phải chịu tu. 

- 130 - 

Điều  bạn  đã  tu  thực  tại  mà  nói  là  điều  bạn  đã  cầu.  Bạn  xem  thử  ba  thứ  này,  tất  cả 

chúng sanh hàng ngày đang cầu. Chư Phật Bồ Tát hiện ra ở nơi đó, một cái là trí huệ, 

trí huệ viên mãn, một cái là năng lực, chúng ta gọi là kĩ năng tài nghệ, trong Kinh thì 

gọi là đức. Đức chính là năng lực của bạn, tài nghệ của bạn, vạn đức vạn năng, không 

có  thứ  gì  mà  bạn  không  biết,  không  những  biết  mà  còn  tinh  thông.  Tướng  là  tướng 

hảo. Tướng hảo là hưởng thụ vật chất. Từ tướng hảo của thân đến tướng hảo của hoàn 

cảnh sống của bạn, trong Phật pháp nói là y chánh trang nghiêm. Bạn xem tất cả chúng 

sanh,  không  phân  biệt  quốc  gia,  không  phân  biệt  tôn  giáo,  không  phân  biệt  dân  tộc, 

bạn hỏi họ trong ba thứ này có cần hay không? Đều cần, muốn có cũng không được. 

Phật dạy cho bạn tu, tu phải có giáo lí để nương theo. Không có giáo lý để nương theo, 

bạn sẽ tu không có kết quả. 

Cho nên Phật dạy cho chúng ta cách tu là bố thí. Bố thí là xả. Nếu bạn muốn cầu giàu 

có thì bạn phải xả tài. Tại sao khi xả tài thì bạn có thể được giàu có? Xả tài chính là xả 

tham sân si của bạn. Bạn đem tham sân si xả hết rồi, thì sự giàu có vô lượng vô biên 

vốn đã có đầy đủ trong tự tánh sẽ hiện bày ra. Giống như trong Kinh đã nói, bạn muốn 

cầu thông minh trí huệ thì bạn phải tu pháp bố thí, bạn phải xả pháp. Bạn muốn khỏe 

mạnh sống lâu, bạn phải bố thí vô úy. Bạn không thể tu học như lý như pháp thì làm 

sao bạn có thể đạt được những quả báo thù thắng này? 

A Di Đà Phật… 



Tập 275 

Bạn đem tham sân si xả hết rồi, thì sự giàu có vô lượng vô biên vốn đã có đầy đủ trong 

tự tánh sẽ hiện bày ra. Giống như trong Kinh đã nói, bạn muốn cầu thông minh trí huệ 

thì bạn phải tu pháp bố thí, bạn phải xả pháp; Bạn muốn khỏe mạnh sống lâu, bạn phải 

bố thí vô úy. Bạn không thể tu học như lý như pháp thì làm sao bạn có thể đạt được 

những quả báo thù thắng này? Đây chính là người xưa thường xuyên dạy cho chúng 

ta, buông xuống, xả được. Xả là nhân, được là quả báo. Bạn có thể xả thì bạn có thể có 

được, bạn không thể xả thì bạn vĩnh viễn không có được, hiện giờ những thứ bạn đã có 

bạn giữ không không được. Bộ Kinh này ở phía sau vẫn là đem những đạo lý này tỉ mỉ 

mà  thảo  luận  với  chúng  ta,  bạn  tuyệt  đối  không  đạt  được.  Làm  sao  mới  có  thể  có 

được? Xả thì mới có được, xả tài thì được tài, xả pháp thì được pháp. Quả báo của bố 

thí là định luật. Nhân duyên quả báo, đây là chân lý của thế gian, chư Phật Như Lai 

cũng không thể thay đổi được. Phật pháp không thể rời xa nhân quả. 

Trong chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, câu nói sau cùng này thật là chính xác:  “Ở 

 trong Kinh này thâm hiển chân thật bình đẳng như như nhất vị” . Câu này Ngài không 

dễ dàng mà nói ra, không vào được cảnh giới thì không nói được câu này, xác thực là 

Ngài  hiển  thị  ra  một  mực  bình  đẳng.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  tại  chỗ  này 

cũng  là  thật  sự  bình  đẳng,  như  như  một  mực.  Bạn  xem,  ở  trong  hoàn  cảnh  nào  mà 

không giống nhau? Cách thức của Ngài thì không giống nhau, nhưng mà đích thực ý 

- 131 - 

nghĩa câu nói này của Ngài hiện ra bên ngoài. Chúng ta hiểu đạo lý này, sau đó chúng 

ta  từ chỗ  này  mà  học  tập. Bởi vì  Phật  pháp  rất  là  linh động, không  phải  là đã  thành 

hình  rồi  thì  không  thay  đổi  được, không  phải  khô  khan  cứng  ngắc.  Chúng  ta  ở  dưới 

hình thức nhân duyên nào, nó biểu hiện ra hình dạng gì, nhân người, nhân thời, nhân 

địa, nhân sự khác nhau, thật là sinh động, như vậy mới có thể khiến cho tất cả chúng 

sanh sanh tâm hoan hỉ, khiến cho tất cả chúng sanh có thể hoan hỉ học Phật, vậy thì 

mục đích này đã đạt rồi. 

Xin tiếp tục xem một đoạn ở dưới đây: 

Kinh văn: “Trung hữu tại địa giảng Kinh, tụng Kinh giả. Hữu tại địa thọ Kinh, 

thính Kinh giả. Hữu tại địa Kinh hành giả, tư đạo cập tọa thiền giả”. 

Đây là nói Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tình huống học tập sinh hoạt hàng ngày của 

các Ngài ở bên đó. Từ ở trên Kinh mà xem, Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có 

làm kinh doanh, không có buôn bán, cũng chẳng có những nghề nghiệp khác, thật sự 

thế giới đó là một trường học, chỉ có học, chỉ có giảng. Có thể nói là đích thật mười 

phương  chư Phật đã lập nên  ngôi trường ở  Thế giới  Tây  Phương Cực Lạc,  A Di  Đà 

Phật làm Hiệu trưởng, giáo viên là mười phương tất cả chư Phật Như Lai Pháp Thân 

Bồ Tát thường xuyên đến nơi đó để dạy học. 

Xin chư vị từ nơi Kinh điển này mà tỉ mỉ quan sát, Thế Giới Cực Lạc là một Trường 

Đại học Phật Giáo, chúng ta đến nơi đó không phải vì người khác, mà là để hoàn thành 

việc học đạo. Ở nơi đó chẳng có ngành nghề nào khác, cũng không giống trường đại 

học  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta.  Đại  học  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta  có  rất  nhiều 

khoa, có rất nhiều viện, Thế giới Tây Phương thì không có. Cách dạy học ở bên đó, 

thực tại  mà  nói,  cũng  giống  cách dạy  học ở  trường  tư thục  truyền  thống ngày  xưa ở 

Trung Quốc. Khi bạn đến nơi đó ai là giáo viên? Bạn ước muốn học với một vị thầy 

giáo nào thì vị thầy đó sẽ ở trước mặt bạn. Bạn thích Bồ Tát Quán Thế Âm, thì Bồ Tát 

Quán Thế Âm mỗi ngày đến dạy cho bạn. Bạn thích A Di Đà Phật, thì A Di Đà Phật 

cũng mỗi ngày đến dạy cho bạn. Bạn thích Bồ Tát Phổ Hiền, thì Bồ Tát Phổ Hiền là 

thầy  của  bạn.  Bạn  thích  Bồ  Tát  Di  Lặc,  thì  Bồ  Tát  Di  Lặc  sẽ  là  thầy  giáo  của  bạn. 

Những vị giáo viên khác bạn sẽ không thấy, bạn chỉ thấy thầy giáo của bạn thôi, thầy 

giáo của bạn hàng ngày dạy bạn. Nếu có nhiều người thích Bồ Tát Quán Âm thì phải 

làm sao? Bồ Tát Quán Âm tùy trường hợp mà hóa thân, trước mặt của mỗi người sẽ 

hóa thân ra để dạy bạn, vô lượng vô biên thân. Bạn không phải nóng lòng, bạn không 

cần  phải  sợ  đến  nơi  đó  mà  không  gặp,  không  thấy  thầy  giáo  mà  bạn  muốn  tìm,  các 

Ngài có vô lượng vô biên thân. Cho nên cảnh giới đó không thể nghĩ bàn. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc quả thật là không thể nghĩ bàn. Tại sao vậy? Số người 

đi đến nơi đó để cầu học (vãng sanh là đi cầu học) không biết được là có bao nhiêu, 

đến  từ  các  thế giới  khác  nhau,  mười  phương  vô lượng  vô  biên  chư Phật  sát  độ,  mỗi 

ngày không biết có bao nhiêu người vãng sanh đi đến nơi đó. Trình độ của người đi 

đến đó không như nhau, căn tánh không như nhau, không phải nói đi đến nơi đó A Di 

- 132 - 

Đà Phật sẽ xếp lớp cho bạn, bạn sẽ ở lớp này hay ở lớp kia. Như vậy rất phiền phức, 

đâu có cái chuyện phiền phức như vậy. Xác thực là tùy vào căn tánh của mỗi người, 

chẳng khác nào nói đi đến nơi đó cả thảy đều là dạy học riêng cho từng người, cho nên 

bạn thành tựu rất nhanh. Tâm của bạn có thể học  một pháp môn cùng với một thầy, 

trên tình hình tổng thể, cùng với cách dạy học của Tổ sư Đại đức ngày xưa của chúng 

ta  là  như nhau.  Tổ  sư  Đại  đức dạy  học  đều  là  mô  phỏng  theo  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, là có lý do từ đó, không phải các Ngài tự sáng tạo ra. Dạy cho bạn khai ngộ 

môn học, bạn thâm nhập một môn. Có thâm nhập sâu như vậy thì liền khai ngộ, sau 

khi khai ngộ thì bạn có thể học rộng nghe nhiều. 

Sự học rộng nghe nhiều này không phải bạn nghĩ ra là được. Tại sao vậy? Bạn có khả 

năng phân thân, bạn có khả năng biến hiện ra vô lượng vô biên thân, có thể cùng một 

lúc  đến  mười  phương  các  cõi  chư  Phật  để  tham  học.  Bạn  đi  cúng  dường  Phật,  cúng 

dường Phật là tu phước, bố thí cúng dường là tu phước, nghe Phật giảng Kinh thuyết 

pháp  tăng  trưởng  trí  huệ,  phước  huệ  song  tu.  Mỗi  ngày  đều  có  thể  cúng  dường  vô 

lượng  vô  biên  Phật,  nghe  vô  lượng  vô  biên  Phật  thuyết  pháp,  cho  nên  đến  Thế  giới 

Cực  Lạc  thành  Phật  không  khó.  Đến  tha  phương  thế  giới  muốn  thành  Phật,  ở  trong 

Kinh thường nói là phải trải qua ba đại A Tăng Kì kiếp, đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc thì không cần thiết. Chúng ta đọc ở trong Kinh Vãng Sanh, trong “Kinh Quán Vô 

Lượng Thọ” thì Phật nói rất là rõ ràng, Phật nói vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc phẩm 

hạ hạ, nếu muốn chứng được cứu cánh viên mãn vô thượng Bồ Đề thì phải cần 12 đại 

kiếp. Mười hai đại kiếp này chúng ta nghe thì rất là lâu, nhưng mà 12 đại kiếp cùng 

với vô lượng kiếp, ba Đại A Tăng Kì Kiếp thường hay nói ở trong Kinh thì thực tại mà 

nói là quá ngắn. Đây là nói Phàm Thánh Đồng Cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh. Nếu là ở 

Cõi  Thật  Báo  Độ,  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  thượng  phẩm  thượng  sanh, trong  lúc 

chúng ta đang suy nghĩ, thời gian đó rất là ngắn, thành tựu rất nhanh. Đây là nói những 

người vãng sanh căn tánh không như nhau. Cho nên chúng ta phải nỗ lực, không nên 

tham luyến cái thế gian này, thế gian tất cả mọi thứ nên buông xả, chúng ta nên tranh 

thủ đi đến Cực Lạc Thế giới để sớm thành Phật. Đây mới thật sự là người thông minh, 

là người chân thật có trí huệ, người thật sự có đại phước đức. 

Phải  buông  xả  chỗ  này,  thân  tâm  thế  giới  tất  cả  đều  phải  buông  xả,  phải  thuần  tịnh 

thuần  thiện.  Hôm  nay  chúng  ta  nói  đến  cương  lĩnh  chân  thật  này,  giống  như  trong 

“Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” Phật đã nói:  “Không để chút bất thiện nào xen tạp” . 

Tâm của chúng ta, lời nói của chúng ta, việc làm của chúng ta không thể có một chút 

nào bất thiện. Tâm của chúng ta thanh tịnh, cũng không thể có một chút bất tịnh nào 

xen tạp. Quả nhiên tu đến thuần tịnh thuần thiện, bạn niệm Phật vãng sanh thì sẽ sanh 

Thật Báo Trang Nghiêm độ, không phải là Phàm Thánh Đồng Cư độ, cũng không phải 

là Phương Tiện Hữu Dư độ. Chúng ta phải tranh thủ lấy được cái phẩm vị này. Đến 

được Thế giới Tây Phương Cực Lạc nhanh chóng thành Phật, trong thời gian ngắn thì 

thành Phật, tại sao không tranh thủ chứ? Quả nhiên nếu tranh thủ, hiện giờ bạn phải 

học tập trước tiên tu tâm thanh tịnh, tu tâm thuần thiện. Tâm thuần thiện chính là tâm 

- 133 - 

thanh tịnh. Trong tất cả pháp thế xuất thế gian không nên so đo nữa, không nên phân 

biệt nữa, không thể chấp trước nữa. Còn một chút phân biệt chấp trước thì chúng ta sai 

rồi, e rằng Phàm Thánh Đồng Cư độ cũng không đến được. Tại sao vậy? Vọng tưởng 

phân biệt chấp trước là nghiệp chướng. 

Vì  sao  khi  sáu  căn  của  chúng  ta  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  thì  nghiệp  chướng  của 

chúng ta vẫn khởi hiện vậy? Vì sao chư Phật Như Lai Pháp Thân Bồ Tát sáu căn tiếp 

xúc với cảnh giới sáu trần đều không sanh vọng niệm vậy? Các Ngài không có phân 

biệt chấp trước chỗ nào cả. Chúng ta thì có, Phật Bồ Tát thì không có. Cái chân tướng 

sự thật này, cái đạo lý này trong Kinh điển Đại thừa nói rất là thấu đáo. Cái bịnh này 

của chúng ta ngày nay, Kinh Đại thừa tuy là có đọc nhưng không hiểu. Không hiểu thì 

phải làm sao? Đọc chưa đủ, nghe chưa đủ, phải nghe nhiều, phải đọc nhiều. Một ngày 

nào đó bạn đọc hiểu được rõ ràng rồi, đọc được giác ngộ rồi, cái tướng giác ngộ này là 

gì? Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, bạn sẽ không 

còn khởi tâm động niệm nữa, tâm của bạn đã thanh tịnh rồi, tâm của bạn đã bình đẳng 

rồi, lúc đó cái niệm  này của bạn cầu sanh tịnh độ, quả báo thù thắng chẳng gì bằng. 

Cảnh  giới  này,  mỗi  một  vị  đồng  tu  chúng  ta  trong  cuộc  đời  này  đều  có  thể  tu  thành 

tựu, đều có thể đạt được, vấn đề là bạn có chịu làm hay không? 

Chúng ta xem cuộc sống của các Ngài:  “Hữu tại địa giảng Kinh” . Giảng Kinh có hai 

loại, một là Phật vì đại chúng mà giảng Kinh, hai là người vãng sanh về Tây Phương 

giảng lại. Quí vị nên nhớ kỹ, phục giảng, bắt đầu ở bên đó học, nhất định là không thể 

thêm một chút nào ý nghĩ của chính mình vào trong đó. Cái ý nghĩ đó vừa thêm vào là 

sai rồi. Tại sao sai vậy? Bởi vì Phật giảng Kinh không có ý nghĩ, lúc mà bạn thêm vào 

một chút ý nghĩ là không phải lời của Phật nói rồi, đó là lời của bạn nói. Cái đạo lý 

này rất là sâu sắc. Từ xưa đến nay, người học giảng Kinh thì nhiều, có mấy người học 

thành tựu? Một trăm người học giảng Kinh đại khái có khoảng một - hai người thành 

tựu, nguyên nhân tại sao vậy? Một - hai người đó là người thật thà, người biết tuân thủ 

quy tắc, đó chính là sư phụ giảng thế nào thì mình giảng như thế ấy, không có thêm 

một tý nào cả, vậy thì họ thành tựu. Tại sao vậy? Tâm họ đã định rồi. Điều này quan 

trọng. Tu học xuất thế pháp chính là giới định huệ, rời xa giới định huệ thì không phải 

là pháp xuất thế, không phải là Phật pháp, mà là thế gian pháp. 

Giới là gì vậy? Quy củ. Bạn không tuân thủ quy củ. Định là gì vậy? Định là nhất tâm. 

Bạn  đã  khởi  tâm  động  niệm,  tam  tâm  nhị  ý.  Huệ  là  quán  chiếu.  Bạn  không  có  quán 

chiếu, bạn chỉ phân biệt chấp trước. Cho nên bạn đã hoàn toàn phá hoại Phật pháp rồi, 

bạn không có Phật pháp. Thiệt thòi là ở tại chỗ này. Cho nên sự thành tựu hoàn toàn là 

xem niềm tin của bạn đối với thầy giáo. Ấn Quang Đại Sư nói rất hay, một phần thành 

kính được một phần thành tựu, mười phần thành kính được mười phần thành tựu. Bạn 

thành  tựu  cao  hay  thấp,  hoàn  toàn  là  xem  mức  độ  tôn  trọng  của  bạn  đối  với  lão  sư, 

chắc chắn là tỉ lệ thuận. Đạo lý này trong ngoài xưa nay đều là không thay đổi. Không 

những đây là chân lý, vĩnh hằng không thay đổi ở thế gian này của chúng ta, mà biến 

pháp giới  hư không giới, tất  cả chư Phật Như Lai giáo hóa  chúng sanh cũng là vĩnh 

- 134 - 

hằng không thay đổi. Đừng có cho rằng cách này là vụng về, trong sự vụng về này có 

sự  cứu  cánh  viên  mãn,  sự  thành  tựu  không  thể  nghĩ  bàn.  Bạn  phải  tuân  thủ  phương 

pháp  này,  phương  pháp  xứng  tánh.  Không  tuân  thủ  phương  pháp  này,  bạn  hãy  suy 

nghĩ  xem,  điều  đó  sẽ  lưu  vào  trong  A  Lại  Da  Thức  của  bạn,  vậy  là  không  có  xứng 

tánh. Giới định huệ xứng tánh, làm trái với giới định huệ là không xứng tánh. Không 

xứng  tánh, pháp  thế gian  có  thể  thành  tựu  nhưng  không  thể  thành  tựu  pháp  xuất  thế 

gian, vì không tương ưng. 

Cho nên ở chỗ này nói đến giảng Kinh, chúng tôi đặc biệt coi trọng việc học giảng và 

việc giảng lại. Tiêu chuẩn của ngày xưa, tự bản thân không thể khai ngộ, Giáo hạ là 

đại khai viên giải, Tông môn là minh tâm kiến tánh, chưa có đạt được cảnh giới này 

thì hoàn toàn phải giảng lại. Đạt được cảnh giới này rồi, thông qua sự ấn chứng của sư 

phụ,  sư  phụ  nói  được  thì  có  thể  giảng  tùy  theo  suy  nghĩ  của  bạn,  suy  nghĩ  của  bạn 

không  có  sai.  Suy  nghĩ  của  bạn  tại  sao  không  có  sai?  Vì  bạn  đã  kiến  tánh  rồi,  cái  ý 

nghĩ đó của bạn là từ trong tự tánh lưu xuất ra. Những điều lưu xuất ra từ nơi tự tánh 

thì cùng với lời của chư Phật Bồ Tát nói nhất định là tương ưng, nhất định là không có 

trái ngược nhau. Tâm đồng với tâm Phật, nguyện giống như nguyện của Phật, niềm tin 

giống  như  niềm  tin  của  Phật,  đến  lúc  đó  là  được  rồi.  Cho  nên,  trước  đây  tiêu  chuẩn 

như thế này. Chúng ta muốn đạt được sự thành tựu giống như Tổ sư Đại đức thì vẫn 

phải dùng tiêu chuẩn của cổ Thánh tiên Hiền, nhất định không dùng tiêu chuẩn hiện tại 

của chúng ta. Đây là nói đến sự giảng Kinh. 

Sau đó là việc tụng Kinh. Tụng Kinh tức là đọc tụng. Do vậy mới biết, trong Kinh Thế 

Tôn thường hay dạy cho chúng ta  “thọ trì đọc tụng vì người diễn nói” , công việc hàng 

ngày  của  những  người  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc là làm  cái  việc  này:  Thọ trì 

đọc tụng vì người diễn nói. Chư vị đồng tu cùng học tập với nhau, chúng ta không thể 

nói nghiên cứu. Nói cùng nhau nghiên cứu đó là phàm phu, không phải là Thánh nhân, 

tại sao vậy? Sự nghiên cứu sẽ rơi vào trong sự hiểu biết, lời của Phật Bồ Tát đã nói 

chúng  ta  làm  sao  có  thể  nghiên  cứu  chứ?  Nghiên  cứu  là  gì?  Trình  độ  của  chúng  ta 

cùng với các Ngài ngang nhau thì mới có thể. Chúng ta cùng các Ngài không ngang 

nhau,  thì  chúng  ta  làm  sao  có  thể  nghiên  cứu  các  Ngài  được  chứ?  Càng  nghiên  cứu 

càng sai, càng xa chuẩn mực. Cho nên trong nhà Phật gọi là tham cứu  không nói là 

nghiên  cứu.  Tham  cứu  là  gì?  Là lìa  tâm  ý  thức.  Lìa  tâm  ý  thức  thì  gọi  là  tham  cứu, 

dùng  tâm  ý  thức  thì  gọi  là  nghiên  cứu.  Phật  pháp  nghiên  cứu  thì  không  được,  phải 

tham cứu. 

Cái gì gọi là tâm ý thức? Thức là phân biệt, ý là Mạc Na, ý là chấp trước, tâm là thức 

thứ tám, lưu  lại  hình ảnh. Không dùng  tâm  ý  thức thì  không  có  phân  biệt, không  có 

chấp trước, không có lưu lại hình ảnh. A Lại Da, Mạc Na ý thức không dùng, đây gọi 

là tham cứu. Rời sự tham cứu, tâm ý thức, rời tâm ý thức, thật sự mà nói chính là dùng 

chân tâm. Tâm ý thức là vọng tâm. Bên trong vọng tâm là nghiên cứu, bên trong chân 

tâm là tham cứu. Việc này nên làm cho rõ ràng, cho minh bạch. Cho nên mọi người 

hãy cùng tham cứu với nhau. 

- 135 - 

 “Hữu  tại  địa  thọ  Kinh” .  Thọ  tức  là  tiếp  nhận,  nghe  Phật  giảng  Kinh,  nghe  đồng  tu 

giảng  Kinh.  Ở  chỗ  này  cũng  có  đạo  lý,  chúng  ta  có  thể  nhận  thức  được.  Phật  giảng 

Kinh  cho  chúng  ta  giảng  một  lần,  Phật  có  giảng  lại  lần  thứ  hai  cho  chúng  ta  hay 

không? Không có. Nhưng khi bạn ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, một bộ Kinh thì 

có thể nghe vô số lần, tại sao vậy? Vì vô số đồng tu, mỗi một người đều đến giảng lại 

một lần, vậy không phải bạn nghe vô số lần sao? Nghe nhiều lần như vậy làm sao mà 

không khai ngộ được chứ? Chúng ta ở đây nghe quá ít, nên bạn không thể khai ngộ. 

Bạn nghe nhiều rồi thì sẽ khai ngộ. Giảng nhiều rồi cũng khai ngộ. Phải nghe nhiều, 

phải giảng nhiều. Trước khi được đại triệt đại ngộ, nghe nhiều giảng nhiều sẽ nâng cao 

cảnh  giới  của  mình, giúp  cho  bản  thân  mình  khai  ngộ. Nhiều lần sẽ  có  tiểu  ngộ. Cổ 

nhân nói tích tiểu ngộ thành đại ngộ, tích đại ngộ thành đại triệt đại ngộ. Cho nên một 

ngày không thể không đọc Kinh, một ngày không thể không giảng Kinh. 

Giảng  Kinh  mà  không  có  người  nghe  thì  cũng  phải  giảng.  Tại  sao  vậy?  Không  có 

người nghe nhưng có quỉ thần nghe. Mắt phàm của bạn không nhìn thấy, số lượng quỉ 

thần  đến  nghe  giảng  Kinh  so  với  chúng  ta  thì  nhiều  không  kể  siết,  làm  sao  mà  nói 

không có người nghe chứ? Trong giai đoạn học tập của bản thân mình, hiện nay đã có 

máy móc, bạn mở máy thu âm, bạn giảng họ cũng đang nghe. Sau khi giảng xong thì 

mở  ra  phát  lại, tự  mình nghe lại những  điều  đã giảng. Bạn  giảng  có  hay  hay không, 

người khác sẽ không phê bình bạn. Sau khi bạn giảng xong, đem băng mở ra phát lại 

từ đầu, bản thân mình nghe lại một lần, tự mình nhận xét lấy chính mình, tự bản thân 

mình sửa đổi thì bạn mới có thể tiến bộ. Nếu không học tập như vậy thì làm sao bạn có 

thể học được tiến bộ? 

Nếu  muốn khai ngộ, đức hạnh là then  chốt chủ  yếu  của sự  khai ngộ. Đức hạnh này, 

quan  trọng  nhất  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  địa  phải  thanh  tịnh.  Chân  thành,  thanh  tịnh, 

bình đẳng, điều này có thể giúp cho bạn khai ngộ. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng 

phải áp dụng trong cuộc sống hàng ngày, không phải nói tôi tụng Kinh đọc Kinh là tôi 

đã chân thành thanh tịnh bình đẳng rồi. Kinh điển kết hợp lại, đối với mọi người, với 

sự việc, với mọi vật, vậy là bạn không thanh tịnh, không bình đẳng, không chân thành 

rồi, trong lúc bạn đang dạy học cũng là giả, cũng không phải là chân thành. Nhất chân 

nhất thiết chân. Bất luận là đối với người, vật, việc như thế nào cũng đều là một mực 

chân thành, một mực thanh tịnh bình đẳng thì bạn mới có thể vào được, như vậy mới 

giống một vị Phật, giống một vị Bồ Tát, giống một người học Phật. 

Có thể có người muốn hỏi, tôi dùng sự chân thành thanh tịnh bình đẳng đối với người, 

còn người thì dùng sự giả dối để lừa gạt tôi, vậy có phải là tôi bị thiệt thòi, bị mắc bẫy 

không? Điều này thì phải hỏi bạn, bạn chịu làm Phật,   làm Bồ Tát hay là làm phàm 

phu ở trong lục đạo? Nếu bạn muốn tiếp tục ở trong ba nẻo sáu đường thì bạn cứ giả 

dối, bạn để cho mình bị nhiễm ô, bạn so đo sự hơn thiệt. Điều không bình đẳng chính 

là sự hơn thiệt. Nếu như bạn thật sự muốn làm Phật, làm Bồ Tát thì bạn nhất định phải 

dùng sự chân thành thanh tịnh bình đẳng, như vậy nhân quả mới tương ưng. Bạn cho 

rằng mình bị thiệt thòi rồi, cổ nhân có một câu nói rất là hay:  “Thiệt thòi là phước” . 

- 136 - 

Người mà chịu thiệt thòi là họ đã vượt qua sáu cõi, vượt qua mười pháp giới, họ đã đi 

làm Phật, làm Bồ Tát rồi, là người có phước báo thật sự. Bạn không chịu bị thiệt thòi, 

vậy cũng được, không chịu thiệt thòi thì tiếp tục đi trong sáu nẻo luân hồi, tiếp tục đi 

trong  ba  đường  ác.  Cho  nên  người  chịu  thiệt  thòi  là  người  có  phước.  Người  không 

chịu thiệt thòi  thật  sự là  đã  chịu thiệt  thòi  rồi. Ở tại chỗ này  bạn  thật  sự  có thể  nhìn 

thấu thì bạn sẽ học được. 

Câu dưới đây:  “Hữu tại địa Kinh hành giả, tư đạo cập tọa thiền giả” . Sự hoạt động 

này đều ở tại mặt đất. Kinh hành, thời xưa từ này được dịch là hành đạo, ý này là gì 

vậy? Phải đem tánh đức áp dụng vào trong cuộc sống thực tế của bản thân mình, đây 

gọi là hành đạo. Hiện nay, chú giải này  của  Hoàng  Niệm  Lão  cũng là dùng chú dẫn 

của người xưa, giống như ở trong Niệm Phật đường nhiễu Phật, nhiễu Phật gọi là kinh 

hành, là để đối trị buồn ngủ cho người mới biết tu. 

Mọi người trong lúc tu học có hai dạng khuyết điểm rất dễ mắc phải. 

Một  cái  gọi  là  hôn  trầm. Hôn trầm là ngủ gật. Lúc nào thì dễ bị hôn trầm nhất? Là 

trong lúc chỉ tịnh, trong lúc chỉ tịnh niệm Phật, chúng ta thường hay mắc phải. Trong 

Niệm Phật đường có người ngủ rồi còn ngáy nữa. Thiền đường cũng không ngoại lệ, 

chỉ mới vừa ngồi xuống, chưa được mấy phút thì đã ngủ rồi, cho nên mới kêu bạn kinh 

hành, gọi bạn nhiễu Phật. Trong lúc nhiễu Phật mà cũng có người vừa đi vừa ngủ gật. 

Bản thân mình có khuyết điểm nào thì phải biết dùng phương pháp nào để đối trị. 

Một  khuyết  điểm  khác  là  trạo  cử. Trạo cử là một danh từ Phật học, trong tâm hồi 

hộp lo âu, vọng niệm loạn xạ. 

Hai  loại  khuyết  điểm  này  trong  lúc  tu  tập  đều  rất  dễ  mắc  phải.  Hôn  trầm  thì  dùng 

phương pháp kinh hành hoặc là lễ Phật để đối trị. Khi bị trạo cử thì dùng thiền định 

hoặc tĩnh tọa. Xem bản thân mình có khuyết điểm nào thì dùng phương pháp đó để đối 

trị. Đây là lúc đang tu tập ở trong giảng đường, áp dụng trong lúc tu tập ở trong Niệm 

Phật đường, trong thiền đường. 

Nghĩa  rộng  là  những  điều  chúng  ta  học  được  trong  lúc  công  phu  nên  áp  dụng  vào 

trong cuộc sống. Nếu như không thể áp dụng vào trong cuộc sống, vậy thì bạn sai rồi, 

điều học được không sử dụng. Áp dụng vào trong cuộc sống, trong Kinh điển thường 

nói đi đứng nằm ngồi đều ở trong định, như vậy là đúng, là đi đứng nằm ngồi cùng với 

giới định huệ là tương ưng. Đây thật sự là hành đạo. Hành đạo có công phu rồi. Nhìn 

thấy ở chỗ nào? Nhìn thấy ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, đặc biệt là Thiện Tài Đồng 

Tử 53 lần tham vấn. Bạn thấy 53 vị thiện tri thức đó, các Ngài là trong cuộc sống đều 

là  hành  đạo,  là  Kinh  hành.  Trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  công  việc  đối  nhân  xử  thế, 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều tương ưng với tánh đức. Hay nói cách khác, 

tánh đức là tương ưng với giới định huệ. Phật pháp là từ trên cương lĩnh này mà nói, 

tam học, lục độ hoặc là nói tương ưng với 37 phẩm trợ đạo, đây là thật sự hành đạo. 

- 137 - 

 “Tư đạo” , cái “tư” này không phải là ở đó suy nghĩ. Nếu suy nghĩ thì như trong Kinh 

đã nói đó gọi là suy nghĩ lung tung. Lúc ở trên giảng đài tôi thường hay nói về điều 

này. Trước đây tôi nói nhiều về việc này. 

Ý nghĩa của Kinh là không thể suy nghĩ, nếu nghĩ là sai rồi. Tại sao vậy? Phật không 

có ý nghĩ, vậy làm sao bạn có thể dùng ý thức để suy nghĩ. Phật là từ nơi tự tánh mà 

lưu xuất ra ngôn ngữ, cái ngôn ngữ này là vô lượng nghĩa. Bởi vì nó không có ý nghĩa, 

cho nên nó có vô lượng nghĩa. Nếu nó có ý nghĩa là nó cố định, chính là cái ý nghĩa 

này, nó không thể có cách nói khác nữa. Cho nên Kinh của Phật mỗi câu mỗi chữ đều 

không thể giảng hết, vĩnh viễn giảng không hết. Là linh động thì làm sao mà bạn có 

thể suy nghĩ? Vừa nghĩ thì biến thành những thứ cứng nhắc rồi. Cổ nhân nói cố định 

trong một câu, làm sao mà bạn khai ngộ được? Không thể dùng vọng tưởng. Trí huệ 

của bạn chưa khai, thật sự là phải y theo quy củ mà học. Nhân giới được định, nhân 

định khai huệ, y theo cách của Tổ sư Đại đức dạy bảo cho chúng ta mà làm. Phương 

pháp thì rất cục mịch, không có quan trọng, bạn mà tuân thủ được thì gọi là trì giới. Y 

theo  cách  này  thì  nhân  tâm  sẽ  định  lại,  không  có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt, 

không có chấp trước. Thật sự mà làm như vậy, làm lâu rồi, từ từ tâm của bạn sẽ định 

trở lại. Định sẽ khai trí huệ, định nhỏ thì khai huệ nhỏ, định lớn thì khai huệ lớn. Cho 

nên cái chữ “tư” này không phải là tư tưởng, chữ “tư” này được xem là hiểu rõ. 

Sơ  học, cương  lĩnh tu  học  là giới  định huệ. Sau khi khai  trí huệ  rồi  thì  không gọi là 

giới định huệ, mà gọi là Văn Tư Tu. Giới định huệ là tam học, văn tư tu là tam tuệ. 

Sau khi trí huệ khai rồi, vậy là bạn tu tam tuệ. 

Tam tuệ, cái gì gọi là văn? Văn đại biểu cho sự tiếp xúc, mắt thấy sắc gọi là văn, tai 

nghe tiếng  cũng gọi là  văn. Sáu  căn tiếp xúc với  cảnh  giới  sáu  trần bên  ngoài, dùng 

một chữ làm đại biểu gọi là văn. Tư là gì? Không phải thật sự là đi suy nghĩ, thật suy 

nghĩ là sai rồi. Tư đại biểu cho sự hiểu rõ, vừa tiếp xúc thì hiểu rõ. Phàm phu sau khi 

tiếp xúc, suy  nghĩ  một lúc  mới  hiểu  được. Cho  nên dùng chữ tư,  nó đại biểu  cho sự 

hiểu rõ, không thể suy nghĩ. Suy nghĩ rồi mới hiểu thì không phải là tư, vậy là sai rồi, 

đó là ý thức, đã rơi vào trong ý thức rồi. Tu là gì? Tu là không mê. Hiểu rõ thì không 

có mê, nhất định là không có sai lầm, cho nên gọi là tam tuệ. Văn tuệ - tư tuệ - tu tuệ, 

một là ba, ba là một, văn tư tu tam tuệ là trong một sát na thì viên mãn. Không phải 

nói trước tiên là nghe, nghe rồi mới suy nghĩ, sau khi suy nghĩ mới tu. Đâu có Bồ Tát 

nào vụng về như vậy, như vậy cũng không bằng Tiểu thừa tu giới định huệ rồi. Cho 

nên ý nghĩa của tam học và tam tuệ nhất định phải làm cho rõ ràng, minh bạch, nhất 

định không thể có sự hiểu nhầm. Cho nên cái tư đạo này chính là tư tuệ. 

 “Cập tọa thiền giả” . Tọa thiền ở chỗ này có phải là ngồi ở đó không? Không phải vậy, 

bạn cho rằng ngồi ở dưới một gốc cây là ngồi thiền là bạn đã chấp tướng rồi, bạn đã 

khởi phân biệt chấp trước rồi. Đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Cái từ tọa này là 

đại biểu cho sự bất động, người ngồi ở chỗ đó rất trang nghiêm bất động, lấy cái ý này. 

Cái gì bất động? Tâm bất động, không phải là cái thân này bất động, thân thì không 

cần thiết. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” có nói lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Nếu như thật 

- 138 - 

sự  là  thân  cũng  không  thể  động,  thì  việc  gì  cũng  không  thể  làm  được.  Ở  trong  đạo 

tràng này, lúc mọi người đều ngồi thiền thì người nấu cơm cũng chẳng có. Trong “Lục 

Tổ Đàn Kinh” nói rất hay, cái gì gọi là tọa? Không khởi tâm, không động niệm gọi là 

tọa. Cái gì gọi là thiền? Ngoài không chấp tướng gọi là thiền, trong không động tâm 

gọi là định. Cho nên hai từ tọa thiền cần phải làm cho rõ ràng. Tuyệt đối không phải là 

ngồi xếp bằng ở chỗ nào đó, mặt xoay vào tường thì gọi là tọa thiền, thiền như vậy thì 

có tác dụng gì chứ? Sáu căn ở trong cảnh giới của sáu trần, mắt nhìn thấy sắc không bị 

ảnh hưởng của sắc tướng bên ngoài, đây gọi là thiền. Bạn không chấp tướng. Ở bên 

trong  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  đây  gọi  là  định.  Thiền  định,  nhãn  căn  đã  nhập 

vào định ở trong sắc trần rồi, tai nghe tiếng, tai đã nhập định ở trong thanh trần rồi, sáu 

căn đã vào định ở tại nơi sáu trần rồi, đây gọi là tọa thiền. Chúng ta phải biết cái đạo lý 

này. Cho nên chư Phật Bồ Tát, không chỉ là Pháp Thân Bồ Tát, điều này thì không cần 

phải  nói,  mà  Quyền  Giáo  Bồ  Tát,  Thanh Văn,  Duyên  Giác,  các  Ngài  tuy  là  chưa  có 

kiến tánh, cự ly kiến tánh không còn xa, ở trong Lục Tức Phật của Thiên Thai Đại Sư 

đã nói, các Ngài là Phật tương tợ rồi, tuy là chưa đắc được phần chứng, tương tợ chính 

là rất gần rồi. Hay nói cách khác, công phu của các Ngài đều có thể thực tiễn vào trong 

cuộc sống hàng ngày, ở trong công việc, trong xử sự đối người tiếp vật, các Ngài tu 

giới định huệ ngay tại chỗ này. Tu thiền định, tu bát nhã, bát nhã là rõ ràng mạch lạc 

phân minh sáng tỏ, đây là trí huệ, như như bất động là thiền định. Định huệ học ngang 

nhau. Nếu như bạn đã biết rồi thì ở chỗ nào mà không phải là đạo tràng? Nơi nơi đều 

là đạo tràng, mọi lúc đều là đạo tràng, xưa nay chưa hề rời khỏi đạo tràng, bởi vì bạn 

đang  hành  đạo.  Nếu  bạn  không  biết,  cho  dù  bạn  đang  ở  trong  chánh  điện  thì  chánh 

điện này cũng không phải là đạo tràng, bởi vì bạn đang ở chỗ này mà không có hành 

đạo, bạn không đạt được đạo. Thật sự ở nơi này hành đạo thì đạt được đạo, thì nơi này 

chính là đạo tràng. 

Đoạn  này  là  nói  ở  trên  mặt  đất.  Nơi  mặt  đất  có  phải  là  mức  độ  hơi  kém  một  chút 

không? Không thấy được. Đoạn dưới đây là nói ở trong không trung. Có người thích ở 

nơi mặt đất, có người thích ở trong không trung, chúng ta làm sao mà biết được chứ? 

Cho  nên  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  cho  dù  là  người  vãng  sanh 

phẩm hạ hạ, trong Kinh có nói với chúng ta, trong 48 lời nguyện cũng là nói như vậy, 

đều là A Duy Việt Chí Bồ Tát. A Duy Việt Chí là từ thất địa trở lên. Có Bồ Tát nào từ 

thất  địa  trở  lên  mà  không  thể  Kinh  hành  tọa  thiền,  tư  đạo  ở  trên  không  trung  chứ? 

Đương nhiên là có thể. Do đây mới biết, chỗ này đã nói sở thích của mỗi người không 

giống nhau, có người thích ở trên mặt đất, có người thích ở trong không trung, chúng 

ta nên biết cái đạo lý này. Từ nơi này nhìn thấy Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ở nơi 

đó học tập thật sự là được đại tự tại. Những điều mà sáu căn của bạn tiếp xúc đều là 

cảnh giới của Phật Bồ tát, cho nên khi đi đến nơi đó thì được oai thần bổn nguyện của 

A  Di  Đà  Phật  gia  trì.  A  Di  Đà  Phật  dùng  cách  gì  để  gia  trì  vậy?  Chúng  ta  nên  biết, 

cách của Ngài dùng chính là hoàn cảnh. Trong hoàn cảnh này thanh tịnh, không bị ô 

nhiễm, bạn muốn nhiễm ô cũng nhiễm không được. Trong hoàn cảnh này bạn không 

- 139 - 

thể khởi tham sân si được, bạn không thể tự tư tự lợi được, tại sao vậy? Trong tâm bạn 

mà  có  ý  định, tất  cả  bạn  đều  dễ  dàng  đạt được,  cái  ý  niệm  tham  sân  si  đó  sẽ  không 

khởi lên. Ngày nay chúng ta tại sao biết được tâm tham? Tại vì điều mà bạn mong đạt 

được là quá hiếm, quá hiếm, không thể đạt được, cho nên bạn cho nó là quý giá. Thật 

ra cái thế gian này của chúng ta, cái gì đối với chúng ta là quý giá nhất? Quý giá bậc 

nhất  là  không  khí.  Có  ai  tham  không  khí  đâu?  Có  ai  lấy  không  khí  về  làm  của  báo, 

đem  về  mà  nhà  cất  giấu  đâu?  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  vàng  bạc  châu  báo  thì 

cũng giống như không khí vậy, ai mà đi lấy những thứ này đem về nhà tích lũy riêng 

cho mình chứ? Cho nên tất cả vật chất ở đó là tùy tâm mình muốn nó sẽ tự hiện ra, tâm 

tham  sẽ không khởi. Không có  tâm  tham  thì không có  sân nhuế.  Hoàn  cảnh  tốt, cho 

nên khi đến được nơi đó thì phiền não cũng không khởi lên được, lâu ngày phiền não 

không đoạn thì cũng tự nhiên mất đi. Kỳ diệu là ở chỗ này. 

Thời gian hết rồi, hôm nay chúng tôi giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật… 



Tập 276 

Khoa đề: “Canh Nhị – Tại Hư Không”. 

Kinh văn: “Hữu tại hư không giảng tụng thọ thính giả, kinh hành, tư đạo cập tọa 

thiền giả”. 

Hôm qua, trong phần Kinh văn chúng ta đã xem thấy tình trạng đời sống tu học của 

một  số  đại  chúng  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở  trên  mặt  đất  cũng  có,  ở  trên  hư 

không cũng có, không có gì mà không tự tại. Cổ đức nói ở trên mặt đất thì đại khái là 

người có công phu tu hành kém  một chút, ở trong không trung thì có thể là cao hơn 

một chút. Cách nói này chúng ta cảm thấy có hơi miễn cưỡng. Vì sao vậy? Vì không 

tương ưng với bổn nguyện của Phật A Di Đà. 

Ở trong bổn nguyện của Phật A Di Đà đã nói với chúng ta rất rõ ràng, Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc cùng với tất cả Sát Độ của chư Phật, những địa phương không như 

nhau này thì Thế giới Cực Lạc là một thế giới bình đẳng chân thật. Đây là việc không 

thể nghĩ bàn. Vì sao vậy? Tất cả chúng sanh căn tánh không tương đồng, phiền não tập 

khí cũng không như nhau, việc này thì mọi người đều biết, mặc dù ở trên “Kinh Hoa 

Nghiêm” chúng ta đã xem thấy vẫn là việc không bình đẳng như vậy. Vì sao vậy? Nó 

có 41 tầng bậc, là thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa và Đẳng Giác, đó là sự 

không bình đẳng. Thế giới Tây Phương tuy là có bốn độ ba bậc chín phẩm, nhưng mà 

đó là sự bình đẳng. 

Ba  đời  tất  cả  chư  Phật  mười  phương  đều  tán  thán  đối  với  Phật  A  Di  Đà  là   “Quang 

 trung cực tôn, Phật trung chi vương”  không phải là không có đạo lý. Tầng bậc có hay 

không? Có thứ bậc, nhưng mà nó bình đẳng, họ đều cư ngụ ở trong một hội. Đây là 

cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn,  thế  giới  mười  phương  đều  không  có,  duy  chỉ  có  Thế 

- 140 - 

giới  Cực  Lạc  là  có. Đây  là  ở  trong  bổn  nguyện  đã  nói  thường  là  những  người  được 

vãng  sanh   “đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát” .  Ở  chỗ  này  không  hề  nói  thượng  phẩm 

thượng sanh là A Duy  Việt Trí, nhưng đã nói “giai thị” thì đã bao gồm Phàm Thánh 

Đồng Cư Độ hạ hạ phẩm vãng sanh cho đến Thật Báo Trang Nghiêm Độ thượng phẩm 

thượng sanh, đây mới gọi là “giai thị”. Câu Kinh văn này vô cùng quan trọng. 

Chúng ta hiểu được đạo lý, hiểu được chân tướng sự thật, thì ở trên mặt đất hay ở trên 

không trung là tùy vào sự ưa thích của mỗi người. Tôi thích ở trên mặt đất, người kia 

thì thích ở trên không trung. Ưa thích việc ở trên không trung thì nhà cửa cung điện 

của  bạn  tự  nhiên  sẽ  bay  lên  không  trung,  sẽ  bay  lên  trên  cao.  Cách  nói  như  vậy  thì 

tương ưng với nghĩa nói ở trong Kinh. Vì thế, Thế giới Tây Phương đích thực là nơi 

đáng để cho chúng ta hướng về, chúng ta phải nên phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. 

Trong chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói đến việc tọa thiền, ông đã trích dẫn chú 

giải của các Đại đức xưa. Việc ngồi thiền phía trước cũng đã nói qua với các vị, nhưng 

cách  nói  của  các  Đại  đức  xưa  thì  chúng  ta  cũng  phải  biết,  đây  là  thuộc  về  Phật  học 

thường thức. Thiền là tiếng Phạn, là Thiền Na, ý nghĩa là tĩnh lặng suy nghĩ. Thiền Na 

là lấy tịch tĩnh làm thể. Tuy là tịch tĩnh, nhưng nó có tác dụng quán chiếu. 

Sự việc này rất khó hình dung, cho nên người xưa thường hay dùng nước để làm ví dụ. 

Nước ở trong trạng thái tĩnh lặng thì cũng như là một cái gương soi, cho nên thể của 

nó phải tĩnh, không thể động. Sau khi tĩnh lặng thì nó mới quán chiếu, giống như cái 

gương  soi  vậy,  sơn  hà  đại  địa  đều  phản  chiếu  bên  trong  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch. 

Chúng ta muốn có cảnh giới này thì phải tĩnh, phải định mà quán chiếu, đây là chiếu. 

Đây là ý nghĩa của thiền. 

Thiền  là  Phật  tâm.  Chúng  ta  nghe  đến  danh  từ  “Phật  tâm”  này  đừng  nên  nghĩ  rằng 

Thích Ca Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật, tất cả chư Phật. Tâm của mỗi một người trong 

chúng ta cùng với Phật tâm không có khác nhau. Phật tâm chính là chân tâm, chính là 

thiền tâm. Ý nghĩa này của thiền thì chúng ta đã hiểu rồi, thanh tịnh bất động lại có thể 

chiếu kiến, cho nên nó không phải là chết cứng mà nó là sống động. Nếu như chỉ có 

định không có chiếu thì không gọi là thiền, đó chỉ có thể gọi là định chứ không thể gọi 

là thiền định. 

Trong việc thiền định nhất định phải có sự quán chiếu, vì có trí. Quán chiếu là trí huệ 

Bát Nhã vốn có của tự tánh. Cái chiếu này chúng ta rất khó mà tưởng tượng được. Vì 

sao vậy? Dùng nước để làm ví dụ, dùng gương soi để làm ví dụ, nó chỉ có thể chiếu 

được  bề  ngoài,  không  thể  chiếu  xuyên  thấu  được,  còn  tác  dụng  của  thiền  tâm  là  nó 

nhìn  thấu  được.  Cái  năng  lực  nhìn  thấu  đó  chúng  ta  không  có  cách  gì  tưởng  tượng 

được. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói với chúng ta, ở bên trong một hạt vi trần, một sợi 

lông, một lỗ chân lông có vô lượng vô biên thế giới chư Phật, tuyệt đối không chỉ là 

hạt cải chứa núi Tu Di. 

Hạt cải là hạt của cây cải, nó vẫn rất lớn, hạt của nó vẫn còn lớn lắm, ở trong hạt cải có 

chứa núi Tu Di, núi Tu Di không có thu nhỏ, hạt cải lại không có phình to. Núi Tu Di 

- 141 - 

nằm  được  ở  hạt  cải,  chúng  ta  rất  khó  mà  tưởng  tượng.  Phật  nói  với  chúng  ta  chân 

tướng sự thật, hạt vi trần so với hạt cải thì nhỏ hơn quá nhiều quá nhiều. Hạt vi trần thì 

mắt thường chúng ta nhìn không thấy, ở trên Kinh Phật thường hay nói, để cho chúng 

ta từ trong ví dụ của Phật mà tưởng tượng ra hạt vi trần. 

Phật đã nói như thế nào? Phật từ bụi lông trâu (con trâu thì chúng ta đã thấy qua), trên 

cái đầu nhọn của lông con trâu có hạt bụi không thể rơi xuống được, vậy vẫn còn lớn, 

tôi nghĩ đại khái mắt thường mà thật tinh anh thì có thể nhìn thấy được. Trên đầu nhọn 

của sợi lông có một hạt bụi, đem hạt bụi lông trâu phân thành bảy phần, một phần bảy 

đó gọi là bụi lông dê. Lông con dê thì nhỏ hơn lông con trâu nhiều. Hạt bụi dính trên 

đầu sợi lông con dê cũng không rơi xuống được, nó nằm dính trên đó rất chắc chắn. 

Một phần bảy của hạt bụi lông dê lại chia làm bảy lần nữa, một phần bảy này được gọi 

là bụi lông thỏ. Lông con thỏ thì lại càng nhỏ hơn. Một phần bảy của bụi lông thỏ gọi 

là  bụi  nước.  Hạt  bụi  này  ở  trong  nước,  giữa  các  hạt  nước  có  khe  hở,  ngày  nay  thì 

chúng ta gọi là mật độ, mật độ của các hạt nước không lớn lắm nhưng nó có khe hở, 

cái hạt bụi này ở trong nước có thể tự do hoạt động mà không bị chướng ngại. Hạt bụi 

nước lại chia thành bảy phần, Phật nói là bụi vàng. Vàng là kim loại, mật độ của phân 

tử kim loại thì nhiều hơn rất nhiều, nhưng mà hiện nay chúng ta biết, dưới kính hiển vi 

kỹ thuật cao mà xem kim loại thì bên trong vẫn là có rất nhiều khe hở, chúng ta xem 

thấy giống như là từng ô từng ô ở trên của sổ vậy, vẫn còn khe hở. Bụi vàng không bị 

chướng ngại ở trong các khe hở đó. Hạt bụi vàng lại phân ra làm bảy, một phần bảy 

này mới gọi là vi trần, vì thế vi trần thì nhất định là mắt thường chúng ta nhìn không 

thấy. Nó vẫn chưa phải là nhỏ nhất, Phật nói thiên nhãn của A La Hán có thể nhìn thấy 

được vi trần. Vi trần còn có thể phân nữa, lại phân ra thì một phần bảy được gọi là Sắc 

Tụ Cực Vi, Bồ Tát mới có thể nhìn thấy, A La Hán thì không nhìn thấy. “Sắc Tụ Cực 

Vi” vẫn còn có thể phân chia, lại phân thành bảy thì một phần bảy này gọi là Cực Vi 

Chi Vi. Không chia thêm được nữa, chia nữa thì sẽ không còn, vì thế Cực Vi Chi Vi 

cũng gọi là “Lân Hư Trần”, nó cùng với hư không là hàng xóm, phân thêm nữa thì sẽ 

không còn. Đây là Phật thường nói với chúng ta ở trên Kinh. 

Trong một hạt vi trần có đại thiên thế giới, không phải một cái đại thiên thế giới mà có 

vô lượng vô biên đại thiên thế giới trong một hạt vi trần. Ở trong số những đại thiên 

thế  giới  này  có  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật,  có  vô  lượng  vô  biên  Bồ  Tát,  còn  có  vô 

lượng vô biên chúng sanh mười pháp giới. Chúng ta ở tại thế giới này trong mỗi một 

hạt vi trần đều có chúng ta. Ai có thể nhìn thấy được? Bồ Tát Phổ Hiền có thể nhìn 

thấy, không những nhìn thấy mà Bồ Tát Phổ Hiền còn có thể vào. Cho nên thế giới là 

trùng trùng vô tận, là lập thể. Đến khi thật sự có công phu thiền định thậm thâm, hết 

thảy  bạn  đều  có  thể  chiếu  kiến.  Không  những  có  thể  chiếu  kiến  mà  còn  có  thể  khế 

nhập giống như Bồ Tát Phổ Hiền. Cho nên ở trong Đại Kinh thường nói, Bồ Tát không 

tu  Phổ  Hiền hạnh thì  không  thể viên  thành  Phật  đạo. Viên  thành  Phật  đạo  thì  có  thể 

nhìn  thấy  trùng  trùng vô  tận  thế  giới  ở  trong  vi  trần. Thế  nào  là  trùng  trùng  vô  tận? 

Trong một hạt vi trần thì có thế giới, vậy trong thế giới có vi trần hay không? Trong vi 

- 142 - 

trần còn có vi trần, trong hạt vi trần đó lại có thế giới nữa. Tình trạng này thật sự là 

không dễ hiểu. 

Xưa  kia  vào  những  năm  đầu  triều  nhà  Đường,  Hiền  Thủ  Quốc  sư  giảng  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” ở trong cung đình, giảng đến đoạn thế giới trùng trùng vô tận, quốc vương 

và đại thần nghe không hiểu. Hiền Thủ Quốc sư rất thông minh, xin Hoàng đế làm một 

cái đình bát giác, làm một cái đình nhỏ tám góc, là có tám mặt, mỗi một mặt đặt một 

tấm gương. Tám tấm gương này phản chiếu lẫn nhau, không phải là bạn không hiểu 

thế nào là trùng trùng vô tận hay sao? Sau đó mời Hoàng đế đi vào trong giữa đình mà 

đứng. Bạn hãy xem thử cảnh đó, bỗng nhiên liền ngộ ra, liền hiểu được. Lúc chúng ta 

đứng  ở  trong  giữa  tám  tấm  gương  soi  vào  nhau,  thì  sẽ  nhìn  thấy  hình  ảnh  của  mình 

trùng trùng vô tận, vô lượng vô biên đếm không nỗi. Thế giới là giống như vậy, chúng 

ta không có cách nào để tưởng tượng. Cho nên “Kinh Hoa Nghiêm” Phẩm Nhập Pháp 

Giới,  bạn  xem  đề  Kinh  của  40  quyển  Hoa  Nghiêm:  “Nhập  Bất  Tư  Nghị  Giải  Thoát 

Cảnh  Giới”,  cảnh  giới  này  là  không  thể  nghĩ  bàn.  “Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện”,  bất  tư 

nghị cảnh giới là sở nhập, Phổ Hiền hạnh nguyện là năng nhập, cho nên tu Phổ Hiền 

hạnh có thể nhập vào cảnh giới giải thoát không thể nghĩ bàn. Trùng trùng vô tận thế 

giới, sự việc này vào lúc bình thường thì Phật không giảng. Vì sao vậy? Quá thâm sâu, 

quá vi diệu, phàm phu rất khó mà thể hội được, cho nên công phu thiền định sâu. 

Chúng ta nói đến tu hành, ở chỗ này là nói đến hành đạo, nói đến tư đạo, nói đến tọa 

thiền,  mấy  câu  nói  này  vô  cùng  quan  trọng.  Đây  gọi  là  chân  tu.  Tu  cái  gì?  Tu  tâm 

thanh tịnh, chính là sáu căn ở trong cảnh giới sáu trần tu cái gì? Tu không khởi tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đây gọi là tọa thiền, thật sự là 

tọa thiền. Cảnh  giới bên  ngoài  vẫn  rất  rõ  ràng  minh bạch, đó gọi  là  chiếu  kiến. Cho 

nên ý nghĩa của thiền là tịnh lự. “Tịnh” chính là “như như bất động”, còn “lự” là rõ 

ràng sáng suốt. Tịnh là định, lự là huệ, định và huệ là một không phải hai. Cũng giống 

như nước vậy. Thanh tịnh là định. Thanh tịnh tự nhiên liền khởi khả năng chiếu, cho 

nên chiếu chính là huệ. Định và huệ là cùng một sự việc, định càng sâu thì huệ càng 

lớn, không có định thì quyết định không có trí huệ. Cho nên người thế gian chúng ta 

nói thông minh trí tuệ thì Phật không thừa nhận, Phật nói người thế gian những phàm 

phu lục đạo, những người thông minh trí tuệ đó gọi là thế trí biện thông, không phải là 

chân trí huệ. Chân trí huệ là từ trong thiền định mà sinh ra, bạn có tiểu định thì có tiểu 

huệ, bạn có đại định thì có đại huệ, bạn không có định thì quyết định không có trí huệ. 

Định  tu  được  từ  đâu?  Không  nhất  định  là  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách,  định  chân 

chánh  chính  là  sáu  căn  ở  trong  cảnh  giới  sáu  trần,  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  tiếng,  mũi 

ngửi mùi, lưỡi nếm vị, nhất định phải học rõ ràng minh bạch, như như bất động. Thực 

tế mà nói, chính là phần sau cùng “Kinh Kim Cang”, Thế Tôn đã dặn dò Tôn giả Tu 

Bồ Đề hai câu nói:  “Bất thủ ư tướng, như như bất động” . Bất thủ ư tướng là không 

trước tướng, tướng rõ ràng minh bạch thông suốt thấu đáo, quyết định không thể nào 

chấp trước, không thể nào phân biệt, không thể nào động niệm. Động cái ý niệm thì là 

- 143 - 

vọng tưởng. Người này gọi là chân tu hành, chân thật tu thiền định, cho nên đi đứng 

nằm ngồi đều phải dụng công, công phu trước sau không hề bị gián đoạn. 

Ngày nay chúng ta tu hành khó, khó ở chỗ nào vậy? Khó ở chỗ bạn sẽ khởi tâm động 

niệm.  Bạn  không  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  bạn  sẽ  khởi  tâm  động  niệm.  Chân 

tướng  sự  thật  là  cái  gì?  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” ,  “nhất  thiết  hữu  vi 

 pháp như mộng huyễn bào ảnh” . Kinh này của chúng ta đến phẩm mười bảy, ở trong 

phần ao suối công đức, đoạn Kinh văn phía sau:  “Vô tính vô tác vô ngã thanh” , đến 

đoạn ấy thì sẽ nói với các vị sự việc này,  “nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn bào 

 ảnh” ,  nói  rõ  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sanh.  Sau  khi  hiểu  được  chân  tướng  thì  bạn  sẽ 

không động tâm nữa, bạn nhìn thấy điều thiện không động tâm, nhìn thấy điều ác cũng 

không động tâm. Vì sao mà không động tâm? Bởi vì chân tướng sự thật, tất cả những 

hiện tượng, tất cả những chân vọng, tất cả những thị phi, hết thảy đều không có tồn tại. 

Những thứ này từ đâu mà đến? Đều là từ vọng tưởng của bạn mà sanh ra, trên thực tế 

không có những sự việc này. Vì sao chứ? Vì tất cả hiện tượng không trụ một sát na 

nào. Phàm phu chúng ta đã thấy sai, cho rằng là thật có. 

Phó chủ nhiệm Ban Phóng sanh của Cư Sĩ Lâm chúng ta - cư sĩ Lâm Hưng Phúc đã 

vãng sanh vào sáng ngày hôm nay. Ông đã thị hiện cho chúng ta xem sự vô thường. 

Thật  hiếm  có.  Ông  không  bị  bệnh,  buổi  sáng  làm  thời  khóa  sáng,  nghe  nói  ông  lạy 

Phật vừa lạy xuống thì không đứng dậy nữa, liền đã đi rồi, đã đi vào thời khóa tụng 

buổi  sáng. Việc  này  chúng  ta  người  thông  thường  nói  là  bệnh  tim  đột  phát, ra  đi  rất 

nhanh.  “Kinh  Bát  Đại  Nhân  Giác”  vừa  mở  đầu  đã  nói  với  chúng  ta:   “Thế  gian  vô 

 thường, quốc độ mong manh” , là giả, đều không phải là thật, việc gì phải so đo tính 

toán? Việc gì phải phân biệt? Việc gì phải chấp trước? Vì sao không học Bồ Tát? Bồ 

Tát tất cả đều tùy duyên, bạn nói là tốt thì họ gật đầu với bạn, bạn nói không tốt họ 

cũng  gật  gật  đầu,  rốt  cuộc  dù  tốt  hay  là  không  tốt  họ  cũng  đều  gật  đầu  đối  với  bạn, 

tuyệt đối sẽ không khởi tâm động niệm, tuyệt đối không có vọng tưởng phân biệt chấp 

trước. Đó là Thánh nhân. Chỉ có phàm phu mới khởi vọng tưởng, mới khởi phân biệt, 

mới  khởi  chấp  trước,  là  tự  mình  chuốc  lấy  khổ,  trên  thực  tế  không  có  sự  việc  này. 

Chúng ta nhất định phải làm cho rõ ràng, làm cho minh bạch. 

Tu  hành  có  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  không  như 

nhau, phương pháp không như nhau, tu cái gì? Hết thảy đều tu thiền định. Chúng ta 

niệm Phật cũng là như vậy. Chúng ta niệm Phật là chấp trước danh hiệu, là niệm danh 

hiệu Phật A Di Đà, tu cái gì? Tu nhất tâm bất loạn. Các vị hãy nghĩ xem, nhất tâm bất 

loạn có phải là thiền định hay không? Chính là thiền định. Đây là dùng phương pháp 

không  như  nhau.  Phương  pháp  này  đích  thực  là  vô  cùng  phương  tiện,  vô  cùng  thù 

thắng. Khi chúng ta vừa mới động cái ý niệm, thì lập tức khởi niệm A Di Đà Phật, đem 

ý niệm đó loại bỏ đi. Bất luận đó là ý niệm thiện hay là bất thiện, suy cho cùng cũng 

đều  là  vọng  niệm.  Cái  gì  mới  là  chánh  niệm?  Chánh  niệm  nghĩa  là  không  có  cái  ý 

niệm  nào. Cảnh  giới thiền  định gọi là  chánh niệm, bên  ngoài  rõ  ràng tường tận, bên 

trong “như như bất động”, đây gọi là chánh niệm. Chánh niệm là vô niệm. Dùng lời thì 

- 144 - 

rất khó để nói. Vì sao vậy? Vì sợ mọi người hiểu sai ý, nói vô niệm, được thôi, tôi ý 

niệm gì cũng đều không có. Đó có phải là chánh niệm không? Đó cũng là sai rồi, cái ý 

niệm gì cũng không có thì đã trở thành Vô Tưởng Định rồi. Cho nên bất đắc dĩ phải 

nói lại với bạn, vô niệm là vô tà niệm. Nhưng không tà niệm thì bạn sẽ lại nghĩ đến có 

chánh niệm, bạn vẫn là còn đang phân biệt, vẫn là còn đang chấp trước, vậy thì quá 

khó rồi. Vì thế, sau cùng Phật nói với bạn một câu chân thật:  “Ngôn ngữ đạo đoạn tâm 

 hành  xứ  diệt” .  Phương  diện  ngôn  ngữ  này  nói  không  ra,  không  có  cách  nào  để  nói. 

Tâm hành xứ diệt là bạn cũng nghĩ không ra, bạn đừng có suy nghĩ, bạn nghĩ thì quyết 

định  sẽ  nghĩ  sai, cho  nên  nói  là  không thể  nghĩ, là không  thể tưởng, không  thể  nghị 

chính là không thể nói. Không thể nghĩ, không thể bàn, đó là thật không phải là giả. 

Nhưng mà con người không biết nó vẫn là giả, họ đặt vào sự việc gì họ cũng không 

nghĩ, họ cũng không niệm, cho rằng đó chính là đắc đạo. Vẫn là giả, vẫn không phải là 

thật. 

Thế gian này có rất nhiều người đem Phật pháp để lừa gạt chính mình, lừa gạt chúng 

sanh, chúng ta không thể không biết. Bạn không biết thì bạn sẽ rất dễ bị người khác 

lừa gạt, bạn mà không biết thì bản thân sẽ không biết phải dụng công như thế nào, như 

lý như pháp mà dụng công thì bạn không biết. Cho nên, Kinh giáo không thể không 

đọc tụng, không  thể  không nghe. Phải thường nghe, có  khi phải nghe đến  mấy  chục 

lần, mấy trăm lần thì mới thật sự hiểu được. Khi mới bắt đầu nghe, nghe được một hai 

lần thì cho rằng đã hiểu, kỳ thực thì không phải, nhưng mà không có sao, chỉ cần công 

phu của bạn không bị gián đoạn, bạn khiêm tốn mà học tập, người xưa nói  “đọc sách 

 nghìn lần nghĩa kia tự hiểu” . Là thật, không có công phu một vài ngàn lần thì rất khó 

nói là bạn hiểu được. Trong Tông môn thường hay nói là “biết  không”? Chữ “biết” 

này thật không đơn giản, chữ “biết” này nghĩa là thật sự hiểu được, chân chánh khế 

nhập,  đây  chân  thật  phải  có  công  phu.  Chân  công  phu  phải  được  rèn  luyện  ở  ngay 

trong cuộc sống thường ngày. 


************* 

Kinh văn: “Hoặc đắc Tu Đà Hoàn, hoặc đắc Tư Đà Hàm, hoặc đắc A Na Hàm, A 

La Hán. Vị đắc A Duy Việt Trí giả, tất đắc A Duy Việt Trí”. 

Đoạn Kinh văn này, trên khoa đề chúng ta là “Đắc Quả Tự Tại”. Ở trong chú giải của 

Hoàng  lão cư sĩ, ông  nói  đoạn giải thích này, cư dân  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  “tùy sở học tập các đắc kỳ quả” . Học tập kỳ thực là họ sẽ mang theo qua một số 

tập khí học tập ở tha phương thế giới. Vì sao vậy? Vì đới nghiệp vãng sanh! Cái tập 

khí này chưa có đoạn mà đã đới nghiệp vãng sanh, đi đến bên đó vẫn còn những tập 

khí  này. Học  Tiểu  Thừa, thực tại  mà  nói người  học  Tiểu thừa rất  nhiều, họ  sẽ  mang 

theo tập khí của người học Tiểu thừa. 

Ở trong Tiểu thừa, thứ nhất là chứng quả Tu Đà Hoàn. Những danh từ này đều là Phạn 

Ngữ. “Tu Đà Hoàn” dịch ra có ý nghĩa là nhập lưu. Cái lưu này là Thánh nhân chi lưu, 

họ có tư cách tham  gia vào hàng Thánh nhân, những người này không phải là phàm 

- 145 - 

phu. Cũng giống như chúng ta hiện nay, trong xã hội đều có rất nhiều câu lạc bộ, bạn 

tham gia trở thành hội viên, bạn là hội viên của câu lạc bộ này. Ở chỗ này chính là câu 

lạc bộ của người Tu Đà Hoàn, bạn có thể tham dự vào cái đoàn thể này của họ. Đây 

chính là nhà Phật chúng ta thường nói là  “chuyển phàm thành Thánh” . Tu Đà Hoàn 

không phải phàm nhân mà là Thánh nhân, là địa vị thấp nhất trong hàng Thánh nhân, 

là vừa mới nhập vào Thánh nhân chi lưu. 

Phật ở trên Kinh nói với chúng ta, có điều kiện gì thì mới có thể nhập vào câu lạc bộ 

này? Cần phải nên đoạn “tam giới 88 phẩm kiến hoặc”. Chữ “hoặc” này là mê hoặc, 

phiền não. Tam giới là Dục Giới, Sắc Giới và Vô Sắc Giới. Kiến phiền não, kiến là cái 

gì? Nói cách khác, đó là kiến giải sai lầm, cách nhìn sai lầm. Bạn có thể đem hết thảy 

cách nhìn sai lầm với chúng sanh tam giới đều tu sửa trở lại, cách nhìn của bạn chính 

xác rồi, những cách nhìn sai lầm này hoàn toàn không còn nữa, thì bạn đã nhập Tu Đà 

Hoàn rồi. Thật không dễ dàng. Nếu như nói ra hết 88 phẩm kiến hoặc của tam giới thì 

bạn sẽ thấy rất phiền phức, Phật Bồ Tát vì chúng ta mà giảng Kinh thuyết pháp, các 

Ngài có thiện xảo phương tiện, các Ngài đem 88 phẩm kiến hoặc này quy nạp thành 

năm đại loại, vậy thì sẽ dễ nói. 

Năm Kiến Giải Sai Lầm: 

Đầu tiên là thân kiến. Bạn xem tam giới chúng sanh thật sự là bao gồm cả Sắc Giới, 

Vô Sắc Giới, có ai mà không chấp trước cái thân này là chính mình? Chúng ta đều cho 

rằng cái thân này là chính mình, đây là quan niệm sai lầm đầu tiên. Thân không phải là 

chính mình! Thân không phải là ta thì là cái gì? Thật sự mà nói thì thân chính là của 

ta, là cái của ta. Giống như bộ đồ này, bộ đồ này là cái ta sở hữu, cái xâu chuỗi này là 

cái của ta, nó không phải là ta. Đến lúc nào thì bạn có thể giác ngộ được cái thân này 

là sở hữu của ta chứ không phải ta. Là cái quan niệm đầu tiên. Cho nên đây là một sai 

lầm rất lớn, là sai lầm căn bản. Đem cái thân này xem thành ta, ngày ngày vì cái thân 

này mà tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp. Sai lầm rồi! Sai lầm quá mức rồi! Giống 

như ta mặc quần áo trên người, ta không biết bộ quần áo này là sở hữu của ta, lại đem 

nó  cho  là  chính  ta,  ngày  ngày  đều  phải  chăm  sóc  nó,  đã  làm  ra  những  chuyện  tổn 

người lợi mình, tạo vô lượng vô biên tội nghiệp là vì bộ quần áo mà ra. Tạo cái nghiệp 

này bạn nói xem có oan uổng hay không? Chúng sanh sáu nẻo làm ra những sự việc 

oan uổng này. 

Rốt cuộc cái gì mới là ta? Chúng tôi xin để lại đến phẩm kế tiếp sẽ báo cáo một cách 

tường tận với các vị. Đó là quan niệm sai lầm đầu tiên. 

Kiến giải sai lầm thứ hai là biên kiến. Chúng sanh tam giới đều có loại kiến giải sai 

lầm này. Biên kiến hiện tại nhà khoa học gọi là “thuyết tương đối”, quan niệm hai bên. 

Bạn xem, chúng ta đều sống ở trong sự biên kiến của cảnh giới này. Hai bên là ta và 

đối lại với ta là người, đối lại với nhỏ là lớn, đối lại với dài là ngắn, đối lại với thiện là 

ác, đối lại với chân là vọng, hết thảy đều sống ở trong cảnh giới tương đối. Quan niệm 

này là sai. Ở trong sáu cõi hết thảy đều có cách nhìn sai lầm  này. Ở trong cảnh giới 

- 146 - 

chân thật thì tuyệt đối không có sự đối lập, chính là không có tương đối. Lìa bỏ tương 

đối ngày nay chúng ta gọi là tuyệt đối. Tuyệt đối cùng với tương đối vẫn là đối lập, 

cho nên ở trên Kinh Đại Thừa thường nói  “lưỡng biên bất lập” , hai bên đều không lập 

thì không phải có một đường trung đạo rồi sao? “Trung đạo bất tồn” thì cũng không có 

trung đạo. Biên kiến của bạn thì đã phá bỏ rồi, cả hai bên đều lìa bỏ, thiện ác hai bên 

đã lìa bỏ, chân vọng hai bên đã lìa bỏ, chánh tà hai bên cũng đã lìa bỏ, liền cho rằng là 

trung đạo, trong ý niệm vẫn còn chấp trước cái trung đạo này, còn phân biệt cái trung 

đạo, vẫn là sai lầm, bạn vẫn là chưa có thoát ly. Bạn mới hiểu được việc này là khó, 

chứng quả Tu Đà Hoàn thật không dễ dàng. 

Năm  xưa  lúc  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật,  trong  “Kinh  Bát  Nhã”  nói  lìa  bốn  tướng, lìa 

bốn  kiến, chúng  tôi  luôn  cho  rằng  đó  là pháp  Đại  Thừa, đó  nhất  định  là  Bồ  Tát  Đại 

Thừa, Tiểu Thừa có lẽ chưa lìa được. Tôi đọc “Kinh Kim Cang” bao nhiêu năm trời, 

trước sau cũng có cái quan niệm như vậy, Tiểu Thừa đại khái là chưa lìa được. Tôi đã 

đọc tụng hết mười mấy - hai mươi năm, khi giảng “Kinh Kim Cang” thì mới phát hiện 

Tu Đà Hoàn đã lìa được bốn tướng. Trên “Kinh Kim Cang” nói chính là Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói, gọi Tu Bồ Đề:  “Ư ý vân hà, Tu Đà Hoàn năng tác thị niệm, ngã đắc Tu 

 Đà Hoàn quả bất” . Tu Đà Hoàn có cái ý nghĩ ta được Tu Đà Hoàn rồi, ta chứng được 

quả vị Tu Đà Hoàn rồi hay không? Đây là Phật Thích Ca Mâu Ni kiểm tra Tu Bồ Đề, 

cũng như trong Tông Môn nói là bạn biết không, bạn hiểu không? Là để thử ông. Tu 

Bồ  Đề quả  nhiên  là  đã  hiểu  được,  Tu  Bồ  Đề  nói:   “Bất  dã  Thế  Tôn  hà  dĩ  cố,  Tu  Đà 

 Hoàn danh vi nhập lưu nhi vô sở nhập” . Bạn cho rằng thật sự đã nhập rồi sao? Nhập 

vào  đâu?  “Nhi  vô  sở  nhập,  bất  nhập  sắc  thanh  hương  vị  xúc  pháp,  thị  danh  Tu  Đà 

 Hoàn” . Chúng  tôi  từ  chỗ  này  mới  bỗng  nhiên  ngộ  ra, Tu  Đà  Hoàn  đã  lìa  khỏi  được 

ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng.  Vậy  ngã  kiến,  nhân  kiến, 

chúng sanh kiến, thọ giả kiến thì sao? Không chắc lắm, chúng tôi không dám kết luận, 

nhưng  bốn  tướng  thì  họ  lìa  rồi,  họ  quyết  định  sẽ  không  chấp  trước  ngã  tướng,  nhân 

tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng. Nếu họ trước tướng thì họ không phải Tu Đà 

Hoàn. Chúng ta mới hiểu được, trên Kinh Đại Thừa nói thì có đoạn Kinh văn này làm 

chứng cứ. Quả thực đây không phải là một việc dễ dàng. Đây là nói đến biên kiến. 

Thứ ba là kiến thủ kiến. 

Thứ tư là giới thủ kiến. 

Hai loại kiến giải sai lầm này, chúng tôi đem gộp lại mà nói thì chúng ta gọi là thành 

kiến, thành kiến rất sâu. Hai loại này là thuộc về thành kiến. Thành kiến vì sao lại nói 

hai loại? Một loại là thành kiến ở trên nhân, một loại là thành kiến ở trên quả. Kiến thủ 

kiến là thành kiến ở trên quả, giới thủ kiến là thành kiến ở trên nhân, tu nhân, đều là 

thuộc về kiến giải sai lầm. 

Một  loại  sau  cùng,  bốn  loại  phía  trước  này  không  bao  gồm  trong  đó,  tất  cả  những 

kiến giải sai lầm quy tại một loại gọi là tà kiến. Ở trong đây cảnh giới bao gồm Dục 

Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới, trong Phật pháp đã đem chúng phân loại thành tổng cộng 

- 147 - 

88 phẩm, hết thảy đoạn tận rồi, hay nói cách khác là tu sửa lại kiến giải sai lầm, chúng 

ta nói là chánh tri chánh kiến. Tu Đà Hoàn  mới thật sự là chánh tri chánh kiến, siêu 

phàm nhập Thánh, chỉ cần chứng được quả Tu Đà Hoàn, không ra khỏi được lục đạo, 

vẫn còn ở trong lục đạo. Vì sao mà không ra khỏi được? Cái duyên của lục đạo chưa 

có đoạn, bạn đi không được, nhưng cái duyên tam ác đạo thì đã đoạn rồi, hay nói cách 

khác, tuy ở trong lục đạo nhưng khẳng định không đọa tam ác đạo, cái duyên của tam 

ác  đạo  đã  đoạn  được  rồi.  Họ  ở  trong  lục  đạo  nhưng  sống  ở  chốn  thiên  đường,  trên 

Kinh Phật nói là tái sinh bảy lần. Bảy lần lặp lại ở trên thiên đường, họ liền chứng A 

La  Hán,  khẳng  định  là  họ  đã  siêu  vượt  lục  đạo  luân  hồi,  cho  nên  họ  không  phải  là 

phàm phu. Đã được bảo chứng. Cái bảo chứng này chính là vị bất thối, trong tam bất 

thối thì họ đã chứng được vị bất thối. Nếu như họ đến được đời thứ bảy, tái sinh lần 

thứ bảy trên trời, thế gian này không có Phật pháp thì họ thành Độc Giác, vẫn sẽ siêu 

vượt lục đạo luân hồi. Ở trong hàng Duyên Giác có một loại là Độc Giác, gọi là vô sư 

tự thông. Họ tuyệt đối không cần đợi đến đời thứ tám. Nếu như gặp được lúc có Phật 

xuất thế, họ liền chứng quả A La Hán, Thanh Văn, chứng tứ quả La Hán. Những đạo 

lý này chúng ta đều phải biết để không bị người khác lừa gạt. 

Xưa kia lúc tôi mới xuất gia, giảng Kinh ở Đài Bắc gặp được một vị lão cư sĩ. Tuổi tác 

của ông lớn hơn tôi, đại khái lớn hơn tôi khoảng chừng hai mươi mấy tuổi, học Phật 

có lẽ chưa được bao nhiêu năm. Ông nói với tôi, ông đã chứng quả A La Hán rồi. Ngữ 

khí vô cùng kiên quyết, không một chút gì hoài nghi, nói với tôi vài lần ông đã chứng 

được quả A La Hán, làm cho tôi cũng không biết phải làm sao. Sau cùng tôi liền đã 

nghĩ  ra  được, người thật  sự  chứng  được Tu  Đà Hoàn  rồi  họ  có  thiên nhãn thông, có 

thiên nhĩ thông, chân thật chứng được Tu Đà Hoàn thì đã có rồi. Sáu loại thần thông 

thì sơ quả chứng được hai loại này, chứng được nhị quả thì có túc mạng thông, tha tâm 

thông, tam quả thì có thần túc thông, đến lúc được tứ quả thì sáu loại thần thông đều 

đầy đủ, có lậu tận thông. Tôi liền dùng cái này để hỏi ông. Tôi nói ông là A La Hán có 

đầy đủ sáu loại thần thông, vậy ông nhất định là có thiên nhãn rồi. Chúng ta hiện tại ở 

trong căn phòng này, ngồi ở tại đây để thảo luận về Phật pháp, vậy thì ở bên ngoài bức 

tường người ta đi đi lại lại, ông có nhìn thấy được không? Ông nói nhìn không thấy 

được. Tôi nói vậy ông không phải là A La Hán rồi, không những không phải là A La 

Hán mà Tu Đà Hoàn cũng không phải. Như vậy thì ông mới chịu phục. Cách nói như 

vậy của ông trong Phật pháp gọi là tăng thượng mạn. Ông không phải là lừa gạt người, 

mà là ông hiểu nhầm, tự cho rằng mình đạt được đến cảnh giới này, đây thuộc về tăng 

thượng  mạn  chứ  ông  không  phải  có  ý  muốn  gạt  người  khác.  Có  ý  muốn  gạt  người 

khác thì cái tội đó sẽ nặng, đó là đại vọng ngữ. Đại vọng ngữ ở trong Phật môn, các vị 

xem trong giới Kinh thì sẽ hiểu, sẽ đọa Địa Ngục A Tỳ. Chưa có chứng đắc mà nói với 

người khác là họ đã chứng đắc; không phải là người tái lai, họ khiến người khác tuyên 

truyền họ là Bồ Tát gì đó, là người gì đó, là A La Hán tái lai, mục đích đều là muốn có 

được  danh  văn  lợi  dưỡng,  đều  là  do  danh  văn  lợi  dưỡng,  những  người  này  dù  cho 

- 148 - 

trước mắt được một chút lợi ích nhỏ, được một chút danh lợi nhỏ, đời sau sẽ đọa Địa 

Ngục A Tỳ. Đây là đại vọng ngữ nghiêm trọng nhất ở trong tội vọng ngữ. 

Từ  khi  Phật  môn  chúng  ta  có  lịch  sử  đến  nay,  Tổ  sư  Đại  đức  thường  hay  dạy  bảo 

chúng ta, chân nhân bất lộ tướng, lộ tướng phi chân nhân. Có Phật Bồ Tát tái lai hay 

không?  Có,  thậm  chí  là  ở  trong  giảng  đường  này  của  chúng  ta  có  rất  nhiều,  bất  lộ 

tướng nên không có ai biết. Nếu như lộ tướng rồi, tôi là Phật gì đó đến hay Bồ Tát gì 

đó tái lai, khẳng định là giả, tuyệt đối không phải là thật. Có một ví dụ, sau khi bạn nói 

ra thì liền đi ngay lập tức, đó là thật, không phải là giả. 

Chúng ta xem thấy ở trong Thần Tăng truyện và Cao Tăng truyện thật sự là người tái 

lai,  nhưng  mà  không  nhiều  người  trong  họ  lộ  thân  tướng,  bao  giờ  cũng  có  cái  nhân 

duyên đặc biệt. Như là Vĩnh Minh Diên Thọ Đại Sư. Khi các Ngài sắp đi, ở đây chúng 

ta cũng hiểu được họ đều là đang diễn kịch, lúc đó thì Hoàng đế là một đại hộ pháp, 

muốn tổ chức một buổi Vô Già Đại Hội. Buổi Vô Già Đại Hội này chính là hiện tại 

chúng ta gọi là buổi yến tiệc, mời người xuất gia đến ăn cơm. Vô Già nghĩa là vô điều 

kiện, là bình đẳng, chỉ cần là người xuất gia đều có thể đến ứng cúng, Hoàng đế đều 

bình  đẳng  tiếp  đãi.  Đây  là  việc  tu  phước  ở  trong  Phật  môn,  là  một  phương  pháp  tu 

phước  báo  thù thắng,  dùng tâm  bình đẳng  để  tu  cúng dường  cúng  trai. Vào ngày  đó 

người xuất gia đến rất nhiều. Trong buổi đại tiệc này cũng phải có người làm chủ tọa. 

Cái chức chủ tọa này ai cũng không chịu làm, đều vô cùng khiêm tốn, đều nhường đẩy 

cho nhau, mọi người đều ở đó nhường cho nhau. Vào lúc mọi người đang nhường cho 

nhau, bên ngoài bước vào một vị Hòa thượng ăn mặc rách rưới, là một vị Hòa thượng 

nghèo. Nhìn thấy mọi người đều đang nhường nhau, ông liền đi đến ngồi vào ghế dành 

cho chủ tọa. Đều là người xuất gia cả mà, hôm nay lại là Vô Già Đại Hội bình đẳng, ai 

nấy  đều  miễn  cưỡng  liền  ngồi  xuống  ăn  cơm.  Sau  khi  ăn  xong,  vị  Hòa  thượng  này 

cũng liền đi mất. Tan hội thì đi rồi. 

Hoàng đế liền hỏi Đại Sư Vĩnh Minh là hôm nay đại hội này của chúng ta có Thánh 

nhân đến ứng cúng hay không? Ngài nói là có. Hoàng đế hỏi là vị nào vậy? Là Định 

Quang  Cổ  Phật  hôm  nay  đã  đến  ứng  cúng.  Hoàng  đế  hỏi  là  người  nào?  Là  vị  Hòa 

thượng  đã  ngồi  ở  vị  trí  chủ  tọa  ấy.  Vị  hoàng  đế  vừa nghe  nói  xong:   “Ồ!  vậy  sao!” , 

hôm  nay  cả  Định  Quang  Cổ  Phật  cũng  đã  đến,  lập  tức  phái  người  đuổi  theo.  Mọi 

người cũng không biết được ông tên gọi là gì, ông có lỗ tai rất lớn nên gọi ông là Hòa 

thượng lỗ tai lớn. Vị Hòa thượng này sau đó đã bị đuổi theo kịp. Sau khi bị đuổi theo 

kịp, thân phận của Ngài đã bị lộ, biết được đây là Phật Định Quang tái lai, Hòa thượng 

lỗ tai lớn nhìn thấy những người này đến chỉ nói một câu nói là  “Di Đà nhiêu thiệt” , 

nghĩa là A Di Đà Phật lắm lời, đã đem thân phận của Ngài nói ra rồi. Ngài liền nhập 

Niết Bàn tại nơi đó, liền đã tọa hóa mất. Mọi người nghe được những lời này thì thấy 

Phật Định Quang đã đi rồi, biết được Ngài thì Ngài liền đi, thật sự đã đi rồi, vậy “Di 

Đà nhiêu thiệt” thì Vĩnh Minh Diên Thọ nhất định là A Di Đà Phật rồi, mau mau trở về 

báo cáo. Họ trở về chỗ của Hoàng đế để báo cáo, nói rằng vị Hòa thượng lỗ tai lớn đó 

đã viên tịch rồi, nhưng mà Ngài đã nói một câu nói là  “Di Đà nhiêu thiệt” , vậy thì Đại 

- 149 - 

Sư Vĩnh Minh Diên Thọ nhất định là Phật A Di Đà tái lai rồi. Hoàng đế nghĩ vị Phật ấy 

đã nhập niết bàn rồi thì vẫn còn lại một vị Phật sống, liền vội đi bái Đại Sư Vĩnh Minh 

Diên Thọ. Còn chưa ra khỏi cửa, bên ngoài đã có người đến báo cáo. Người đến này 

cũng  rất  vội  vàng  gấp  gáp, suýt  nữa  thì  đã  tông  ngã vị  Hoàng  đế.  Hoàng  đế  nói  vội 

vàng như vậy là có việc gì? Vĩnh Minh Diên Thọ Đại Sư đã viên tịch rồi. Cả hai đều 

đi. 

Cho nên thân phận vừa bị lộ thì liền đi ngay, bạn còn ở lại nơi này không phải là thêm 

nhiêu khê sinh sự hay sao? Vì vậy, chân nhân bất lộ tướng. Đây là thị hiện nói với bạn 

quả thực là có rất nhiều Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian. Chúng ta cũng không nên 

đoán, đoán là khởi vọng tưởng, khởi vọng tưởng thì có ích gì chứ? Bản thân nên lão 

thật mà  y giáo phụng hành, như vậy thì được. Bản thân phải thật sự được lợi ích thì 

mới có thọ dụng. 

A Di Đà Phật… 



Tập 277 

Một câu sau cùng là:  “Hoặc đắc Tư Đà Hàm” . Tư Đà Hàm là nhị quả Tiểu Thừa, dịch 

ra thành ý nghĩa là “nhất lai”. Thế nào thì gọi là nhất lai? Người ở trên trời không phải 

là tái sanh bảy lần hay sao? Họ vẫn phải đến nhân gian này một lần. Vì sao vậy? Dục 

Giới có chín phẩm tư hoặc, đây là tư phiền não, chính là tư tưởng sai lầm. Tư tưởng 

sai lầm của tam giới (Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới) tổng cộng có 81 phẩm, nó chia 

làm cửu địa. Tam giới cửu địa, mỗi một địa có chín phẩm, chín lần chín là 81 phẩm. 

Dục Giới là một địa, Sắc Giới Tứ Thiền là bốn Địa, Vô Sắc Giới Tứ Không là bốn Địa, 

cho nên tổng cộng là chín địa. Chín phẩm tư hoặc, Dục Giới đoạn được sáu phẩm phía 

trước, ba phẩm phía sau vẫn còn. Hay nói cách khác, họ vẫn còn cái duyên với Dục 

Giới, cần phải tái lai trở lại Dục Giới một lần, cho nên gọi là nhất lai, là một lần trở lại. 

Từ Tư Đà Hàm đến A La Hán, họ cần phải đem 81 phẩm tư hoặc của tam giới đoạn 

tận, gọi là kiến tư phiền não. 

Kiến tư phiền não ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là chấp trước. Bạn xem trong Phẩm 

Xuất  Hiện  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Phật  nói  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  đức 

tướng  của Như Lai, nhưng vì vọng tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  không  thể  chứng 

đắc.  Vọng  tưởng  chính  là  vô  minh  phiền  não,  phân  biệt  là  trần  sa  phiền  não,  chấp 

trước chính là kiến tư phiền não. Nói một cách khác, chấp trước nếu không đoạn thì 

không thể ra khỏi sáu cõi. Bản lĩnh của A La Hán chính là trên trời dưới đất, thế xuất 

thế  gian  tất  cả  chư  pháp  các  Ngài  đều  không  còn  chấp  trước nữa,  cho  nên  các  Ngài 

siêu  vượt  sáu  nẻo  luân  hồi.  Cho  nên  chúng  ta  phải  thường  suy  nghĩ,  thấy  sắc  nghe 

tiếng đều chấp trước nghiêm trọng thì làm sao có thể nhập môn? Cái cửa này là cửa Tu 

Đà Hoàn. Tu Đà Hoàn không thể chứng đắc, thì chúng ta học Phật vĩnh viễn cũng ở 

ngoài cửa. Việc này các vị nhất định phải hiểu được. Tiểu thừa Tu Đà Hoàn nhập môn, 

Bồ Tát Đại Thừa Sơ Tín Vị (Sơ tín là tầng thứ nhất của thập tín, Bồ Tát thập tín vị), 

- 150 - 

cảnh giới của Sơ Tín Vị và Tu Đà Hoàn hoàn toàn giống nhau, cũng là đoạn 88 phẩm 

kiến hoặc của tam giới, bạn là người học Đại Thừa thì liền chứng Đại Thừa, Bồ Tát 

Đại Thừa Sơ Tín Vị, Tiểu Thừa thì chứng quả Tu Đà Hoàn. Cho nên chúng ta học Phật 

quan  trọng  nhất  là  nói  công  phu  đoạn  chứng,  không  phải  ở  trên  văn  tự,  cũng  không 

phải ở trên lý luận. Văn tự và lý luận thì bạn đã thông được hay chưa? Căn bản là bạn 

chưa có thông, bạn chưa nhập cảnh giới thì làm sao mà thông? 

Bạn giảng Kinh bạn lại chưa có chứng được cảnh giới này, bạn giảng đó là cái ý của 

chính mình mà thôi, không phải ý của Phật. Đoạn Kệ Khai Kinh:  “Nguyện giải Như 

 Lai chân thật nghĩa” , bạn không phải giảng Như Lai chân thật nghĩa, bạn là giảng cái 

ý của chính mình. Bạn giảng cái ý của chính bạn thì chính bạn tự độ mình cũng không 

được, bạn làm sao có thể độ người khác? Cho nên, sự việc giảng Kinh này khó. Ngày 

xưa, tiêu chuẩn của việc giảng Kinh là sau khi ngộ rồi mới đi giảng Kinh, mới làm chú 

giải cho Kinh điển, đều là sau khi ngộ rồi có tu có chứng, giảng giải của họ mới không 


có sai lầm, chú giải của họ mới không có sai lầm. Người hiện tại thì không được. 

Người  chứng  quả,  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  với  tôi,  đại  khái  trên  thế  giới  này 

không có một người nào cả, vậy thì chúng ta bất đắc dĩ mà cầu người kém hơn. Kém 

hơn nghĩa là gì? Là có tu, chân thật có tu hành, họ chưa có chứng, lắng nghe họ báo 

cáo việc tu học để cho chúng ta làm tham khảo. Vậy thì còn có thể. Họ thật sự có tu, 

thật  tu  chính  là  thật  làm.  Cũng  như  Thiện  Đạo  Đại  Sư  đã  nói  ở  trong  chú  sớ  “Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật” (Chú sớ này của Ngài thông thường gọi là Tứ Thiếp Sớ, 

Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ là Thiện Đạo Đại Sư làm ra), ở trong “Thượng Phẩm Thượng 

Sanh Chương” Đại Sư nói rất hay: Điều mà Phật dạy chúng ta làm, chúng ta nhất định 

phải chăm chỉ nỗ lực mà làm; Phật dạy chúng ta không được làm, chúng ta nhất định 

phải tuân thủ, không thể vi phạm. Đây là chân tu hành, là y giáo phụng hành. 

Phật  dạy  chúng  ta  thập  ác  là  không  thể  làm,  vậy  thì  chúng  ta  thật  sự  phải  đoạn  trừ, 

không những ở trên sự không làm, mà ngay cả ý niệm cũng không có. Sát sanh, trộm 

cắp, tà dâm, vọng ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, ỷ ngữ, tham, sân, si là thập ác, Phật nói 

cái  này  quyết  định  là  phải  đoạn,  chúng  ta  đã  đoạn  được  hay  chưa?  Thập  thiện  nhất 

định phải tu. Thập thiện là không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng 

ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, không tham, không sân, không 

si, đã làm được hay chưa? Đó là mức độ thấp nhất. Cho nên chúng ta đọc giáo huấn 

của Thiện Đạo Đại Sư, Thiện Đạo Đại Sư cũng là Phật A Di Đà hóa thân tái lai. Lúc 

tôi phỏng vấn tại Nhật Bản đã nói sự việc này với người Nhật Bản, họ đã nói rằng họ 

cũng có cách nói như vậy, người Nhật Bản cũng có cái cách nói như vậy, Thiện Đạo 

Đại Sư là Phật A Di Đà tái lai. Nếu như chúng ta làm không được, Phật dạy chúng ta 

không được làm  mà  chúng ta vẫn cứ làm, dạy  chúng  ta  nên làm  mà  chúng  ta  không 

làm được, đây là không có tu hành, đây không phải là học trò của Phật. Học trò của 

Phật thì nhất định phải y giáo phụng hành. 

Nghìn Kinh vạn Luận, cả đời Phật đã nói không biết bao nhiêu lần, nghìn vạn lần, dạy 

bảo chúng ta  “thọ trì đọc tụng vì người diễn thuyết” , đây là tiêu chuẩn của đệ tử Phật. 

- 151 - 

Thọ là tiếp nhận, giáo huấn mà Phật đã dạy hết thảy đều tiếp nhận. Trì là làm được, 

cũng như điều  mà  Thiện  Đạo  Đại  Sư nói  nhất  định  phải  làm  cho  được. Sau  khi  làm 

được thì  mỗi  ngày  đều đọc tụng. Đọc tụng  là  ôn tập, nhà  Nho  thì nói là   “ôn  cũ  biết 

 mới” .  Ngày  ngày  phải  đọc  tụng  Kinh  điển,  còn  phải  vì  người  diễn  nói,  lợi  mình  lợi 

người.  Diễn  là  biễu  diễn,  làm  cho  người  khác  xem,  khiến  cho  người  khác  xem  đến 

phải cảm động, dẫn khởi họ, khuyến khích họ cùng học Phật. Cho nên chúng ta khởi 

tâm động niệm lời nói việc làm, Phật chính là tấm gương cho chúng ta, là điển hình 

cho chúng ta, là mô phạm cho chúng ta. Chúng ta khởi ý niệm này thì suy nghĩ xem 

cái  ý  niệm  này  Phật  có  khởi  hay  không,  có  giống  như  Phật  không?  Mở  miệng  nói 

chuyện phải nghĩ đến việc Phật có thể nói những lời này hay không? Phật nói chuyện 

với mọi người có phải có cách nói như vậy không? Hành vi cử chỉ của Phật chúng ta 

học có giống không? Tóm lại mà nói, tất cả mọi hành vi, cái việc tu hành này, hành là 

hành vi, hành vi của chúng ta sai rồi, có sai lầm, đem hành vi sai lầm tu chính trở lại 

thì gọi là tu hành. Tu hành là tu chính lại hành vi sai lầm. 

Khởi tâm động niệm là hành vi của tâm, là hành vi của ý, là ý niệm. Ý niệm của bạn 

sai rồi, ngôn ngữ của bạn sai rồi, thân thể tạo tác đã sai rồi. Hành vi có nhiều nhưng 

quy nạp lại không ngoài ba loại lớn này. Tất cả Kinh điển dạy bảo chúng ta tu hành 

không có gì khác ngoài ba loại hành vi lớn này. Bạn nghĩ sai, nhìn sai, đây là hành vi 

của ý nghiệp. Kinh Luận giúp đỡ bạn tu chính. 

Ngôn ngữ tạo tác là hành vi của thân nghiệp. Thân bao gồm cả khẩu, là giới luật. Giới 

luật  là  hành  vi  chính  xác, hành  vi  của  thân  khẩu.  Kinh  điển  là  hành  vi  của  tư  tưởng 

kiến giải chính xác. Y chiếu Kinh luận để tu chính tư tưởng kiến giải của chúng ta, y 

chiếu  giới  luật  tu  chính  tạo  tác  của  thân  khẩu  chúng  ta.  Bạn  phải  nên  làm.  Cho  nên 

Phật  pháp  là  học  vấn  thực  tế  chân  thật,  không  phải  đàm  huyền  thuyết  diệu,  cái  đó 

không có tác dụng gì. Phật pháp mà học được thì lập tức có công dụng, lập tức thấy 

hiệu  quả.  Còn  quả  báo,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai,  ở  trên  bộ 

Kinh này bạn xem thấy Phật A Di Đà đã thị hiện ra, quả báo là cái gì? Trí huệ, phước 

đức, thọ mạng, trường thọ, vô lượng quang, vô lượng thọ. Ba cái này có chúng sanh 

nào mà không cầu. Chúng sanh sáu nẻo, chúng sanh chín pháp giới, người nào cũng 

mong cầu. Chúng đều có ở trong các Kinh giáo. Bạn thật sự hiểu rõ rồi, thật sự hiểu 

được rồi, đó là người thông thường chúng ta nói là  “Phật thị môn trung hữu cầu tất 

 ứng” , nó có lý luận, nó có phương pháp, y chiếu theo lý luận và phương pháp để mà 

cầu thì làm gì có đạo lý không cảm ứng chứ! Cho nên, cái cửa này thực tế mà nói thế 

xuất thế gian là cái thiện pháp số một, là cái pháp chân thật số một. Nó không phải là 

giả, mà là chân thật. 

Trí huệ khiến chúng ta hiểu được chân tướng vũ trụ nhân sanh, phước đức khiến cho 

chúng  ta  được  đại  tự  tại.  Chân  chánh  giải  thoát  thì  được  đại  tự  tại.  Cho  nên,  những 

Kinh điển này đều là nói đến thực chứng. Thật sự phải nên đoạn phiền não. 

“A Na Hàm” là tam quả, dịch ra là bất lai. Chữ A dịch là Vô, Na Hàm dịch là lai, dịch 

ra là bất lai. Bất lai ở đây là gì? Là không đến nhân gian nữa, không đến Dục Giới nữa. 

- 152 - 

Họ tu hành ở chỗ nào vậy? Tu hành ở trời Tứ Thiền thiên, ở Sắc Giới, Sắc Giới là Sơ 

Thiền,  Nhị  thiền,  Tam  thiền,  Tứ  thiền,  họ  lên  xuống  là  ở  trong  phạm  vi  này,  họ  sẽ 

không đến  Dục  Giới  nữa, cái  duyên  với  trời  Dục giới  họ  đã đoạn  mất  rồi. Dục  Giới 

chính là nhất địa. Ở nhất địa này chín phẩm tư hoặc họ đã đoạn tận rồi, cho nên họ sẽ 

không đến nữa, đa số họ đều trụ tại Tứ Thiền. Tứ Thiền Tịnh Cư cũng gọi là Ngũ Bất 

Hoàn  Thiên.  Cái  Tịnh  Cư  Thiên  này  có  năm  loại  không  tương  đồng.  Ở  đây  không 

những là có A Na Hàm của Tiểu Thừa, mà cũng có Bồ Tát Quyền Giáo của Đại Thừa, 

công phu đoạn chứng của họ tương đồng với A Na Hàm, đều là ở tại nơi này. Chúng ta 

thường gọi là người ở Tịnh Cư Thiên. Những người này hết thảy đều là người tu hành. 

Tứ Thiền là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Tứ Thiền là Phước Thiên, có đại phước báo, 

đó  là  phàm  phu.  Ngũ  Bất  Hoàn  Thiên  là  nơi  Thánh  nhân  ở. Cho  nên  đệ  tứ  Thiền  là 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

Tầng trời thứ tư ở trong trời Dục Giới cũng là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Tầng thứ tư 

của  trời  Dục  Giới  là  trời  Đâu  Suất.  Trời  Đâu  Suất  có  nội  viện  và  ngoại  viện.  Ngoại 

viện là phàm phu, nội viện là đạo tràng của Bồ Tát Di Lặc. Cho nên, phàm phu ở trời 

Đâu Suất không nhìn thấy được nội viện, giống như chúng ta ở thế gian này vậy, thế 

gian  này  của  chúng  ta  cũng  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  có  đạo  tràng  của  Bồ  Tát 

(chúng ta cũng biết ở Trung Quốc có bốn vị đại Bồ Tát), có đạo tràng của A La Hán. Ở 

trong “Tam Muội Thủy Sám”, Ngộ Đạt Quốc sư gặp được vị Ca Nặc Ca tôn giả ấy là 

A La Hán, đạo tràng của Ngài nằm ở Tứ Xuyên, người chúng ta nhìn không thấy được. 

Người ta nhìn thấy chỉ là ngọn núi hoang, trên thực tế là đạo tràng của A La Hán. Là 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Thánh  nhân  biết  cảnh  giới  của  phàm  phu,  phàm  phu  thì 

không biết Thánh nhân, nhìn không thấy. 

Tứ  quả  A  La  Hán,  A  La  Hán  dịch  ra  thành   “sát  tặc  ứng  cúng  bất  sanh” ,  có  ba  ý 

nghĩa. Đây là tam giới kiến tư phiền não hết thảy đều đoạn tận rồi. Tôi nói lại một lần 

nữa, tôi dùng cách nói của “Kinh Hoa Nghiêm” cho mọi người dễ hiểu, là không còn 

chấp trước đối với tất cả pháp thế xuất thế gian nữa (các vị hãy suy nghĩ cho kỹ câu 

nói này), vậy thì bạn đã chứng quả A La Hán rồi. Bạn vẫn còn chấp trước thì bạn sẽ 

không ra khỏi lục đạo luân hồi. A La Hán đối với thế gian pháp và xuất thế gian pháp 

đều không còn chấp trước. Chúng ta phải học ở họ. Phải biết được chấp trước là một 

việc bị thiệt thòi lớn, phân biệt chấp trước sẽ hại chết chúng ta. Chúng  ta  vô  lượng 

kiếp tu hành, đời đời kiếp kiếp không thể thành tựu, thiệt thòi là ở chỗ nào? Là 

thiệt ở chỗ phân biệt chấp trước, đây là sự thiệt thòi lớn, đời này hà tất phải làm việc 

đó  nữa.  Bất  luận  là  có  chuyện  gì,  sự  việc  lớn  bằng  trời,  thật  sự  gặp  được  rồi  cũng 

không sao, người ta muốn làm như thế nào cũng được, các vị đi làm đi, thế nào cũng 

được, không có liên quan gì với tôi. Cho dù là cuộc sống, ngay cả cuộc sống của chính 

mình cũng không được chấp trước. Hôm nay ăn được no cũng tốt, ăn không được no 

cũng  tốt,  có  cái  để  ăn  cũng  tốt, không  có  cái  để  ăn  cũng  tốt, vậy  thì  bạn  mới  tự  tại. 

Nhất định phải nghĩ như thế nào thì bạn đang tạo lục đạo luân hồi. Tôi phải nghĩ thế 

nào  thế  nào,  hết  thảy  đều  là  nghiệp  lục  đạo  luân  hồi.  Vả  lại  ở  trong  cái  vọng  tưởng 

- 153 - 

chấp trước này có quá nhiều quá nhiều nghiệp báo tam đồ ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, 

hà cớ gì lại làm những việc này? 

Phân biệt chấp trước của tam đồ, chúng ta không thể không biết, phải có sự cảnh giác 

cao  độ.  Đó  là  cái  gì?  Là  tương  ưng  với  tham  sân  si.  Loại  phân  biệt  chấp  trước  này 

chính là tam đồ. Ngạ quỷ đạo là tham, phân biệt chấp trước của bạn tương ưng với tâm 

tham, bạn tạo đó là nghiệp của ngạ quỷ  đạo. Nếu như tương ưng với sân hận, tương 

ưng với đố kỵ sân hận, bạn tạo là nghiệp địa ngục. Còn ngu si, ngu si chính là lơ mơ 

hồ đồ, không có trí huệ thì tương ưng với cái này, bạn tạo đó là nghiệp của súc sanh. 

Cho nên phân biệt của chúng ta, chấp trước của chúng ta, nếu như là tương ưng với 

tham sân si, bạn tạo cái nghiệp này là nghiệp tam đồ. Ở trong Kinh Phật đã nói rất rõ 

ràng, rất minh bạch, chúng ta phải tin tưởng. Phật là chân ngữ giả, thật ngữ giả, như 

ngữ giả, Phật không lừa gạt người. Phật đến thế gian này để giúp đỡ mọi người không 

đọa tam đồ, siêu vượt lục đạo, siêu vượt thập pháp giới, giúp đỡ bạn thành Phật, giúp 

đỡ bạn thành Bồ Tát. Ngài đến thế gian này chính là vì một sự việc này, Ngài không 

phải vì bản thân mình, không có vì mình. Chúng ta luôn phải rõ ràng, phải minh bạch, 

phải chăm chỉ học tập ở Phật. 

A La Hán là tiếng Phạn, dịch ra có nghĩa là có Sát Tặc, ứng cúng, bất sanh. Tôi có một 

lần gặp được một vị cha xứ của Thiên Chúa Giáo, cũng là một vị học giả rất có uy tín 

và địa vị, đến từ Đài Loan. Người lớn tuổi có lẽ sẽ biết ông, là Phương Hào, ông là 

Viện trưởng Viện văn học của Trường Đại học Chính trị. Xưa kia tôi đã từng sống 17 

năm tại nhà của Hàn Quán Trưởng. Nhà của Hàn Quán Trưởng sát vách nhà một người 

Thiên Chúa Giáo, cho nên vị cha xứ này chúng tôi thường gặp mặt. Ông là người khá 

thông suốt, nhưng ông có một sự nghi hoặc, liền đến hỏi tôi:  “Pháp sư à, Phật giáo 

 các ông nói không nên sát sanh, nói phải từ bi, vậy A La Hán là “Sát tặc”, vậy tâm từ 

 bi ở đâu?” . Ông đến hỏi tôi vấn đề này. Đây chính là việc nhìn chữ mà đoán nghĩa. 

Nhìn chữ đoán nghĩa thì đã lý giải sai rồi. 

Chữ  “tặc”  này  không  phải  là  người,  chữ  “tặc”  này  nghĩa  là  kiến  tư  phiền  não.  Phật 

đem kiến tư phiền não tỉ dụ là kẻ tặc. Vì sao vậy? Kiến tư phiền não làm chướng ngại 

mất công đức pháp tài của chúng ta, chướng ngại trí huệ của tự tánh chúng ta, chướng 

ngại  đức năng  của  tự  tánh  chúng  ta,  chướng  ngại  mất  tướng  hảo  vốn  có  của  tự  tánh 

chúng ta, cho nên chúng cũng giống như kẻ tặc vậy, giống như đã cướp đi hết tiền bạc 

của cải trong nhà của chúng ta vậy, là cái ý như vậy. 

A La Hán kiến tư phiền não đã đoạn rồi, việc đoạn dứt này cũng giống như đem những 

kẻ tặc này loại trừ đi, họ không phải là giết kẻ tặc. Ở đây không phải là nói cường đạo 

thổ phỉ, nhất định không nên hiểu sai cái ý này. Trước đây chúng tôi đã từng gặp qua 

sự việc như vậy, đó là nhìn chữ đoán nghĩa. Cho nên trên Kinh Phật nói là  “tam thế 

 Phật oan” , bạn nhìn chữ đoán nghĩa thì sẽ nói sai, ba đời chư Phật đều bị oan uổng, đó 

không phải là ý của Phật. Việc này chúng ta nhất định phải hiểu. 

- 154 - 

“Ứng cúng” là có ý nghĩa gì? Phước báo của họ đã thành tựu rồi. Quả báo ở trong lục 

đạo của họ, quả thì phải có nhân, cái nhân này chính là kiến tư phiền não họ đã đoạn 

tận rồi, cho nên cái nhân của lục đạo không có nữa, họ cũng không nhận quả của lục 

đạo, siêu vượt lục đạo luân hồi. Thông thường chúng ta nói là nhập Hữu Dư Niết Bàn, 

họ cũng được xem như là nhập Niết Bàn. Niết Bàn dịch ra là Tịch Diệt, cũng dịch là 

bất sanh bất diệt. Bất sanh bất diệt này của họ là nói lục đạo. Vì sao mà gọi là hữu dư? 

Bởi vì họ chưa đoạn vọng tưởng, họ chưa đoạn phân biệt, họ vẫn còn phân biệt, vẫn 

còn  vọng  tưởng,  chỉ  có  chấp  trước  là  không  có  thôi,  quả  thực  không  có  chấp  trước 

nữa, cho nên họ Hữu Dư, họ không phải là nhập đại Niết Bàn trên quả địa Như Lai. 

Quả địa Như Lai là vọng tưởng phân biệt cũng đã đoạn rồi. Việc này nói ra thì rất quan 

trọng. Nếu như đem  phân biệt đoạn dứt, thế xuất thế gian pháp không còn phân biệt 

nữa,  thì  người  này  đã  siêu  vượt  mười  pháp  giới.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát, 

Phật, Phật này là Phật ở trong mười pháp giới, không phải là chân Phật. Đại Sư của 

Thiên Thai nói là tương tợ tức Phật, Pháp giới bốn Thánh là tương tợ tức Phật, đây là 

sự chứng đắc cao nhất ở trong mười pháp giới. Họ không có kiến tánh, họ đạt đến chỗ 

bờ mép của sự kiến tánh chứ chưa kiến tánh. Đây là Phật ở trong mười pháp giới. Ở 

trong Thiên Thai Đại Sư, Thiên Thai tứ giáo đã nói, là Phật của Tạng giáo, Phật của 

Thông giáo, họ nói là Tạng, Thông, Biệt, Viên Phật giáo, Phật Thông giáo, đây là chưa 

kiến tánh ở trong mười pháp giới, cũng chính là nói họ chưa có đoạn trừ tận gốc sự 

phân biệt. Ở trong Hiền Thủ Hoa Nghiêm tông nói Tiểu giáo, Thủy giáo, là Phật của 

Tiểu  giáo, Phật  của Thủy  giáo, đây  là  Phật  ở  trong  mười  pháp  giới. Cho  nên  Phật  ở 

đây chúng ta biết là cũng có cấp bậc. Đây là ở trong mười pháp giới. Nếu như đều đem 

phân biệt đoạn trừ rồi, kỳ thực thật sự là phải đoạn, bạn hiểu được chân tướng sự thật 

thì bạn sẽ không còn phân biệt nữa, cảnh giới của bạn sẽ được nâng lên cao. 

Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, chúng ta sẽ thắc mắc, họ có còn phân biệt hay không, 

họ  có  còn  chấp  trước  hay  không?  Thật  sự  là  họ  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp 

trước. Nếu họ có phân biệt, có chấp trước, vậy thì họ thối chuyển rồi. Tuyệt đối không 

thể thối chuyển được, bởi vì họ chứng được là vị bất thối, hành bất thối, niệm bất thối, 

họ làm sao có thể thối chuyển? Không thể nào thối chuyển được. Họ đến đây cùng với 

chúng ta, họ biểu hiện ra là có phân biệt, có chấp trước, đó là gì? Bởi vì bạn phân biệt 

nên họ tùy thuận bạn mà phân biệt, bạn chấp trước nên họ tùy thuận sự chấp trước của 

bạn,  bản  thân  họ  thì  quyết  định  là  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  họ  là  hằng  thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức. Ví dụ như bạn hỏi Phật đây là cái gì? Phật sẽ nói đây là 

cái khăn. Đây không phải là phân biệt hay sao? Ngài cũng chấp trước sao? Vì các vị 

gọi  đó  là  khăn  nên  Phật  cũng  tùy  thuận  mà  nói  như  vậy,  trong  tâm  của  Phật  một  ý 

niệm cũng không có. Bạn phải nên hiểu cái ý này. Cho nên chư Phật Bồ Tát ứng hóa 

tại  thế  gian,  trong  Kinh  luận  này  thường  nói:   “Phật  pháp  tại  thế  gian,  bất  hoại  thế 

 gian tướng” . Nếu bạn hoại thế gian tướng, thì bạn sẽ không có cách nào để giáo hóa 

chúng sanh. Nếu bạn giáo hóa chúng sanh, nhất định phải tùy thuận sự phân biệt của 

chúng sanh mà phân biệt, tùy thuận sự chấp trước của chúng sanh mà chấp trước, bản 

- 155 - 

thân thì quả thật là không hề có phân biệt chấp trước, bạn mới có thể nhập vào cảnh 

giới Phật. 

Cảnh giới của Phật chính là trí huệ, đức năng, tướng hảo vốn có của tự tánh. Ba thứ 

này đã bao gồm hết thảy toàn bộ lý sự, tánh tướng, nhân quả trong vũ trụ này. Bạn triệt 

để hiểu rõ thông đạt rồi, tự nhiên sẽ sanh khởi cái tâm đại từ bi. Tâm đại từ bi làm gì 

có việc khởi phát miễn cưỡng? Nó là sinh ra một cách tự nhiên, khởi một cái tác dụng 

cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh. Chúng sanh có cảm thì Phật Bồ Tát lập tức có 

ứng. Trong việc này không hề có điều kiện, cho nên gọi là vô duyên. “Duyên” ở đây 

chính là chúng ta ngày nay nói là điều kiện. Không có điều kiện, tất cả chúng sanh có 

cảm  Phật  liền  có  ứng.  Vì  vậy  chúng  ta  niệm  Phật,  Phật  niệm  chúng  ta;  chúng  sanh 

niệm Phật, Phật niệm chúng sanh. Chúng sanh niệm Phật là hư tình giả ý, không phải 

là thật sự. Phật niệm chúng sanh là thật lòng thật dạ, thành tâm thành ý. Đó không phải 

là giả, cho nên sự cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

A La Hán chứng được cảnh giới này. Phật nói họ cần phải tiếp nhận sự cúng dường 

của thiên nhân, tất cả toàn bộ chúng sanh trong lục đạo cúng dường. Vì sao vậy? A La 

Hán là phước điền, bạn cúng dường họ sẽ được phước báo. Chúng sanh trong lục đạo, 

phước  báo  được xem  trọng  nhất  là  gì?  Quan  trọng  nhất  là  sự  giàu  có, cũng  chính  là 

ngày nay chúng ta nói là đời sống vật chất, đây là thứ mà mọi người xem trọng nhất. 

Bạn cúng dường Phật, cúng dường A La Hán thì phước báo mà bạn được sẽ lớn. Vì 

sao vậy? Cúng dường các Ngài thì có phước báo lớn, cúng dường người thông thường 

thì phước báo lại nhỏ, đạo lý ở chỗ này chúng ta phải nên hiểu. Tâm lượng của A La 

Hán lớn, lớn ở chỗ nào vậy? Lớn ở chỗ các Ngài không có chấp trước. Chấp trước thì 

tâm lượng rất nhỏ. Các Ngài không còn chấp trước nữa, tâm lượng các Ngài liền lớn, 

cho nên cúng dường những người này thì phước báo sẽ lớn, sẽ mở rộng theo cái tâm 

lượng này của các Ngài. 

Nếu như bạn cúng dường Bồ Tát thì phước báo sẽ lại càng lớn hơn nữa. Vì sao vậy? 

Bồ  Tát  không  còn  phân  biệt,  A  La  Hán  vẫn  còn  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước. 

Cho nên cúng dường Phật thì phước báo sẽ là lớn nhất, Phật thì ngay cả vọng tưởng 

cũng không có, đều đã đoạn tận rồi. 

Nhưng  trong  42  chương  Kinh  sau  cùng  có  một  câu  nói:  “Cúng  dường  tất  cả  chư 

Phật Như Lai không bằng cúng dường một người vô tu vô chứng”. Những lời này 

nghĩa là gì? Vô tu vô chứng là chính mình, còn vượt hơn cả Phật nữa. Vô tu vô chứng 

dung hợp với hư không pháp giới thành một thể, không để lại một vết tích nào, không 

phải là hạng phàm phu như chúng ta. Tôi vô tu vô chứng cúng dường tôi thì hơn cả 

chư Phật rồi, vậy thì bạn đã hoàn toàn hiểu sai ý nghĩa rồi, đã hiểu sai rồi. Cái vô tu vô 

chứng  này  nghĩa  là  tu  chứng  của  họ  đã  viên  mãn,  ngay  cả  vết  tích  của  sự  tu  chứng 

cũng đều không có, đây gọi là  “ly nhất thiết tướng” ,  “tức nhất thiết pháp” . Đó là ai? 

Đó là nói chính mình, chính mình nếu như có thể lìa bốn tướng, lìa bốn kiến, bất luận 

là cúng dường một chúng sanh nào thì phước báo cũng bằng như hư không pháp giới. 

Đạo lý là ở chỗ này. Phước báo là tùy vào tâm lượng lớn hay nhỏ của mình mà hiện ra 

- 156 - 

lớn hay nhỏ, cho nên tâm lượng của bạn càng lớn, bạn tu công đức một văn tiền thì 

công đức đó cũng lớn như hư không pháp giới. 

Phật  ở  trên  Kinh  thường  dạy  bảo  chúng  ta:   “Tâm bao  thái  hư, lượng  châu sa giới” . 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  không  nên  vì  chính  mình  mà  nghĩ,  không  nên  vì  gia 

đình mình mà nghĩ, cũng không nên vì công ty ngành nghề của mình mà nghĩ, người 

xuất gia  cũng không nên  vì đạo tràng nhỏ của  mình  mà  nghĩ, vậy  thì  tâm  lượng  của 

bạn sẽ rất nhỏ, phước mà bạn tu được rất có hạn. Khởi tâm động niệm phải nghĩ đến 

tận  hư  không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chư  Phật  sát  độ,  tất  cả  chúng  sanh.  Bạn  mà  tu 

phước như vậy thì phước báo sẽ không thể nghĩ bàn, vô lượng vô biên. Cho dù là ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày  chỉ  làm  được  một  việc  tốt  vô  cùng  nhỏ  bé,  nhìn  thấy 

người nghèo khổ khó khăn, bạn bố thí một đồng tiền, bạn nghĩ đến là biến pháp giới 

hư không giới, công đức một đồng tiền này của bạn liền biến pháp giới hư không giới. 

Thật sự tùy thuộc vào tâm lượng của bạn. Ta làm sai một việc gì, ta khởi cái tâm sám 

hối, cái tâm của sự sám hối này cũng biến khắp hư không pháp giới. Bạn nói xem, cái 

công đức này lớn đến dường nào. 

Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát các Ngài đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức đều 

là ở ngay trong cuộc sống thường ngày niệm niệm đều cứu cánh viên mãn. Việc này 

tuyệt đối không phải chỉ có các Ngài mới có thể làm được, mà chúng ta cũng có thể 

làm được. Cách nghĩ này của bạn gọi là vọng niệm, gọi là vọng tưởng, bạn đã tưởng 

sai rồi. Nhất thiết chúng sanh đều có thể làm được, chỉ là chúng ta không hiểu được 

cái đạo lý này, không biết được chân tướng sự thật, cuộc sống của chúng ta đã hoàn 

toàn bị kìm hãm và chi phối bởi vọng tưởng phân biệt chấp trước của chính mình. Đây 

gọi là đáng thương xót, ở trên Kinh Phật thường nói là kẻ đáng thương xót. Đây là sự 

cảm thán của Phật. 

Vọng tưởng phân biệt chấp trước vốn là không có, ở trong tự tánh không có những thứ 

này. Ở trong tự tánh chỉ có trí huệ, đức năng, tướng hảo, ở đâu mà có vọng tưởng phân 

biệt chấp trước? Cho nên vọng tưởng phân biệt chấp trước gọi là vọng. Vọng nghĩa là 

vốn chẳng hề có. Từ vọng tưởng sinh phân biệt, từ phân biệt sinh ra chấp trước, năng 

sanh là vọng sở sanh, không phải hết thảy đều là hư vọng sao? Có cái gì là chân thật! 

Chúng ta bị những cái này hại rất thê thảm, nhiều đời nhiều kiếp, vô lượng kiếp đến 

nay,  nếu  như  không  có  gặp  được  Phật  pháp,  làm  sao  chúng  ta  có  thể  biết  cái  chân 

tướng sự thật này? 

Biết được chân tướng sự thật rồi thì sẽ phát ra một quyết tâm: XẢ! Đem chúng xả bỏ, 

không làm cái này nữa. Quả nhiên có thể xả thì bạn sẽ an lạc, cuộc đời này của bạn sẽ 

sống được vô cùng tự tại, lập tức sẽ nhìn thấy được kết quả. Hiệu quả là cái gì? Phiền 

não nhẹ, trí huệ tăng. Phiền não nhẹ chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước của bạn 

mỗi năm một ít hơn, trí huệ đức tướng của bạn mỗi năm một tăng trưởng lên. Đây là 

đạo lý nhất định. Bạn chính mình tu học như vậy rồi mới đi độ hóa chúng sanh, cho 

nên tự hành và hóa tha là một sự việc chứ không phải hai sự việc. Đạo lý này không 

khó  hiểu.  Người  trong  nhà  bạn,  thân  bằng  quyến  thuộc  của  bạn,  hàng  xóm  của  bạn, 

- 157 - 

nhìn thấy bạn mỗi năm một tốt hơn, một hai năm đầu thì họ không cảm thấy, không 

phát giác, qua 5 năm, 10 năm, sự chênh lệch này là rất lớn thì họ sẽ thấy ra. Sau khi 

nhìn thấy được thì họ sẽ bội phục, sẽ tôn trọng bạn, họ sẽ thỉnh giáo với bạn xem bạn 

đã  học  như  thế  nào?  Sự  việc  đầu  tiên  khiến  người  cảm  thấy  không  còn  giống  như 

trước kia nữa là bạn rất vui sướng, từ sáng đến tối cứ hoan hỷ. 

Năm xưa, khi tôi ở tại California của Mỹ, hàng xóm của chúng tôi đều là người Mỹ 

bản xứ. Tôi đã sống ở nơi đó được hai - ba năm. Đại khái là sau một năm, hàng xóm 

đã đi hỏi thăm xem chúng tôi những người này làm cái gì. Vì sao lại đi dò hỏi? Họ nói 

vì sao mà chúng tôi lại vui vẻ đến như vậy? Hay nói cách khác, họ phát hiện ra cuộc 

sống của họ đang rất khổ, vì sao  mà chúng tôi lại vui vẻ đến thế. Nếu như bạn để ý 

một chút, những người chúng tôi không già đi, họ cảm thấy rất ngạc nhiên, không dễ 

gì mà bị già yếu. Thường sanh tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. 

Huệ Năng Đại Sư gặp Ngũ Tổ, Ngài liền nói với Ngũ Tổ:  “Trong tâm đệ tử thường 

 sanh trí huệ” . Bạn xem, khiến người ngưỡng mộ biết bao nhiêu! Người thông thường 

chúng ta mà gặp Tổ sư thì phải nói là trong tâm đệ tử thường sanh phiền não. Cho nên 

nói thành tích tu học của chính bạn đều nằm ở trên gương mặt của bạn, đều nằm ở trên 

thân thể của bạn, không nằm ở nơi nào khác. Dùng lời rõ ràng hơn mà nói, nhìn thấy 

hình tượng của bạn thì sẽ hiểu được bạn tu hành đã có được công phu gì. Sau đó xem 

đến cử chỉ lời nói của bạn, tự nhiên đã khiến cho người khác tôn kính, tín phục. Cái 

này là độ hóa chúng sanh. Cho nên tự hành chính là hóa tha, hóa tha chính là tự hành, 

vì người diễn thuyết, làm ra tấm gương cho người khác xem. Đặc biệt là xã hội ngày 

nay, hiện tại tất cả chúng sanh trong xã hội có những tật xấu gì chúng ta phải thị hiện 

ra cho họ thấy, phải giúp đỡ họ sửa lại. Bạn hãy tỉ mỉ xem sự đau khổ của họ, khổ đó 

từ do đâu mà đến? Hiện tại ở trong xã hội rộng lớn này bạn xem thấy có tai nạn, tai 

nạn  từ  do  đâu  mà  ra?  Nó  có  nhân  của  nó.  Chúng  ta  biết  cái  nghiệp  nhân  này,  trong 

việc thị hiện này của chúng ta thì không có nghiệp nhân của tai nạn, không có nghiệp 

nhân của khổ báo, bạn phải từ chỗ này mà thị hiện. Phật Bồ Tát vì chúng ta thị hiện, 

ngày nay chúng ta học được rồi thì cũng mô phỏng theo Phật Bồ Tát mà thị hiện một 

chút cho người khác xem. 

Người xưa đã nói rất hay, lo buồn khiến người già. Sự già đi của con người thực ra mà 

nói,  lo  âu  là  cái  nhân  tố  đầu  tiên  khiến  con  người  già  đi.  Chúng  ta  phải  đem  những 

chuyện phiền lòng, thường nói là sự vướng mắc của bạn, được mất của bạn, những sự 

việc khiến người phiền lòng này hết thảy đều buông xả hết, đem chúng bỏ đi hết. Bạn 

nhất  định  phải  biết,  cái  thế  gian  này  không  có  một  sự  việc  nào  đáng  để  phải  phiền 

lòng. Vì sao chứ? Người thế gian không thoát khỏi được số mạng, trong số mạng của 

bạn đã được định sẵn rồi, bạn còn nhọc lòng để làm gì? Còn học Phật, thì cuộc đời này 

của chúng ta đã có tất cả Phật Bồ Tát thay ta sắp xếp, vậy ta còn phải lo điều gì? Nếu 

như chúng ta lo lắng thì Phật Bồ Tát sẽ không an bài cho chúng ta nữa, vậy thì ta sẽ rất 

phiền não rồi. Tất cả mọi việc đều phải tự mình lo nghĩ thì mệt chết mất. Hết thảy đều 

giao  cho  Phật  Bồ  Tát,  ta  chỉ  ngoan  ngoãn  mà  nghe  lời,  ngày  ngày  tụng  Kinh,  ngày 

- 158 - 

ngày  niệm  Phật  thì  được  rồi.  Làm  người  học  trò  giỏi,  Phật  Bồ  Tát  là  bảo  mẫu,  các 

Ngài sẽ đến chăm lo. Chúng ta nhất định không nên vượt quá quyền hạn, không nên lo 

việc của các Ngài, thì bạn sẽ được đại tự tại. 

Những cương lĩnh, phương pháp tu học này đều là do Chương Gia Đại Sư đã truyền 

thọ lại cho tôi. Tôi rất cảm ân đối với lão sư. Tôi học Phật 50 năm nay không hề lo 

nghĩ một chút gì cả, quyết định không hỏi đến, phước báo quả thật đều là tự nhiên cả, 

mãi  cho  đến  như  bây  giờ.  Khổng  Lão  Phu  Tử  nói  70  tuổi  muốn  sao  được  vậy  mà 

không vượt ngoài khuôn phép. Tôi ngày nay cũng đã đến cái tuổi này rồi, năm nay 77 

tuổi, có thể nói với các vị một câu là tôi tâm nghĩ sự thành. Hiện tại tôi nghĩ tưởng, hy 

vọng thế giới này không nên có chiến tranh. Nếu như nước Mỹ không khởi động chiến 

tranh với I-raq, thì tôi đã tâm nghĩ sự thành rồi. 

Bây giờ thời gian đã hết, hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 278 

Kinh văn: “Vị đắc A Duy Việt Trí giả, tất đắc A Duy Việt Trí”. 

Từ câu Kinh văn này mà xem. Hôm qua giảng đến  “đắc quả tự tại” . Thế Tôn ở trên 

Kinh nêu ra với chúng ta tứ quả của Tiểu Thừa. Chúng ta xem lại câu Kinh văn này, 

đây là chú ý vào A La Hán.  “Vị đắc A Duy Việt Trí giả, tất đắc A Duy Việt Trí” . Ở đây 

nói là quả của Đại Thừa, A Duy Việt Trí Bồ Tát, cổ Đại đức ở trong chú sớ đã nói với 

chúng ta, là thất địa trở lên. Từ đây mà thấy, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là thuần 

nhất Đại Thừa, không những thuần nhất Đại Thừa, trên thực tế là nhất Phật Thừa. Cổ 

Đại  đức  thời  đại  Tùy  Đường  đã  chú  thích,  thời  đại  giáo  hóa  này  của  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni có Tiểu Thừa có Đại Thừa, ở trong Đại Thừa vẫn còn có một thừa.  “Sở dĩ duy 

 hữu nhất thừa pháp, vô nhị diệc vô tam, trừ Phật phương tiện thuyết” . Đây là đem bổn 

nguyện giáo hóa chúng sanh của chư Phật Như Lai, bao gồm cả Pháp Thân Đại Sĩ ứng 

hóa  trong  chín  pháp  giới  nói  ra  với  chúng  ta  rồi.  Từ  đây  mà  thấy,  Tiểu  thừa  Thanh 

Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát đều là Như Lai giáo hóa chúng sanh mà phương 

tiện nói, không phải thật sự nói. Mục đích thật sự là hy vọng tất cả chúng sanh đều có 

thể trong một đời này viên thành Phật đạo, mọi người đều chứng được Phật quả cứu 

cánh viên  mãn. Tại vì sao phải nói  Tam  Thừa?  Tam  Thừa là  thuộc về bất đắc dĩ  mà 

phương tiện nói. Chúng sanh không có cái căn tánh này, không có chí hướng lớn như 

vậy, việc  tu  hành  có người  thì  nói  tôi  chỉ  cần  cuộc  đời  này  có  thể bình  an  vô  sự  thì 

được rồi, những thứ khác tôi đều không mong cầu gì cả, kiểu người như vậy thì Phật 

cũng hết cách đối với họ. Họ không muốn thành Phật, họ cũng không muốn thành Bồ 

Tát, thậm chí bạn nói quả vị Tu Đà Hoàn họ cũng không có hứng thú, họ chỉ hy vọng 

có thể sống cuộc đời bình an vô sự thì họ đã rất mãn nguyện rồi. Nhưng mà Phật đối 

với tất cả chúng sanh tuyệt đối sẽ không để họ bị thất vọng, bạn hy vọng điều gì, các 

Ngài liền giúp đỡ bạn đạt được điều đó, bởi vì  “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng” . 

- 159 - 

Bạn  hy  vọng  làm  một  người  tốt,  các  Ngài  sẽ  giúp  bạn;  bạn  muốn  sanh  thiên  thì  các 

Ngài cũng có thể giúp đỡ bạn, khẳng định là có thể viên mãn nguyện vọng của tất cả 

chúng  sanh.  Đây  là  Phật  từ  bi  đến  cùng  cực.  Cho  nên  pháp  môn  của  Phật  cũng  rất 

nhiều, đều là vì ứng cơ mà thiết lập ra. 

Chúng  ta  biết  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  Nhất  Phật  Thừa,  ở  đâu  còn  có  Tiểu 

Thừa nữa chứ? Cho nên ở chỗ này nói với chúng ta cũng là phương tiện nói, không 

phải chân thật nói. Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có nhân thiên, cũng không có 

Thanh Văn, Duyên Giác. Vì sao Phật ở trên Tịnh Độ Kinh đều nói với chúng ta thiên 

nhân, Thanh Văn chúng? Chúng ta phải hiểu cái ý của Ngài, tuyệt đại đa số người ở 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  đới  nghiệp  vãng  sanh  (việc  này  không  giống  như 

những thế giới khác), mà đới nghiệp vãng sanh là mang theo nghiệp mà đi, cũng như 

tại Thế giới Ta Bà này của chúng ta, những thứ phiền não tập khí này là mang theo mà 

đi đến bên đó, đương nhiên phải đoạn phiền não, phải đoạn tập khí. Phiền não, tập khí 

không đoạn, bạn làm sao có thể thành tựu? Khẳng định không thể thành tựu. Nhưng 

Thế giới Tây Phương không giống với tất cả Sát Độ khác của chư Phật, tuy là phiền 

não tập khí của bạn không có đoạn, bạn đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trí huệ của 

bạn, năng lực của bạn (cái năng lực này chính là thần thông mà chúng ta thường nói), 

thọ  dụng  của  bạn  (chúng  ta  thường  nói  là  phước báo)  đều  giống  như  Phật  A  Di  Đà. 

Việc này không thể nghĩ bàn. 

Bạn là phàm phu, bạn làm sao mà có thể ngang bằng phước báo với Phật? Việc này 

trên Kinh mọi người đã đọc thấy rất rõ ràng, thứ nhất là đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  thì  dung  mạo  giống  như  Phật, thân  thể  giống  như  Phật, là  thân  tử  ma  chân  kim 

sắc. Thế giới Tây Phương là thế giới bình đẳng, sanh đến bên đó thì giống y như Phật, 

trí huệ thần thông đạo lực hết thảy đều như nhau, nói cách khác bạn đã thành Phật rồi. 

Nhưng việc thành Phật này không phải là nhờ khả năng của bạn, không phải do bạn tu 

chứng được, mà là do đâu? Là do bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì cho bạn, hay 

nói cách khác là hưởng phước báo của Phật A Di Đà. Cũng giống như người thế gian 

này của chúng ta, một đứa trẻ đi đầu thai. Nếu đầu thai vào nhà vua chúa, nó vừa mới 

sinh  ra  thì  đã  được  thân  phận  là  Thái  tử,  sự  thọ  dụng  của  nó  cũng  không  thua  với 

Hoàng đế. Đó không phải là có được do năng lực của bản thân nó, mà là do cha của nó 

cho  nó,  là  sự  việc  giống  như  vậy.  Cho  nên  chúng  ta  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, phước báo chúng ta cũng giống như tất cả chư Phật, thần thông trí huệ năng lực 

đều như nhau, không phải do tự mình tu mà là Phật A Di Đà cho. Việc này thật không 

thể nghĩ bàn. Đây là sự thù thắng chỉ có ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tha phương 

thế giới hết thảy đều không có. 

Tuy là Phật cho chúng ta trí huệ thần thông đạo lực, vậy phiền não tập khí của chúng 

ta có còn cần phải đoạn hay không? Đương nhiên phải đoạn. Nếu như bạn chưa đoạn, 

thì cứ hưởng thụ phước báo mà người khác ban cho bạn. Đến khi bạn chính mình đoạn 

tận phiền não rồi, thì cái phước báo đó mới từ tự tánh của bạn mà lưu lộ ra, thì mới 

- 160 - 

không phải là Phật A Di Đà cho bạn. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, phải hiểu hoàn 

cảnh chân thật của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Ở chỗ này nói thiên nhân, nói Tiểu Thừa, nói A Duy Việt Trí Bồ Tát, đều là công phu 

chính mình thực tế tu hành đoạn chứng khi đến nơi đó. Ở Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc công  phu  đoạn  chứng  bằng  với  Tu  Đà Hoàn, Tư  Đà  Hàm  của  Tây  Phương  Cực 

Lạc Thế giới. Đoạn chứng đồng nghĩa với việc năng lực thần thông trí huệ trên thực tế 

của bạn không có một Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát nào ở Tha Phương 

Thế Giới có thể so sánh được. Việc này chúng ta không thể không biết. Cho nên trong 

chú giải của người xưa cũng nói, trên thực tế mỗi một người vãng sanh đều là phát Bồ 

Đề tâm, đều là nhất hướng chuyên niệm, vì vậy Thế giới Tây Phương Cực Lạc là Nhất 

Thừa Pháp, Nhất Phật Thừa, cái gọi là Thanh Văn, nhân, thiên chỉ là thị hiện mức độ 

đoạn hoặc, là tùy thuận sự tương đối của tha phương mà nói. Chúng ta hiểu được chân 

tướng sự thật này. 

Ở chỗ này chúng ta lại phải lưu ý, “Kinh Vô Lượng Thọ” chúng ta vẫn còn chưa đọc 

đến  tam  bối  vãng  sanh, vãng  sanh  chánh  nhân.  Hai  phẩm  Kinh  văn  này  nói  rõ  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì phải có đủ những điều kiện gì. Trên Kinh đã 

nói  với  chúng  ta  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch:   “Phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” . Câu nói này rất là quan trọng. Bạn xem, thượng phẩm vãng sanh là điều kiện 

này, trung phẩm hạ phẩm hết thảy đều là điều kiện này, quyết định không thể nào xem 

nhẹ. 

Nhưng  hiện  nay,  tôi  thường  nghe  thấy  ở  Hồng  Kông,  ở  Đài  Loan,  ở  Mỹ,  đại  khái  ở 

Singapore cũng có, từ Nhật Bản truyền đến bổn nguyện niệm Phật. Bổn nguyện niệm 

Phật  này  ngày  xưa  Tổ  sư  Đại  đức  truyền  thừa không  có  sai, nhưng  truyền  đến  ngày 

nay,  tôi  nghe  họ  nói  với  tôi  thì  thấy  có  vấn  đề,  vì  họ  chỉ  xem  trọng  nguyện  thứ  18 

trong  số  48  nguyện,  họ  nói  nguyện  thứ  18  là  bổn  nguyện,  những  nguyện  khác  đều 

không cần học. Nguyện thứ 18 là gì? Mười niệm được sanh, cho nên họ mỗi ngày họ 

chỉ niệm  mười câu Phật hiệu thôi, tương lai nhất định được vãng sanh, trên Kinh đã 

nói mà! Đến lúc lâm chung không thể vãng sanh thì sẽ trách móc Phật A Di Đà, Phật A 

Di Đà Ngài nói mà không giữ lời, con y theo phương pháp mười niệm của Ngài mà vì 

sao con không thể vãng sanh? Kỳ thực những người này là tự cho mình thông minh, 

đầu cơ trục lợi, đối với ý nghĩa của 48 lời nguyện họ đều không hiểu, đã hiểu sai cái ý 

của  Phật.  Phật  không  hề  nói  sai,  mà  do  bạn  đã  nghe  sai,  đã  hiểu  sai,  lỗi  lầm  ở  bạn, 

không phải ở Phật. Chư Tổ sư Đại đức ngày xưa đã nói rất rõ ràng rất minh bạch, 48 

nguyện,  mỗi  một  nguyện  đều  bao  gồm  47  nguyện  còn  lại  một  cách  viên  mãn,  thiếu 

một  nguyện  thì  nguyện  này  của  Ngài  không  viên  mãn,  có  khiếm  khuyết,  chính  là  ở 

trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói  “một tức là nhiều, nhiều tức là một” , sao bạn lại có 

thể chấp trước một niệm trong 48 nguyện? Việc này là không thể. Phải nên hiểu rằng, 

người  xưa  nói  nhất  nguyện  chính  là  nhất  thiết  nguyện,  vậy  thì  đúng,  bất  kỳ  một 

nguyện nào cũng đều bao gồm tất cả nguyện, vậy mới là viên mãn, mới là không sai. 

Nguyện thứ mười chín là  “phát Bồ Đề tâm” . Thực tế mà nói, trong 48 nguyện thì hai 

- 161 - 

nguyện này quan trọng nhất, chúng ta ở trong ba bậc vãng sanh là thượng trung hạ đều 

có câu này.  “Phát Bồ Đề tâm”  là nguyện thứ mười chín,  “nhất hướng chuyên niệm”  

là nguyện thứ mười tám. Nếu bạn chỉ có nhất hướng chuyên niệm mà không có phát 

Bồ Đề tâm thì bạn không thể vãng sanh, vì vậy mà người niệm Phật rất nhiều, người 

được vãng sanh thì lại không nhiều. Đạo lý này chúng ta không thể không hiểu. Chân 

tướng sự thật đều bày ở trước mắt chúng ta. 

Năm xưa, tôi học Phật ở Đài Trung, lão sư Lý thường hay nhắc nhở chúng tôi, hiện tại 

trong một vạn người niệm Phật thật sự có thể vãng sanh thì chỉ có hai - ba người mà 

thôi, chỉ hai - ba phần vạn mà thôi. Vậy những người còn lại, thật sự là trong một vạn 

người  có  hơn  9.990  người  đều  không  thể  vãng  sanh,  là  hơn  9.990  người  không  thể 

vãng sanh. Nguyên nhân là gì? Là không có phát Bồ Đề tâm, bạn không có tương ưng 

với bổn nguyện của Phật A Di Đà. Nếu bạn không phát Bồ Đề tâm mà đến Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  không  phải  là  Nhất  Phật 

Thừa. Thế giới bên đó là Nhất Phật Thừa thì phát Bồ Đề tâm quan trọng hơn bất cứ 

thứ gì. 

Thế nào gọi là “Bồ Đề tâm”? 

Trong các Kinh luận đã có nói rất nhiều, cũng không dễ hiểu. Trong “Quán Vô Lượng 

Thọ Phật Kinh” đã nói với chúng ta, chí thành tâm, thâm tâm, hồi hướng phát nguyện 

tâm, nói ba cái này. Vì sao mà “Bồ Đề tâm” là ba cái này? Ba cái nhưng thực tế là một 

cái. Thể của “Bồ Đề tâm” là chí thành tâm, chí thành tâm khởi tác dụng, cái tác dụng 

đó có cái đối với mình, có cái đối với người. Đối với chính mình là thâm tâm, đối với 

người thì là hồi hướng phát nguyện tâm, cho nên thâm tâm cùng với hồi hướng phát 

nguyện tâm là tác dụng của “Bồ Đề tâm”. Một cái là tác dụng đối với bản thân, một 

cái là tác dụng đối với người khác. Trên thực tế là một cái tâm mà nói từ ba phương 

diện. 

Nếu  như  cái  này  không  dễ  hiểu,  chúng  ta  hãy  xem  lại  “Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận”. 

Trong  “Đại  Thừa Khởi  Tín  Luận”, Mã  Minh  Bồ  Tát  đã nói với  chúng ta  về  “Bồ  Đề 

tâm”, Ngài  nói  là  “trực  tâm, thâm tâm và đại bi tâm” . Chúng ta đem  Kinh và  Luận 

hợp lại mà xem thì sẽ dễ dàng hiểu được ý nghĩa. Trên luận thì nói là trực tâm, trên 

Kinh thì nói chính là chí thành tâm, thâm tâm thì cũng giống như vậy. Trên Kinh nói 

hồi hướng phát nguyện tâm chính là trên luận nói đại bi tâm, đại từ đại bi. Như vậy thì 

chúng ta sẽ dễ hiểu hơn. Nhưng mà thâm tâm vẫn còn khá khó hiểu, rốt cuộc thì cái gì 

gọi là thâm tâm? Thâm tâm là tự thọ dụng, “Bồ Đề tâm” khởi tác dụng là tự thọ dụng. 

Năm  xưa,  khi  tôi  còn  ở  Mỹ, đã  đem  cái  “Bồ  Đề tâm”  này viết  thành  năm  điều  gồm 

mười chữ:  Chân thành (chân thành chính là chí thành tâm, chính là trực tâm),  thanh 

 tịnh, bình đẳng, chánh giác (chính là thâm tâm),  từ bi, như vậy thì mọi người sẽ dễ 

hiểu hơn nhiều. Từ bi tâm chính là hồi hướng phát nguyện tâm, là đối với người, còn 

đối  với  chính  mình  thì  phải  thanh  tịnh  -  bình  đẳng  -  chánh  giác.  Chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm lời nói việc làm  mà tương ưng với mười chữ này, thì bạn đã thật sự phát 

- 162 - 

“Bồ Đề tâm”. Đây là vô thượng “Bồ Đề tâm”. Nếu đã thật sự phát tâm thì trong một 

đời này nhất định sẽ sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, nhất định sẽ được thân 

cận Phật A Di Đà. Nếu quả nhiên bạn có nguyện vọng như vậy, thì từ nay trở đi, bạn 

sinh hoạt, làm việc xử sự đối người tiếp vật, bạn nhất định phải dùng chân tâm, không 

thể lại dùng vọng tâm nữa. 

Có lẽ có người sẽ hỏi, tôi dùng chân tâm đối đãi người, người khác dùng vọng tâm đối 

với tôi, vậy không phải tôi đã bị thiệt thòi lớn rồi hay sao? Vào lúc này thì bạn phải 

hỏi rằng: Bạn muốn tiếp tục ở lại trong lục đạo luân hồi hay là muốn đến Thế giới Cực 

Lạc? Nếu như là đến Thế giới Cực Lạc thì bạn không dùng chân tâm thì không được, ở 

Thế giới Cực Lạc người người đều dùng chân tâm, không có ai dùng vọng tâm. Bạn 

vẫn còn không chịu dùng chân tâm, vẫn dùng cái tâm hư vọng để xử sự đối người tiếp 

vật,  thì  bạn  niệm  Phật  hết  cả  cuộc  đời  này  cũng  không  thể  vãng  sanh,  bạn  là  người 

nằm trong số lượng hơn 9.990 người trong một vạn người đó. Nếu bạn chịu dùng chân 

tâm,  thì  bạn  nằm  trong  số  hai,  ba  người  trong  một  vạn  người  đó.  Đạo  lý  này  các  vị 

phải nên hiểu, phải nên hiểu rõ cái chân tướng sự thật. Cho nên chúng ta chân thật phát 

tâm  hành  Bồ  Tát  đạo,  nhất  định  phải  thấy  được  Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  không  sợ 

người khác lừa gạt mình, người khác lừa gạt ta, sỉ nhục ta, ức hiếp ta, thực ra mà nói ta 

đều rất cung kính mà cảm kích đối với họ, niệm A Di Đà Phật rồi hồi hướng cho họ. 

Vì sao vậy? Vì đã tiêu nghiệp chướng cho ta, là việc tốt mà! Họ tự mình tạo tội nghiệp 

thay ta tiêu nghiệp chướng, họ thật sự là đã xả mình vì ta, họ là ân nhân của ta. Bản 

thân  họ  không  biết,  ta  thì  thấy  rõ  ràng  tường  tận.  Ta  và  họ  không  đi  chung  một  con 

đường. Họ đi đó là đường sáu nẻo luân hồi, là đi ba đường ác đạo, còn ta đi con đường 

nhất Thừa Phật đạo, không phải Thanh Văn, không phải Duyên Giác, cũng không phải 

Bồ Tát, đường ta đi là con đường thành Phật. Hy vọng mọi người có được sự nhận biết 

như  vậy,  tiền  đồ  của  chúng  ta  là  một  mảng  quang  minh,  sáng  lạn.  Nhất  định  không 

tham muốn hưởng thụ danh văn lợi dưỡng trong một đời này, phải đem nó xả bỏ thật 

sạch sẽ. 

Khi tôi rời khỏi Singapore đi đến Úc Châu, đã viết một bức đối liễn để khuyến khích 

chính  mình,  cũng  là  khuyến  khích  các  đồng  học  chúng  ta.  Đối  liễn  này  ghi  là:  “Xứ 

nghịch  cảnh,  tùy  ác  duyên, vô sân  hận,  nghiệp  chướng  tận  tiêu”. Nghịch cảnh là 

hoàn cảnh của chúng ta không tốt, chỗ nào cũng đều là chướng ngại, hoàn cảnh nhân 

sự không tốt, người hủy báng chúng ta rất nhiều, người nhiễu điều sinh sự rất nhiều. 

Sống trong hoàn cảnh như vậy nhất định không có một niệm tâm sân hận, là  “vô sân 

 hận, nghiệp  chướng tận  tiêu” . Có  một  niệm  tâm  sân  hận thì nghiệp  chướng  của bạn 

hiện  tiền,  cái  quả  đó  là  kết  cái  quả  oan  oan  tương  báo  không  bao  giờ  dứt.  Điều  này 

không  thể  được.  Cho  nên  ở  phương  diện  này,  nếu  chúng  ta  bị  oan  ức,  hãm  hại  của 

người khác, thì lập tức phải nghĩ đến Phật Thích Ca Mâu Ni khi xưa tu nhẫn nhục Ba 

La Mật đã gặp vua Ca Lợi, chúng ta hãy nghĩ đến việc Nhẫn Nhục tiên nhân đã gặp 

vua Ca Lợi. Cái tai họa như vậy cũng có thể nhận chịu được mà không có một chút 

sân hận nào, cũng không có một chút tâm muốn báo thù. Chúng ta phải học. Không có 

- 163 - 

tâm sân hận thì nhẫn nhục Ba La Mật đã viên mãn, không có một ý niệm  muốn báo 

thù thì giới điều không sát sanh đã viên mãn. Cho nên vua Ca Lợi đã có công đức rất 

lớn, đã thành tựu cho người tu hành hai sự việc lớn. Cũng giống như nói bạn tu hành 

người ta đến khảo nghiệm bạn, thử thách khảo nghiệm bạn, xem công phu của bạn như 

thế nào. Chúng ta có thể nói chỉ trong một chút là đã bị người ta khảo đảo mất, vậy thì 

xong rồi, vậy thì vẫn phải tiếp tục trong tam đồ lục đạo. Nếu muốn không bị đánh rớt, 

ta hết thảy đều có thể nhận chịu, tiếp nhận một cách hoan hỷ, không có sân hận, không 

có báo thù, trái lại còn cảm niệm ân đức, sự khảo nghiệm này cho biết được công phu 

và cảnh giới tu học của bạn. Cho nên đối với nghịch cảnh ác duyên, chúng ta phải thật 

sự là bội phần cảm kích, vì đã làm cho cảnh giới của mình không ngừng nâng cao. 

Câu đối kế tiếp là “Xứ thuận  cảnh, tùy  thiện  duyên, vô  tham  si, phước  huệ  toàn 

hiện”. Hoàn cảnh tốt, tất cả đều rất như ý thì “vô tham si”. Đáng sợ nhất là trong cảnh 

giới này bạn khởi cái tâm tham lên, bạn bị cảnh giới mê hoặc, vậy thì bạn xong rồi. 

Nhất  định  phải  không  có  tham,  không  có  ngu  si,  “phước  huệ  toàn  hiện”,  phước  huệ 

liền hiện tiền. 

Đây  là  chúng  ta  tự  mình  khuyến  khích  chính  mình,  cũng  là  khuyến  khích  hết  thảy 

đồng học, dù trong thuận cảnh hay nghịch cảnh cũng lìa tham sân si. Tham sân si là 

tam độc. Khởi tâm động niệm nếu như tương ưng với tam độc phiền não, thì đây là tạo 

nghiệp của súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, tương lai quả báo là ở trong tam đồ, cho nên 

nhất định là không thể được. Khởi tâm động niệm lời nói việc làm, chúng ta nhất định 

là không quản chuyện người khác, nên quản cho tốt bản thân mình. Người khác có làm 

thế  nào  thì  cũng  không  liên  quan  gì  đến  mình,  đó  là  việc  của  họ.  Chúng  ta  thì  nhất 

định tùy thuận theo giáo huấn của Phật Đà, nhất định phải tùy thuận thập thiện, phải 

tùy thuận tam quy y. Tam quy là giác, chánh, tịnh. Phải tùy thuận lục độ, tùy thuận Bồ 

Đề tâm, đại Bồ Đề tâm. Như vậy một lòng xưng niệm cầu sanh Tây Phương thì không 

có một ai mà không vãng sanh. Xưa kia, Tổ sư Đại đức đã nói rằng:  “Pháp môn này 

 vạn người tu vạn người đi” . Có thể tu học được như lý như pháp thì người người đều 

vãng sanh, cho  nên nhất định  phải  tương ưng với  chân thành,  thanh  tịnh, bình  đẳng, 

chánh giác, từ bi, đặc biệt là tâm từ bi. 

Tâm  từ  bi  là  đối  với  những  ai?  Là đối  với  oan  gia  trái  chủ, bạn  có thể từ  bi đối  với 

người hãm hại bạn, thì bạn đối với tất cả chúng sanh cũng sẽ từ bi. Đối với tam đồ lục 

đạo, chúng sanh địa ngục, những người không từ việc ác nào đều phải đại từ đại bi, họ 

thật đáng thương, ngu si, đã tạo tác tội nghiệp. Nếu như họ có trí huệ, thì họ tuyệt đối 

sẽ không tạo tội nghiệp. Cho nên chúng ta đối với người, đối với tất cả chúng sanh hữu 

tình, trong cách nhìn thì quan trọng nhất là phải khẳng định tánh bổn thiện, chân tánh 

của tất cả mọi chúng sanh. Chân tánh là Phật tánh, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. 

Phật tánh thì vốn thiện, họ vì sao mà lại tạo ác? Bởi vì họ đã mê mất đi bổn tánh. Đã 

mê mất bổn tánh mà lại tùy thuận tập khí, tập tính thì bất thiện. Phải nên biết đạo lý 

này. Cho nên Phật nhìn tất cả chúng sanh thấy đều là Phật, các Ngài nhìn như thế nào? 

Nhìn bổn tánh. Cho nên tất cả chúng sanh đều đáng để cho ta tôn kính, đều đáng để ta 

- 164 - 

cúng dường, đều đáng để cho ta phụng sự một cách toàn tâm toàn lực, đạo lý là ở chỗ 

này. Phật nhìn là chính xác, phàm phu chúng ta nhìn người thì sai lệch mất rồi. Không 

nhìn vào từ chính diện mà nhìn từ phiến diện, không nhìn bổn tánh của họ mà nhìn vào 

tập tánh của họ, vậy thì sai rồi. Phật Bồ Tát nhìn vào bổn tánh của tất cả chúng sanh, 

không nhìn tập tánh của họ, cho nên tâm của các Ngài vĩnh viễn là tương ưng với chân 

thành - thanh tịnh - bình đẳng - chánh giác - từ bi, đạo lý chính là chỗ này. Đây là điều 

mà chúng ta cần phải học tập. Đây là con đường để thành Phật. 

Hôm nay giảng câu  “A Duy Việt Trí”  này, A Duy Việt Trí ở trong “Kinh Di Đà” thì nói 

là A Bệ Bạt Trí, bởi vì đây là dịch âm từ tiếng Phạn, âm dịch có khác một chút, cho 

nên đây là một sự việc, một danh từ. Ý nghĩa là, cổ Đức nói  “bất thối chuyển ư thành 

 Phật chi đạo” , chính là đi con đường thành Phật này, họ một mạch thẳng tiến, họ sẽ 

không bị thối lui trở lại. A Bệ Bạt Trí là ý nghĩa như vậy. Kinh tiểu bổn thì dịch là A 

Bệ Bạt Trí, cổ Đức có người dịch từ trên Kinh văn. A dịch là Vô. 

Trong chữ “A Di Đà Phật”, từ đầu tiên cũng dịch là Vô, Di Đà dịch là Lượng, là vô 

lượng, Phật dịch là Giác. Vì vậy ý nghĩa của chữ A Di Đà Phật toàn bộ dịch ra từ tiếng 

Phạn nghĩa là Vô Lượng Giác. Phật có ý nghĩa là giác. Phật ở trên “Kinh Di Đà” đã 

nói với chúng ta về ý nghĩa đó, một cái thì nói là vô lượng quang, một cái thì nói là vô 

lượng  thọ.  Ý  nghĩa  của  hai  chữ  này  đều  rất  hay.  Quang  là  quang  minh, quang  minh 

biến chiếu, chúng ta hiện nay thì nói là không gian, vô lượng không gian. Thọ là nói 

thọ  mạng.  Thọ  mạng  là  thời  gian,  người  hiện  nay  thì  nói  là  vô  lượng  thời  không.  Ý 

nghĩa của chữ A Di Đà Phật chính là vô lượng thời không. Ở trong cái vô lượng thời 

không đã bao gồm hết tất cả, không sót một thứ gì, cho nên danh hiệu này thì ý nghĩa 

không thể nghĩ bàn. 

“A Bệ Bạt Trí” thì “Bạt Trí” dịch ra là thối chuyển, A dịch là vô, là vô thối chuyển. 

Cách giải thích này  của cổ Đức rất rõ ràng, rất minh bạch:  “Vô thối chuyển ư thành 

 Phật chi đạo” . Ý nghĩa này dịch rất hay. Trong “Di Đà Yếu Giải” của Ngẫu Ích Đại 

Sư  đã  nói  với  chúng  ta  ba  cái  bất  thối,  ở  trong  chữ  A  Bệ  Bạt  Trí  có  ba  cái  ý  nghĩa, 

chính là ba loại bất thối. 

Ba Loại Bất Thối Chuyển 

 Loại  thứ  nhất là  “Vị  bất thối” , chuyển phàm thành Thánh, sẽ không bị thối chuyển 

thành phàm phu. Đây là ý nghĩa cạn nhất trong từ A Duy Việt Trí. Hôm qua chúng ta 

đã bàn đến Tu Đà Hoàn thì đã không thối chuyển rồi. Nếu bạn hỏi vì sao mà họ không 

thối  chuyển?  Trong  kiến  giải  của  họ  không  có  sai  lầm,  cũng chính  là  nói,  cách  nhìn 

của họ đối với thế xuất thế gian pháp, đối với người, đối với việc, đối với vật chính 

xác, không có sai lầm, cho nên họ không bị thối chuyển. Chúng ta thì vì sao lại bị thối 

chuyển? Chúng ta đối với tất cả người sự vật sự việc, cách nhìn đã bị sai rồi. Sai ở chỗ 

nào?  Ở  chỗ  hành  động  theo  cảm  tính,  đều  là  tùy  thuận  theo  tập  khí  phiền  não  của 

chính mình, tùy thuận theo sự yêu ghét của chính mình, cái này thì tôi thích, cái kia thì 

tôi ghét, vậy thì không được. Ưa thích và chán ghét thì không có ở trong bổn tánh, ở 

- 165 - 

trong bổn tánh thì không có yêu thương cũng không có chán ghét. Việc này thì phải 

nên  biết.  Cho  nên  Phật  Bồ  Tát,  người  tu  hành  tùy  thuận  pháp  tánh,  tùy  thuận  chân 

tánh. Ở trong chân tánh không có thất tình ngũ dục, phải hiểu cái đạo lý này. Thất tình 

ngũ  dục,  tham  sân  si  mạn  là  từ  trong  vô  minh  mà  sinh  ra,  từ  trong  tâm  thức,  trong 

vọng tâm mà sinh ra, chân tâm thì không có. Ở trong chân tâm thì chỉ có chân thành - 

thanh tịnh - bình đẳng - chánh giác - từ bi, cái này thì trong chân tâm có. Ở trong vọng 

tâm thì mới có phiền não tập khí, mới có yêu ghét, mới có tham sân si. Việc này nhất 

định phải rõ ràng, phải minh bạch. 

 Loại  thứ  hai  là  “hạnh  bất  thối” .  Đây  là  nói  hầu  hết  Bồ  Tát  Đại  Thừa,  Bồ  Tát  Đại 

Thừa phát nguyện độ chúng sanh, điều đầu tiên ở trong tứ hoằng thệ nguyện là  “chúng 

 sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” .  Các  Ngài  nói  được  các  Ngài  làm  được,  nhất  định  là 

không có thối chuyển thành Tiểu Thừa. Tiểu Thừa là tự độ mà không độ tha, là chỉ tự 

lo  cho  chính  mình,  không  lo  cho  người  khác.  Những  lời  này  phải  nói  cho  rõ  ràng, 

không nói rõ ràng e rằng mọi người nghe sẽ hiểu lầm. Tiểu Thừa có thật sự là không 

độ cho người khác sao? Họ cũng độ người, họ độ những người nào? Tôi thấy anh vừa 

mắt thì tôi độ anh, thấy không vừa mắt thì tôi không độ, cho nên họ chưa có “Bồ Đề 

tâm”. Cho nên có duyên với họ thì họ sẽ độ bạn, không có duyên thì họ không độ bạn, 

vả lại bạn còn phải đi tìm họ, đi thỉnh giáo với họ, họ mới dạy bạn. Bạn không đi tìm 

họ, họ sẽ không đến tìm bạn. Việc này không giống với Bồ Tát Đại Thừa. Bồ Tát Đại 

Thừa giáo hóa chúng sanh không có yêu cầu điều kiện, dùng lời hiện nay mà nói đó là 

đa nguyên văn hóa. Họ không phân biệt quốc tịch, không phân chủng tộc, cũng không 

phân tín ngưỡng, họ không có yêu cầu bất kỳ điều kiện gì, vả lại còn chủ động đến tìm 

bạn, không nhất định bạn phải đi tìm họ, họ sẽ đến tìm bạn. Đây là Bồ Tát Đại Thừa. 

Ở  trong  pháp  Đại  Thừa  cũng  thường  nói  Phật  không  độ  người  không  có  duyên, vậy 

Phật có đi tìm những chúng sanh không có duyên đó để giúp đỡ họ, để độ họ không? 

Phật  sẽ  đi  tìm.  Phật  tìm  như  thế  nào?  Những  người  này  không  chịu  nghe  theo  giáo 

huấn của Phật, đây chính là không có duyên với Phật. Bạn phải hiểu ý nghĩa này, thì 

bạn  sẽ  để  tâm  tỉ  mỉ  mà  quan  sát, bạn  tư  duy, hiện  tại  có  rất  nhiều  người  đã  thọ  tam 

quy, đã thọ ngũ giới, thậm chí là đã thọ Tam Đàn Đại Giới của người xuất gia, họ có 

nghe theo giáo huấn của Phật hay không? Không nghe, vẫn cứ tùy thuận phiền não của 

chính  mình.  Đó  đều  là  người  không  có  duyên.  Người  không  có  duyên  nhưng  Phật 

cũng  chăm  lo  cho  họ,  vì  thế  Phật  chăm  lo  cho  chúng  sanh  là  bình  đẳng.  Còn  chúng 

sanh  có học  Phật  hay  không, có  nghe theo  giáo  huấn  của  Phật hay  không, có  y  giáo 

phụng hành hay không, đó chính là một người thì có duyên, một người thì không có 

duyên. Người có duyên thì thật sự nghe, thật sự tin, thật sự y giáo phụng hành, đây là 

người có duyên. Có duyên thì trong một đời này khẳng định sẽ thành tựu. Đây chính là 

nói có duyên thì được độ, không có duyên thì không thể được độ. Cách nói như vậy 

của tôi mọi người nghe sẽ dễ hiểu hơn. Tuyệt đối không phải là nói người không có 

duyên thì Phật không màng tới họ, không có vị Phật nào như vậy. Có A La Hán như 

vậy, chứ không có vị Phật nào như vậy, Bồ Tát cũng không như vậy. Bồ Tát đối với 

- 166 - 

những người không có duyên, người không có chủng tánh Phật thì gieo cho họ chủng 

tử Phật, người có chủng tử Phật rồi thì giúp họ tăng trưởng thêm. Đây đều là trong đời 

này không thể độ được họ, nhưng đã tăng trưởng thêm, giúp đỡ họ thành thục. Thành 

thục thì sẽ được độ. 

Chỗ này những điều mà tôi nói với các vị, chúng ta ở trong cuộc sống, công việc, xử 

sự đối người tiếp vật thì chúng ta dùng chân tâm, nhất định tuân theo giáo huấn của 

Phật  Đà. Chúng ta  lấy  tâm  chân  thành đối  đãi người, nhất định  không  có giả dối hư 

ngụy. Chúng ta lấy tâm thanh tịnh để tiếp vật, quyết định không có ô nhiễm. Cái tâm 

thanh tịnh này chính là vừa mới nói ở trong nghịch cảnh ác duyên không khởi sân hận, 

ở trong thuận cảnh thiện duyên không khởi tham si, thì bạn sẽ không bị cảnh giới bên 

ngoài làm ô nhiễm, sẽ không bị cảnh giới lay chuyển, vĩnh viễn giữ gìn tâm địa thanh 

tịnh bình đẳng. Bình đẳng chính là không có cao thấp, tuyệt đối không có việc ta hơn 

người khác, người khác không bằng ta, đây gọi là tâm cao thấp, như vậy thì không có 

bình đẳng. Chân tâm là bình đẳng, không những bình đẳng đối với tất cả người mà đối 

với tất cả động vật cũng bình đẳng, đối với tất cả quỷ thần cũng bình đẳng. 

Hiện tại thế gian này rất loạn, yêu ma quỷ quái rất nhiều, phải nên biết quỷ thần dù là 

thiên thần (thiên thần thì vẫn là phàm phu) cũng kém xa với Tu Đà Hoàn. Tu Đà Hoàn 

đã nhập vào hàng Thánh nhân, thật sự là Thánh nhân. Thiên thần như Đại Phạm Thiên 

Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương thì vẫn là phàm phu. Việc này chúng ta phải hiểu 

được. Phiền não tập khí của họ vẫn chưa đoạn được phẩm nào, không khác gì chúng ta 

cả, chỉ có điều là phước báo lớn hơn ta, họ sanh lên trời để hưởng thiên phước. Do đó, 

họ tuy rằng có ngũ thông, ngũ thông có tác dụng gì? Tham sân si mạn chưa có đoạn 

trừ, danh văn lợi dưỡng chưa có đoạn dứt, những thiên thần quỷ thần này, hiện tại trên 

thế gian rất nhiều, tôi gặp được cũng không ít, quyết định không thể bị họ lừa gạt. Nếu 

bạn bị họ lừa gạt, bạn bị mắc lừa, thì con đường của bạn đi là con đường của quỷ thần 

chứ không phải đi con đường Phật Bồ Tát, trong đời tương lai của bạn, sau khi chết đi 

rồi sẽ đi vào quỷ thần đạo, thiệt thòi rất lớn. Bạn đi vào quỷ thần đạo, quỷ thần sẽ xem 

thường bạn. Chúng ta đi là Bồ Tát đạo, đi là Phật đạo, thì quỷ thần tôn kính bạn, quỷ 

thần bảo hộ bạn. Đây là đạo lý nhất định. 

Có  một  số  đồng  học  đến  hỏi  tôi,  vì  họ  thường  hay  tiếp  xúc  với  các  nhà  ngoại  cảm, 

Trung Quốc có nhà ngoại cảm, ngoại quốc cũng có nhà ngoại cảm, nước Mỹ có mấy 

nhà ngoại cảm đã được quốc tế thừa nhận, họ biết được rất nhiều những việc mà người 

thế gian chúng ta không biết được, nhưng mà họ không có phương pháp nào để giải 

quyết. Đây chính là nói biết nó như vậy nhưng không biết vì sao lại như vậy. Phương 

pháp để giải quyết vẫn là phải tìm ở trong Phật môn, cho nên quỷ thần đến tìm tôi rất 

nhiều. Tôi đã làm lễ tam quy y cho họ, khi mà họ có vấn đề khó khăn, thì tôi giúp họ 

giải quyết. Quả thực có rất nhiều quỷ thần cũng rất thông minh, vừa nói với họ thì liền 

hiểu ngay, họ liền hiểu được. Cho nên nhất định không nên để cho quỷ thần lừa gạt. 

Người bị người lừa gạt thì còn chấp nhận được, bị quỷ thần lừa gạt thì không thể chấp 

nhận được, quá ngu si rồi. Quỷ thần gặp chúng ta thì chúng ta còn phải dạy họ là khác, 

- 167 - 

chúng ta là thầy của  họ. Những đạo lý và sự thật này đều nên thông đạt, đều nên rõ 

ràng. 

Thế gian vẫn còn có một số người thông minh, đã lợi dụng những người ngu si (người 

ngu si rất nhiều), tin tưởng quỷ thần, khiếp sợ quỷ thần, thì liền cố tình giả thần giả 

quỷ để lừa gạt những tín đồ lương thiện trong xã hội. Mục đích là gì vậy? Mục đích là 

cầu danh văn lợi dưỡng cho bản thân. 

Hai mươi mấy năm trước, khoảng năm 1977, lần đầu tiên tôi đi đến Hồng Kông giảng 

Kinh, nghe được các đồng tu Hồng Kông bên đó nói với tôi, có một vị pháp sư thích 

dùng thần thông để tiếp dẫn chúng sanh. Thần thông của ông làm sao mà có được vậy? 

Ông đi tìm một số phóng viên tin tức, tìm một số biên tập viên của tạp chí, tặng tiền 

cho  họ, nhờ họ  đăng lên trên  các  tờ  báo và  tạp chí, nói  rằng vị pháp sư này  có  thần 

thông. Sau khi thổi phồng lên như vậy xong, tên tuổi của pháp sư liền nổi tiếng, rằng 

vị pháp sư này không phải người phàm, ông có thần thông. Thần thông của ông là do 

tin  tức  chế  tạo  mà  ra,  phiền  phức  về  sau  sẽ  rất  lớn.  Những  phóng  viên  tin  tức  đều 

không phải dễ đối phó, thường hay đến hỏi xin ông tiền bạc, nếu ông không cho thì họ 

sẽ vạch trần những chuyện này. Họ làm đến nỗi vị pháp sư ấy không thể sống nổi ở 

Hồng Kông, đành rời khỏi Hồng Kông, đi đến Mỹ. Đến Mỹ ông vẫn tiếp tục làm như 

vậy, làm đến mức rất có tiếng tăm. Đây là những người thông minh, thế gian pháp thì 

chúng  ta  thường  nói là  thông  minh  quá  bị  thông  minh  hại. Nghe  nói  vị  pháp  sư  này 

hiện tại cũng đã mất rồi. Có người kể với tôi khi ông ra đi có thoại tướng rất là xấu. 

Đương nhiên là không tốt rồi, vì đã nghĩ hết mọi cách để nhũng nhiễu sinh sự lừa gạt 

chúng  sanh  thì  làm  gì  có  kết  quả  tốt  chứ?  Trồng  thiện  nhân  thì  được  thiện  quả,  cái 

nhân của bạn bất thiện thì làm sao bạn có quả báo tốt được? Những sự việc như vậy thì 

rất nhiều. 

Tôi thường hay nghe nói đến người nào đó là Bồ Tát gì đó tái lai, là Phật gì đó tái lai. 

Có  rất  nhiều  đồng  tu  đã  đến  hỏi  tôi:   “Pháp  sư  à,  cách  nghĩ  của  Ngài  thì  như  thế 

 nào?” . Tôi nói, tôi cũng không có cách nào. Tôi nói, tôi chỉ nghe người xưa nói rằng 

thân phận bị bại lộ thì liền đi ngay, thì đó là thật. Nếu như thân phận đã bị lộ, thiên hạ 

đều đã biết mà người đó vẫn còn ở lại, vậy thì sẽ rất là lạ, tôi sẽ cảm thấy rất là lạ. Cho 

nên, hiện tại lợi dụng nhà báo, lợi dụng sự truyền bá, lợi dụng nhà ngoại cảm để tạo ra 

những tin tức này nhằm lừa gạt chúng sanh thì quá nhiều quá nhiều, nhiều không kể 

xiết. Các đồng tu học Phật chúng ta tâm địa đều rất là thiện lương, nhưng không đủ trí 

huệ  nên  rất  dễ  bị  mắc  lừa,  rất  dễ  dàng  bị  đánh  lừa.  Những  người  này  quả  thực  sở 

trường lớn nhất của họ chính là có tài ăn nói, biết nói chuyện, họ có tà tri tà kiến, có tà 

trí  huệ.  Trên  thực  tế  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  suy  nghĩ,  đại  loại  đều  là  con  cháu  của  Ma 

Vương đến thế gian này để nhiễu loạn Phật pháp, thấy những người niệm Phật có được 

cái tâm tốt, trong đời này sẽ vãng sanh, liền nhanh chóng lôi họ trở lại. Đây là nhiệm 

vụ mà họ đến thế gian này, là do Ma Vương đã phái đến. Việc này ở trên Kinh có ghi 

chép. 

- 168 - 

Họ tạo ra những tội này thì quả báo đều là ở A Tỳ Địa Ngục, không phải là một sự việc 

tốt.  Đây  chính  là  nói  đã  phá  hoại  pháp  thân  huệ  mạng  của  người  khác,  còn  nghiêm 

trọng hơn so với việc giết hại thân thể của họ. Giết hại họ thì không hề gì, ngạn ngữ 

thường nói là qua 49 ngày thì sẽ quay trở lại, họ lại đầu thai trở lại. Vì vậy sanh mạng 

là  việc  nhỏ,  huệ  mạng  mới  là  việc  lớn.  Một  người  có  thể  gặp  được  Phật  pháp,  gặp 

được chánh pháp là việc mà trăm nghìn vạn kiếp khó tìm cầu. Cơ hội này thì quá khó 

để mà gặp được. Họ gặp được rồi, bạn lại nhẫn tâm tước đoạt mất cơ hội của họ, cái 

nghiệp tội này thật sự là quá nghiêm trọng, là nghiệp tội của A Tỳ Địa Ngục. Cho nên 

chúng  ta  phải  nên  hiểu,  một  Bồ  Tát  chân  chánh  thì  khẳng  định  là  sẽ  thành  tựu  cho 

chúng sanh, yêu  thương  chúng  sanh, chúng ta thường nói là họ  yêu quý oan  gia  của 

họ, yêu  quý kẻ đối đầu  với họ, yêu  quý  kẻ thù  của họ, yêu  quý  người  đã tổn hại họ 

nghiêm trọng, họ không hề khởi một ý niệm sân hận nào, đây là Bồ Tát. Vẫn còn có 

cái ý niệm sân hận thì họ là phàm phu, họ không phải là Bồ Tát. Bản thân chúng ta 

cũng  dựa  vào  những  cảnh  giới  này  để  khám  nghiệm  bản  thân,  kiểm  tra  chính  mình, 

xem sự tu hành của ta rốt cuộc đã đi vào quỹ đạo hay chưa, có chút công phu nào hay 

không? Ở trong cuộc sống thường ngày, gặp được những sự việc không vừa ý có còn 

khởi cái tâm sân hận hay không? 

Có một ý niệm tâm sân hận, thì cổ đức nói  “không sợ niệm khởi chỉ sợ giác chậm” , 

một niệm tâm sân hận vừa khởi thì lập tức phải tỉnh ngộ, ta sai rồi, ta học Phật như thế 

nào vậy? Làm sao mà lại thành ra như thế này? Người niệm Phật thì lập tức khởi một 

câu A Di Đà Phật, đem cái tâm sân hận đó loại trừ. Ở trong thuận cảnh khởi một cái 

tâm tham ái cũng sai rồi, đây đều là phiền não đang khởi hiện hành. Hỷ nộ ai lạc ái ố 

dục, thất tình ngũ dục đều là phiền não đang khởi tác dụng, khởi hiện hành. Chỉ cần 

những thứ này vừa mới khởi, thì lập tức dùng câu A Di Đà Phật để dẹp trừ nó. Câu A 

Di  Đà  Phật  này  khởi  lên  chính  là  giác.  Cho  nên  pháp  môn  niệm  Phật  này  thù  thắng 

hơn các pháp môn khác là ở chỗ này, bởi vì bạn sẽ rất dễ dàng đề khởi lên. Bạn phải 

đem câu Phật hiệu này niệm cho thuần thục. Lúc nào thì khởi tác dụng? Chính là vào 

lúc phiền não của bạn khởi hiện hành, bạn có thể đề khởi được nó, công phu của bạn 

đã đắc lực, đã khởi tác dụng. Niệm Phật có nhiều hơn nữa, có niệm tốt hơn đi nữa mà 

phiền não hiện hành thì vẫn cứ hiện hành như cũ, vậy thì công phu của bạn không đắc 

lực. Hay nói cách khác, bạn căn bản là không có công phu, bạn ngày ngày niệm Phật 

thì  cũng  giống  như  đọc  sách,  ngày  ngày  đều  học  mà  thi  thì  chỉ  được  điểm  không, 

không có thành tích gì đáng nói. 

Người học Phật công phu là ở chỗ nào? Công phu chính là phiền não vừa khởi thì nó 

lập tức liền bị đè xuống. Đè nén lâu rồi (lâu ở trong cái hoàn cảnh hiện tại này thì ít 

nhất là 10 năm), vừa khởi hiện hành thì bạn có thể phát giác, công phu như vậy bạn 

vận dụng được hơn 10 năm, thì tự nhiên phiền não sẽ không khởi hiện hành, lúc đó thì 

việc vãng sanh sẽ nắm phần chắc, lúc nào cũng có thể vãng sanh, sanh tử tự tại. Thế 

gian này nếu vẫn còn duyên phần, duyên phần là cái gì? Là vẫn còn có rất nhiều người 

muốn  thân  cận  bạn, bạn  vẫn  còn  có  thể  khuyên  bảo  rất  nhiều người  niệm  Phật  vãng 

- 169 - 

sanh, thì bạn có thể ở thêm vài năm. Sanh tử tự tại chính là thọ mạng tự tại, muốn trụ 

thêm bao nhiêu năm đều không trở ngại, muốn đến khi nào đi thì lập tức liền có thể đi. 

Đến khi công phu được đắc thì sẽ có thể làm được. Công phu không đắc lực thì không 

được. Khi  còn  chưa đắc  lực thì  sẽ bị nghiệp lực  xoay  chuyển. Việc  này  rất  đáng sợ. 

Chúng ta học Phật ít nhất cũng phải học được đến trình độ này. Chúng ta mặc dù chưa 

đoạn  phiền  não  tập  khí,  nhưng  mà  sanh  về  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  thì  tuyệt  đối 

không vấn đề gì, khẳng định là có thể vãng sanh. 

Tất cả pháp thế gian đều là giả, đều là trống rỗng, như một giấc mộng, phải nên hoàn 

toàn buông xả, buông xả tất cả thân tâm thế giới. Buông xả không phải là bảo không 

quan tâm nữa, không quan tâm nữa thì việc học Phật sẽ cảm thấy không hợp với lẽ đời 

thường, mà vẫn sống với mọi người như trước nhưng trong tâm thì nhất định không có 

vướng mắc, về hình thức thì quyết định không có gì khác, chung sống ôn hòa, nhưng 

dụng tâm thì có khác. Buông xả là buông xả ở trong tâm, không phải là nói buông xả 

trên sự. Có rất nhiều người nghe lời mà nghe sai rồi. 

Năm kia, hình như có nhận được bức thư của  một người từ Trung Quốc đại lục viết 

cho tôi, ông nói ông nghe tôi giảng Kinh nghe đến đoạn buông xả, ông liền buông xả, 

công  việc  cũng  buông  xả  luôn.  Sau  khi  buông  xả  được hai  tháng  thì  ông  không  còn 

tiền  vì  không  có  thu  nhập, ông  viết  thư hỏi  tôi  giờ  phải  làm  sao?  Bây  giờ  không  có 

cách nào để lo cho cuộc sống nữa. Việc này là sai rồi. Buông xả là buông xả ở trong 

tâm, không phải buông xả ở trên sự, tâm địa phải thanh tịnh, chỉ có một câu Phật hiệu, 

cuộc sống thường ngày vẫn như xưa, công việc như xưa, xã giao như xưa, đều không 

ngại sự. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói là  “lý sự vô ngại, sự sự vô ngại” . Ngại sự nghĩa 

là gì? Là vọng tưởng phân biệt chấp trước của bạn, những thứ này là ngại sự. Bạn đã 

triệt để buông xả rồi thì bạn đã nhập vào cảnh giới vô chướng ngại. Nếu như nói trên 

sự cũng buông xả, vậy thì hà cớ gì chư Phật Như Lai phải đến nơi này để độ chúng 

sanh? Đây không phải là đi kiếm chuyện hay sao? Đây không phải vô cớ sinh sự hay 

sao? Không có trở ngại, sự không có trở ngại. Lý cùng sự đều phải hiểu rõ thì học Phật 

mới  học được viên mãn, học được  một  cách hạnh  phúc, học  được tự  tại  an lạc. Cho 

nên Bồ Tát các Ngài phải thực hiện bổn nguyện của mình, các Ngài phát thệ nguyện 

không phải là lời giả dối, không phải là lừa gạt người, mà nói được là làm được, thật 

sự là muốn thành tựu chúng sanh giúp đỡ chúng sanh, làm gì có đạo lý đi chướng ngại 

chúng sanh chứ? Quyết định là không có đạo lý này. Đây là hành bất thối. 

Thứ ba là “niệm bất thối”. 

Đây là Đại Thừa Bồ Tát. Niệm bất thối chính là như đã nói ở phía trước, niệm niệm 

tương ưng với “Bồ Đề tâm”, niệm niệm các Ngài hướng về là thành Phật chi đạo, khởi 

tâm động niệm lời nói việc làm dù là Sát Na (thời gian ấy quá ngắn tạm), thì họ vẫn 

không rời khỏi “Bồ Đề tâm”. “Bồ Đề tâm” chính là chân thành - thanh tịnh - bình đẳng 

- chánh giác - từ bi, niệm niệm đều tương ưng với điều này, đây gọi là niệm bất thối. 

Việc này thật không dễ dàng, cho nên Phật Bồ Tát dạy chúng ta tu pháp môn sám hối. 

- 170 - 

Ở trong thập nguyện của Phổ Hiền dạy chúng ta “Sám trừ nghiệp chướng”. Sám hối 

chính  là  phản  tỉnh  kiểm  điểm.  Đến  lúc  nào  thì  cầu  sám  hối?  Không  thể  định  ra  một 

thời  gian,  mà  thời  thời  khắc  khắc  phản  tỉnh,  thời  thời  khắc  khắc  đề  cao  cảnh  giác. 

Chúng  ta  là  phàm  phu,  việc  này  thì  bản  thân  nhất  định  phải  khẳng  định,  chúng  ta 

không phải là Thánh nhân. Nếu đã là phàm phu thì sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần 

làm gì có đạo lý không khởi tâm động niệm? Khởi tâm động niệm thì không đáng sợ, 

đáng  sợ  là  bạn  không  giác  ngộ,  sợ  là  sợ  bạn  tùy  thuận  theo  ý  niệm  vọng  tưởng  của 

bạn, vậy thì phiền phức to rồi. Cho nên người xưa nói:  “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ 

 giác chậm” . Bạn phải thời thời khắc khắc mà cảnh giác, ta khởi ý niệm này, ngôn ngữ 

của  ta,  hành  vi  của  ta  có  tương  ưng  với  “Bồ  Đề  tâm”  hay  không,  có  tương  ưng  với 

Thập Thiện Nghiệp Đạo hay không, có tương ưng với lục độ hay không, có tương ưng 

với  Phổ  Hiền  Thập  Nguyện  hay  không?  Nếu  quả  là  tương  ưng  thì  được  rồi,  bạn  là 

đang tinh tấn ở trên đạo Bồ Đề. Nếu như không tương ưng, phải mau chóng hồi đầu. 

Nhất định là phải tương  ưng. Không tương ưng thì nhất định là tương ưng với tham 

sân si mạn, với tự tư tự lợi, với danh văn lợi dưỡng. Nếu tương ưng với những thứ ấy 

vậy  là  đang  tạo  nghiệp  tam  đồ.  Mười  pháp  giới  bày  ra  ngay  trước  mắt  chúng  ta  là 

mười  con  đường,  rốt  cuộc  thì  chúng  ta  đi  con  đường  nào?  Phải  hướng  về  mục  tiêu 

chính xác, nhất định không thể có một chút sai lầm nào, như vậy thì mới có thể làm 

đến được niệm bất thối. Niệm bất thối là niệm niệm đều tương ưng với Vô Thượng Bồ 

Đề. Cổ Đức nói niệm niệm đều lưu nhập Ta Bà khổ hải. “Ta Bà Khổ” là tiếng Phạn, ý 

nghĩa của nó là nhất thiết chủng trí, chính là chữ “Phật” này mà chúng tôi thường hay 

nói. 

“Phật” là dịch ra từ tiếng Phạn, có hai ý nghĩa, một cái là trí huệ, một cái là giác ngộ. 

Trí là thể, giác là dụng. Ở trong trí thì có ba loại chủng trí, gồm có nhất thiết trí, đạo 

chủng trí và nhất thiết chủng trí. Niệm bất thối này mà niệm niệm tương ưng với nhất 

thiết chủng trí, đây là loại cao nhất, viên mãn nhất trong ba loại đã nói. Nhất thiết trí là 

Thanh Văn, Duyên Giác chứng được, Đạo Chủng Trí là hàng Bồ Tát chứng được, nhất 

thiết chủng trí là trí huệ cứu cánh viên mãn ở trên quả địa Như Lai, nó tương ưng với 

cái này. Cho nên niệm bất thối này, Pháp Thân Bồ Tát, ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” 

thì nói Viên giáo sơ trụ chứng được niệm bất thối. Đương nhiên có niệm bất thối thì vị 

bất  thối,  hạnh  bất  thối  hết  thảy  đều  có.  Chứng  được  vị  bất  thối  thì  rất  hiếm  thấy  có 

hành  bất  thối.  Hành  có  thể  thối,  niệm  có  thể  thối,  nhưng  vị  của  họ  thì  không  thối. 

Chứng được hành bất thối, niệm của họ có thối thì vị cũng không thối. Cho nên chứng 

được tam bất thối mới chân thật là A Duy Việt Trí, là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, vừa 

mới chứng được niệm bất thối. Nhưng A Duy Việt Trí Bồ Tát, là một A Duy Việt Trí 

Bồ Tát thật sự thì là thất địa trở lên. Thất địa trở lên thì là bát địa. Bát địa gọi là bất 

động địa, chân thật là bất thối rồi. Nhưng từ thất địa trở xuống, những vị Bồ Tát này 

niệm  vẫn  còn  sẽ  thối,  tiến  tiến  thối  thối,  nhưng  họ  thối  đến  mức  thấp  nhất  thì  cũng 

không thối đến Viên Giáo Sơ Trụ, Viên Giáo Sơ Trụ là mức thấp nhất của họ, sẽ không 

- 171 - 

bị thối xuống nữa, khẳng định họ là Pháp Thân Đại Sĩ, họ không thể để thối mất hết 

pháp thân. Đây là ở trên Kinh Đại Thừa Phật thường hay dạy bảo chúng ta. 

Tổ sư Đại đức từ xưa đến nay chú giải vãng sanh Kinh, vãng sanh Kinh chính là Tịnh 

Độ  tam  Kinh,  đều  là  cầu  vãng  sanh  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới.  Cho  nên, 

tương lai  các vị  xem  thấy  ở  trong chú sớ vãng sanh  Kinh  của chư cổ  Đức thì các vị 

hiểu  được đây  là  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ”,  “Kinh  A  Di 

Đà”, ba bộ Kinh này đều gọi là vãng sanh Kinh. Ở trong chú giải chú thích A Duy Việt 

Trí đều là nói đến thất địa trở lên, cho nên việc này thật sự là không thể nghĩ bàn. Pháp 

môn Tịnh Độ vi diệu, ngũ nghịch thập ác mười niệm thành tựu, đới nghiệp vãng sanh, 

sanh về hạ hạ phẩm đều được tam bất thối. Đây là sự thật ở Tây Phương Cực Lạc Thế 

giới.  Cho  nên  chúng  ta  đối  với  những  người  tạo  tác  tội  nghiệp  thì  không  dám  xem 

thường, chúng ta nhất định phải vô cùng tôn trọng họ. Vì sao vậy? Vì một khi mà giác 

ngộ  rồi,  đến  lúc  lâm  chung  họ  thật  sự  quay  đầu  trở  lại  sám  hối  nghiệp  chướng  của 

chính mình, một lòng cầu sanh Tịnh Độ, thì mười niệm thật sự có thể vãng sanh, vãng 

sanh đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới có thể phẩm vị của họ còn cao hơn ta. Vì vậy, 

nếu chúng ta xem thường họ thì khi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc gặp được chắc 

chắn sẽ rất là xấu hổ. 

Việc này đã có ví dụ. Vua A Xà Thế cấu kết với Đề Bà Đạt Đa phá hoại Phật pháp, tạo 

những tội ngũ nghịch thập ác. Đề Bà Đạt Đa đọa Địa Ngục A Tỳ, còn vua A Xà Thế 

đến  lúc  lâm  chung  sám  hối.  Ông  biết  mình  cả  đời  đã  gây  tạo  ra  đều  là  sai,  lúc  lâm 

chung đã hối hận và phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Những vị học trò này liền đi thỉnh 

giáo Thích Ca Mâu Ni Phật, vua A Xà Thế ngũ nghịch thập ác, ông niệm Phật vãng 

sanh Thế giới Cực Lạc được phẩm vị như thế nào? Thích Ca Mâu Ni Phật liền nói với 

mọi người, là thượng phẩm trung sanh. Việc này hoàn toàn nằm ngoài sự tưởng tượng 

của ta. Do đó, chúng ta mới hiểu được sức mạnh của việc sám hối không thể nghĩ bàn. 

Ngạn ngữ của chúng ta thường nói:  “Lãng tử quay đầu còn quý hơn vàng” . Họ thật sự 

mà  quay  đầu  giác  ngộ,  thì  họ  là  người  tốt  trong  những  người  tốt,  không  thể  xem 

thường họ được. 

Chúng ta ngày nay học Phật đã hiểu được rồi, cũng như Đề Bà Đạt Đa, vua A Xà Thế 

đều là chư Phật Như Lai đang ở đó biểu diễn cho chúng ta xem, không phải là người 

phàm.  Họ  là  đến  để  giáo  hóa  chúng  ta,  để  chúng  ta  hiểu  được  pháp  môn  bình  đẳng 

không  có  cao  thấp.  Bạn  tu  thập  thiện,  thọ  trì  ngũ  giới,  một  đời  làm  người  tốt,  niệm 

Phật  cũng  được  vãng  sanh, bạn  là  thị  hiện  chính  diện  để dạy  người  hành  thiện.  Còn 

người đó thị hiện là không việc ác gì không làm, đến lúc lâm chung có thể hồi đầu sửa 

đổi  hướng  thiện,  thật  hiếm  có  được,  nên  cũng  có  thể  khởi  phát  được  với  rất  nhiều 

người tạo ác. Người tạo ác, các vị xem, họ mà hồi đầu rồi, quả báo của họ cũng không 

tệ, chúng ta mau mau hồi đầu, vậy là đã độ được những người không ác gì không làm 

rồi. Công đức đó cũng không thể nghĩ bàn. Vì vậy cách làm của Phật Bồ Tát thì chúng 

ta  không  có  cách  nào  để  mà  tưởng  tượng được, cho nên  bất  luận  là  họ  thị  hiện  từ  ở 

phương diện nào cũng đều là để lợi ích chúng sanh. 

- 172 - 

Ở trong “Vãng Sanh Truyện”, ở trong “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”, chúng ta cũng xem 

thấy có rất nhiều những người làm ác, đến lúc lâm chung vãng sanh thoại tướng đều 

vô cùng tốt. Pháp sư Oánh Kha đời nhà Tống là một ví dụ tốt trong hàng xuất gia. Ông 

phá giới, không giữ thanh quy, đại chúng ở trong tự viện đều xem thường đối với ông. 

Bản thân ông cũng đã biết, nhưng mà căn tánh hạ liệt của ông rất nặng, không cưỡng 

lại nổi sự mê hoặc, bản thân không có cách nào kiềm chế chính mình, vì thế nghĩ đến 

chính mình khởi tâm động niệm, tất cả mọi hành vi khẳng định là sẽ đọa Địa Ngục A 

Tỳ.  Nghĩ  đến  sự  việc  này  thì  ông  liền  thấy  khủng  khiếp,  liền  thấy  sợ  hãi,  liền  thỉnh 

giáo với đồng liêu, với đồng tham đạo hữu có cách nào để cứu ông hay không. 

Có  một  vị  đồng  học  đã  cho  ông  một  quyển  “Vãng  Sanh  Truyện”.  Sau  khi  ông  đọc 

xong  thì  rất  cảm  động,  niệm  A  Di  Đà  Phật  thì  có  thể  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  vậy  thì  sẽ 

không bị đọa địa ngục rồi. Ông tin tưởng, ông cũng thật sự có dũng khí, liền hạ quyết 

tâm niệm Phật để cầu Phật A Di Đà. Ông đóng cửa liêu phòng của mình lại, ở trong 

phòng niệm  Phật  suốt  ba ngày  ba  đêm,  không  ăn  cơm, không  ngủ  nghỉ, cũng  không 

uống nước. Niệm ba ngày ba đêm thì Phật A Di Đà hiện đến, vì tâm chân thành, chân 

thành cầu sám hối. Phật A Di Đà nói với ông:  “Dương thọ của ông vẫn còn 10 năm 

 nữa. Từ nay trở đi, ông hãy tu hành cho tốt. Sau 10 năm nữa, đến lúc ông lâm chung 

 ta  sẽ  đến  để  tiếp  dẫn  ông” .  Oánh  Kha  Pháp  sư  suy  nghĩ:  Không  được,  10  năm  bản 

thân  ông  không  kiềm  chế  nổi  sự  mê  hoặc,  không  biết  là  lại  tạo  thêm  bao  nhiêu  tội 

nghiệp. Ông liền nói với Phật A Di Đà:  “Mười năm thọ mạng của con con không cần 

 nữa, con muốn đi với Ngài luôn bây giờ” . Tâm rất khẩn thiết. Sau khi Phật A Di Đà 

nghe xong liền nói với ông:  “Được rồi, sau ba ngày nữa ta sẽ đến tiếp dẫn ông”. Ông 

vui mừng hết sức vì sau ba ngày nữa ông sẽ được vãng sanh, Phật A Di Đà đã nhận lời 

với  ông như vậy, cho  nên  ngày  hôm  sau  mở  cửa ra, nói  với mọi  người  ba ngày  nữa 

ông sẽ vãng sanh Tịnh Độ rồi. Không có một ai tin cả, con người ông như vậy, đóng 

cửa lại không biết là đã làm cái gì nữa, thế mà sau ba ngày nữa ông sẽ vãng sanh Tịnh 

Độ sao? Nhưng thời gian của ba ngày thì không dài, được, đợi đến ba ngày nữa thì sẽ 

rõ. 

Đến  ngày  thứ ba hôm  đó, ông  yêu  cầu  các  đồng tu  trong chùa  mọi  người niệm  Phật 

tiễn ông vãng sanh. Mọi người rất hoan hỷ, mọi người chúng tôi niệm Phật tiễn ông 

xem  ông  có  đi  được  hay  là  không.  Niệm  được  chưa  tới  15  phút,  quả  nhiên  ông  nói 

Phật A Di Đà đến rồi, thì liền đi với Phật A Di Đà. Ông không hề bị bệnh, cứ như vậy 

mà  vãng  sanh.  Đây  là  sám  hối  vãng  sanh.  Bình  thường  không  có  công  phu  gì,  ông 

chẳng qua chỉ là niệm ba ngày ba đêm mà thôi. 

Chúng ta từ ở chỗ này thì có thể tin tưởng được, trên Kinh đã nói niệm một câu A Di 

Đà  Phật  thì  tiêu  được  80  ức  kiếp  sanh  tử  trọng  tội.  Nhưng  phải  niệm  như  thế  nào? 

Thành tâm thành ý mà niệm. Như chúng ta đây chỉ có miệng niệm mà không có tâm 

thì không được, làm sao mà có được tác dụng lớn như vậy chứ? Như Oánh Kha Pháp 

sư, đó là thật, ông trong ba ngày ba đêm, mỗi câu Phật hiệu, mỗi một tiếng Phật hiệu 

đã tiêu được 80 ức kiếp sanh tử trọng tội. Vì sao vậy? Ông thành tâm, ông đối với thế 

- 173 - 

gian  này  hết  thảy  vạn  duyên  đều  đã  thật  sự  buông  bỏ, ông  một  lòng  cầu  vãng  sanh. 

Chúng ta tuy rằng trong miệng có niệm Phật nhưng tâm thì vẫn đang khởi vọng tưởng, 

điện thoại vừa reo thì lập tức đi nghe điện thoại, liền đã quên mất Phật rồi, vậy thì làm 

sao  mà  được chứ?  Đây  là  giả  đâu phải là thật, không  thể tiêu được nhiều  tội nghiệp 

như vậy. Cho nên phải hiểu đạo lý này. Bởi vì sao mà ông niệm có hiệu quả, còn hiệu 

quả  của  chúng  ta  thì  rất  kém,  không  thấy  được  hiệu  quả?  Vì  có  nguyên  nhân,  tâm 

không như nhau, tuy rằng miệng niệm Phật nhưng tâm lại không tương đồng. Cổ đức 

nói,  chúng  ta  những  người  niệm  Phật  này  là   “miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  đau 

 mồm rát họng cũng uổng công” . Chúng ta là thuộc dạng như vậy. Đều phải hiểu được, 

phải rõ ràng. 

Chúng ta đem những thói hư tật xấu cải đổi lại thì công phu của chúng ta mới đắc lực. 

Sau khi công phu đắc lực rồi thì tình hình sẽ có khác, bạn dù là không cầu mau chóng 

đi đến Thế giới Cực Lạc, bạn hiện tại sống ở thế gian này so với ở Cực Lạc không có 

gì khác, mỗi ngày tự mình niệm Phật nghe pháp, vì người diễn thuyết. Vì người diễn 

thuyết  chính  là  giáo  hóa  chúng  sanh.  Diễn  là  biểu  diễn,  làm  gương  cho  mọi  người 

xem. 

Những việc mà biểu diễn ra đều có một nguyên tắc bất biến, đó chính là đối trị phiền 

não tập khí của chúng sanh. Chúng sanh hiện tại ở thế gian này tạo nghiệp rộng khắp, 

chúng ta thị hiện không tạo ác nghiệp, bất luận là vào lúc nào, có người nhìn thấy hay 

không  có  người  nhìn  thấy  đều  như  nhau. Không  có  người  nhìn  thấy  thì  có  quỷ  thần 

nhìn thấy. Nhất định không tạo ác nghiệp, nhất định không khởi ác niệm. Người hiện 

tại tự tư tự lợi, đây là gốc bệnh, chúng ta phải thị hiện đại công vô tư. Hiện tại người 

thế gian bất hiếu với cha mẹ, thì chúng ta phải làm gương hiếu dưỡng phụ mẫu, làm 

gương  cho  xã  hội  đại  chúng  xem.  Người  hiện  tại  không  tôn  trọng  thầy  cô,  chúng  ta 

phải thị hiện tôn trọng thầy cô. Đây chính là giáo hóa chúng sanh, dùng hành vi để mà 

giáo hóa. Hiện tại con người không tin lẫn nhau, hoài nghi đối với người khác, chúng 

ta đối với người thì tin tưởng. Họ lừa ta, ta cũng vẫn tin họ; họ hại ta, ta vẫn tin họ. Vì 

sao vậy?  Ta  muốn dạy  tất  cả chúng sanh tín nhiệm  người khác. Ta  không sợ bị  hãm 

hại, ta cũng không sợ bị hủy báng. Vì sao vậy? Tôi làm như vậy thì sau vài năm nữa 

bạn sẽ hồi đầu, vì sao vậy? Vì tôi tin vào tánh bổn thiện của bạn, bạn sẽ có lương tâm, 

một ngày nào đó lương tâm phát lộ ra rồi, thì bạn sẽ hiểu được tôi không phải là người 

xấu mà tôi là người tốt, bạn làm bạn với tôi là đúng rồi, tôi không có hại bạn. Bạn hại 

tôi thì có thể, chứ tôi không hại bạn; bạn lừa gạt tôi thì có thể, còn tôi thì sẽ không lừa 

gạt bạn. Cho nên phải vì xã hội đại chúng mà làm  một tấm gương tốt, không thể cứ 

như  người  trong  xã  hội  đại  chúng,  người  ta  làm  như  vậy  thì  tôi  cũng  làm  như  vậy, 

người ta đi xuống tam đồ thì bạn cũng theo họ đi vào tam đồ, vậy thì bạn sai rồi, bạn 

không có trí huệ. Vì vậy luân lý đạo đức Hiếu - Đễ - Trung - Tín - Lễ - Nghĩa - Liêm - 

Sỉ chúng ta nhất định phải làm cho được. Phật dạy bảo chúng ta tam phước, tam học, 

lục độ, chúng ta cũng phải làm cho được. 

- 174 - 

Lục độ, thực tại mà nói chính là để đối trị sáu loại bệnh lớn của chúng sanh. Bố thí là 

đối trị san tham. Chúng sanh không chịu tu bố thí, keo kiệt tham tài, tham không biết 

chán, chúng ta phải làm ra để cho họ xem. Chúng ta đối với thế xuất thế gian tất cả 

pháp  đều  không  có  lòng  tham  muốn,  hoan  hỷ  bố  thí,  hoan  hỷ  cúng  dường,  càng  thí 

càng có nhiều, càng cúng dường càng giàu thêm. Người chân thật chịu học theo Phật 

thì bạn sẽ có thể hiểu được, hiệu quả này bạn tự mình sẽ có được, bạn mới tin tưởng 

Phật nói ở trên Kinh là thật không phải là giả, mỗi câu đều là chân thật, bạn đạt được 

những phước báo này. Bạn bố thí tài thì được tài phú, bố thí pháp thì được thông minh 

trí  tuệ.  Khi  đạt  được  tuyệt  đối  không  phải  tự  mình  hưởng  thụ,  khi  đạt  được thì  nhất 

định phải giúp đỡ những chúng sanh nghèo khổ, có như vậy thì phước báo mới càng 

ngày càng lớn hơn, tích công lũy đức. Vô lượng vô biên phước huệ hiện tiền rồi, bản 

thân vẫn là không khởi tâm không động niệm, phước báo này cúng dường tất cả chúng 

sanh  trong  tận  hư không  khắp  pháp  giới, quyết  định  không  có  phân  biệt.  Người  này 

học  Phật,  tôi  sẽ  bố  thí  họ;  người  kia  không  phải  học  Phật,  bài  xích  Phật  giáo,  còn 

muốn tiêu diệt cả Phật giáo nữa thì càng phải bố thí cho họ, càng phải chăm lo cho họ. 

Vì sao vậy? Vì để làm cho ý niệm đó của họ chuyển trở lại. Cho nên nói, người như 

thế nào thì phải độ họ trước tiên? Người không tin tưởng Phật, người bài trừ Phật pháp 

là người mà chúng ta phải chăm sóc trước tiên. Vì sao mà họ bài trừ Phật pháp? Vì sao 

họ  không  tiếp  nhận  Phật  pháp?  Vì  họ  đối  với  Phật  pháp  không  hiểu  rõ,  không  nhận 

thức được, lỗi lầm không phải ở họ. Lỗi lầm là ở những người truyền dạy như chúng 

ta,  những  người  học  Phật  như  chúng  ta  chưa  có  làm  được  tấm  gương  tốt  để  cho  họ 

xem. Cho nên, thật sự có thể làm được ngũ giới thập thiện thì chính là một tấm gương 

rất tốt. Các đồng học học Phật tại gia hay xuất gia, người người đều có thể tuân giữ 

ngũ  giới  thập  thiện  thì  tôi  tin  Phật  giáo  ở  tại  thế  gian  này  sẽ  khiến  cho  rất  nhiều  rất 

nhiều người hiểu lầm về Phật pháp hết thảy đều quay đầu lại  mà học Phật. Nếu như 

những gì chúng ta làm ra vẫn là thập ác, vẫn là bất thiện, người ta xem thấy cho rằng 

Phật giáo không thể học được rồi, tự nhiên thì họ sẽ sinh ra hiểu lầm, sinh ra bài xích. 

Vì vậy mà nói lỗi lầm không phải ở họ mà là ở chính mình, chúng ta tự mình làm chưa 

tốt, tu chưa được tốt, hoằng dương Phật pháp không đắc lực, nên mới sinh ra những sự 

tệ hại này. 

Phía sau cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã dẫn dụng mấy câu nói của Ngẫu Ích Đại Sư, mấy 

câu nói này ở trong “Yếu Giải”, nói được rất hay. Ngẫu Ích Đại Sư nói:  “Thập phương 

 Phật độ, vô thử danh tướng, vô thử giai vị, vô thử pháp môn, phi tâm tính chi cực chí, 

 trì danh chi kỳ huân, Di Đà chi đại nguyện, hà dĩ hữu thử” . Đây là nói đến được  A 

Duy Việt Trí quả thực là sự việc này chỉ có mỗi Thế giới Cực Lạc là có, vừa vãng sanh 

thì  liền  được  rồi.  Trong  đời  này  của  chúng  ta  có  thể  gặp  được  pháp  môn  này  thật 

không phải là chuyện dễ dàng, nhất định phải biết quý trọng. Trên kệ khai Kinh nói là 

 “trăm  nghìn  muôn  kiếp  khó  tìm  cầu” , đây là  nói  việc  chúng  ta gặp  được  Phật  pháp. 

Trong Phật pháp lại gặp được pháp môn Tịnh Tông, thì phải thêm trăm nghìn vạn kiếp 

khó tìm cầu nữa. Cho nên thật sự là có nhân duyên hy hữu nên chúng ta ngày nay có 

- 175 - 

thể gặp được. Chúng ta muốn vãng sanh, thật sự thành tựu ngay trong một đời này, thì 

đây mới gọi là thành tựu chân thật cứu cánh. Bạn ở tại thế gian, bất luận theo đuổi sự 

thành tựu của một ngành nghề nào cũng đều là giả. Thế gian vô thường, mặt trời rồi sẽ 

có ngày tắt lụi, trái đất rồi sẽ có ngày diệt vong, bạn thì có cái gì mà vĩnh viễn được cơ 

chứ? Không có, cho nên cái thật sự vĩnh hằng là vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ, đây 

mới  là  sự  vĩnh hằng.  Chúng ta  tu học vì sao mà  không đắc  lực?  Nói lời thật lòng  là 

chân tướng sự thật chưa nắm được rõ ràng. Thật sự nắm được rõ ràng minh bạch rồi, 

nếu  hỏi  thử  bạn  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  những  trần  duyên  này  bạn  có  buông  xả  hay 

không? Đương nhiên buông xả rồi, sẽ không tiếp tục làm những thứ này nữa. Không 

những là người có tuổi tác cao nên buông xả, người trẻ tuổi cũng nên buông xả, vì sao 

vậy? Vì không kịp nữa rồi. Đây mới là một chuyện đại sự duy nhất ở trong đời này. 

Bản  thân  khi  bình  thường  tùy  phần  tùy  lực  đem  pháp  môn  này  giới  thiệu  cho  đại 

chúng. Đây là nghĩa vụ và bổn phận của chúng ta, là việc phải nên làm. Cái tâm này 

cùng với nguyện của Phật hoàn toàn tương ưng. Hoằng nguyện của Phật A Di Đà là hy 

vọng tất cả chúng sanh tận hư không khắp pháp giới mau chóng thành Phật, cho nên 

đã  xây  dựng  đạo  tràng  này  ở  Tây Phương  Tịnh  Độ  để  giúp  đỡ hết  thảy  chúng  sanh. 

Khó khăn nhất là giúp đỡ những chúng sanh mà nghiệp chướng còn chưa đoạn. Đây là 

một sự việc không có cách gì tưởng tượng được. Đây là đới nghiệp vãng sanh. Những 

người này đến Cực Lạc Thế giới đều có thể thành tựu được, vậy thì còn có ai không 

thể thành tựu không? Tâm của chúng ta cùng tâm của Phật như nhau. Tâm của Phật là 

chân thành thanh tịnh bình đẳng chánh giác từ bi, là giống như tâm của Phật, nguyện 

cùng với nguyện của Phật là như nhau. 

Nguyện của Phật ở trên bộ Kinh này nói được rất rõ ràng, 48 nguyện, nguyện nguyện 

đều là phổ độ chúng sanh. Chúng ta đem 48 nguyện làm thành bổn nguyện của chính 

mình, ta cùng Phật A Di Đà là đồng tâm đồng nguyện, sau đó thì tự nhiên sẽ đồng đức 

đồng hạnh, vậy thì làm gì có đạo lý không vãng sanh chứ? Bản thân quả nhiên có thể 

đem  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  xả  bỏ,  chúng  ta  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc thì không phải là Phàm  Thánh Đồng Cư Độ mà là Thật Báo Trang 

Nghiêm Độ, phàm phu chúng ta có thể làm được hay không? 

Cổ  đức  có  nói,  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  là  Bồ  Tát  vãng  sanh  đến,  Phương  Tiện 

Hữu Dư Độ là Tiểu Thừa A La Hán vãng sanh đến, còn như muôn vàn chúng sanh như 

chúng ta chỉ có sanh đến Phàm Thánh Đồng Cư Độ, đây là ngày xưa có  một số Đại 

đức đã có cách nói như vậy. Nhưng cách nói này đã bị Thiện Đạo Đại Sư phủ nhận, 

các vị hãy xem “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Tứ Thiếp Sớ” thì bạn sẽ biết. Thiện 

Đạo Đại Sư là người thời nhà Đường, là Tổ sư đời thứ hai của Tịnh Độ tông chúng ta, 

truyền  thuyết  Ngài  cũng  là  Phật  A  Di  Đà  tái  lai,  vậy  thì  lời  của  Thiện  Đạo  Đại  Sư 

chính là lời của A Di Đà Phật tự mình nói ra. Cách nói của Ngài thế nào? Ngài nói, tứ 

độ  tam  bối  cửu  phẩm  vãng  sanh  đều  ở  tại  gặp  duyên  không  đồng.  Sau  khi  chúng  ta 

nghe xong câu nói này thì phấn khởi vô cùng. Nếu như chúng ta gặp được duyên thù 

thắng thì phàm phu sát đất như chúng ta cũng có thể sanh đến Thật Báo Trang Nghiêm 

- 176 - 

Độ. Cho dù là Bồ Tát mà nếu không gặp được cái duyên thù thắng thì có thể là cũng 

sanh đến  Đồng Cư Độ, hoặc  giả là Phương  Tiện Độ, cho nên nói là ở tại  gặp  duyên 

không đồng. 

Duyên là gì? Thứ nhất là Kinh giáo, bạn có gặp được hay không? Đặc biệt là “Kinh 

Vô Lượng Thọ”, gặp được bản tốt nhất, cái này thì rất khó. Ở Trung Quốc, “Kinh Vô 

Lượng Thọ” có tổng cộng 12 lần phiên dịch, nhưng thật không may, trong số 12 loại 

này  thì  có  7 loại đã  thất truyền, hiện  tại  còn truyền  lại  chỉ  có 5  loại,  mỗi  một  người 

dịch ra lại không như nhau. Có thể có được 12 loại để cho chúng ta tham khảo, thì đối 

với tình trạng ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc chúng ta sẽ rõ như lòng bàn tay. Ngày 

xưa cũng không dễ dàng gì, Kinh sách đều là chép tay. Vào khi đó thì kỹ thuật in ấn 

còn chưa phát minh, là chép tay, cho nên rất dễ bị thất truyền, thế là mới có bản hội 

tập xuất hiện. 

Bản hội tập đầu tiên là vào đời nhà Tống, cư sĩ Vương Nhật Hưu, Vương Long Thư đã 

làm. Quyển sách này của ông hiện tại cất giữ tại Long Tạng, là ở trong “Càn Long Đại 

Tạng Kinh”. Đây chính là quyển hội tập đầu tiên của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Nhưng 

quyển  hội  tập  này  quả  thật  không  thể  làm  cho  mọi  người  hài  lòng.  Cư  sĩ  Long  Thư 

cũng đã rất tài giỏi, ông chỉ có xem được bốn loại bản dịch gốc của “Kinh Vô Lượng 

Thọ”, trong “Đại Bảo Tích” của đời nhà Đường có một bộ “Vô Lượng Thọ Hội” thì 

ông chưa được xem, vì vậy bản hội tập của ông chỉ y cứ vào có bốn bản dịch gốc. 

Đến những năm Hàm Phong đời Thanh, thì cư sĩ Ngụy Mạc Thâm lại làm bản hội tập 

lần thứ hai. Ngụy Mạc Thâm thì cả năm loại bản dịch đều xem được, đương nhiên bản 

hội tập của ông vượt hơn của Vương Long Thư, nhưng sự chọn lọc thì vẫn còn chưa 

thỏa đáng. Việc này người xưa nói là  “thủ xả bất đáng” . Ngoài ra còn có một số chữ 

ông đã cải đổi, đây là sự kiêng kị trong việc hội tập, vì thế Ấn Quang Đại Sư đã có sự 

phê bình đối với ông. Ấn Quang Đại Sư không phải phê bình hội tập là sai lầm, mà là 

phê bình ông đã chọn lọc những điều chưa thỏa đáng, còn đối với việc sửa đổi Kinh 

văn  so  với bản  gốc thì  e sợ sẽ  mở  ra  một  cái  tiền  lệ, về sau  người ta đọc tụng  Kinh 

Phật cảm thấy chữ này không thuận cho lắm rồi tùy tiện sửa, thế là mạnh ai nấy sửa thì 

sau này bản Kinh này sẽ hoàn toàn khác đi, cho nên không thể tạo ra tiền lệ như vậy 

được. Ngài phản đối là hai sự việc này. 

Chính vì duyên cớ này mà những năm đầu Dân quốc, Hạ Liên Cư lão cư sĩ đã làm bản 

hội tập lần thứ ba, chính là quyển mà hiện tại chúng ta đang dùng. Quyển hội tập này 

đã  đem  những  sự  sai  sót  của  hai  bản  hội  tập  trước  mà  sửa  chữa  trở  lại,  đây  là  một 

quyển “Kinh Vô Lượng Thọ” hoàn mỹ nhất. Có thể đối chiếu được với năm loại bản 

dịch để xem, thì bạn mới hiểu được quyển hội tập này Ngài đã làm được rất tốt. Chúng 

ta sâu sắc tin tưởng rằng, trong 9.000 năm Mạt Pháp, tương lai dựa vào Tịnh Độ tông 

để được độ thì chính là quyển Kinh văn này. Vào lúc tôi giảng Kinh, trước khi bắt đầu 

khai giảng thì tôi đã báo cáo tường tận với các vị rồi, vô cùng hiếm có khó gặp, cho 

nên chúng ta nhận thức được rõ ràng rồi thì mới hạ quyết tâm, đem thế xuất thế gian 

tất cả pháp vọng tưởng phân biệt chấp trước hết thảy đều buông bỏ, một lòng chuyên 

- 177 - 

niệm, một môn thâm nhập huân tu lâu dài, hy vọng ngay trong một đời này khẳng định 

được thành tựu. 

Câu sau cùng của phẩm này là: 

Kinh văn: “Các tự niệm đạo, thuyết đạo, hành đạo, mạc bất hoan hỷ”. 

Câu  nói  này  là  sự  tổng  kết,  pháp  hỷ  tự  tại.  Người  được  vãng  sanh  đến  Tây  Phương 

Cực Lạc Thế giới, bất luận là sanh vào độ nào, sanh vào phẩm vị nào, thì người người 

đều pháp hỷ sung mãn. Cho nên ở tại chỗ này tôi nói với các vị đồng học, việc dạy học 

ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc là một đối một, không phải là mọi người ngồi lại với 

nhau  cùng  học.  Khẳng  định  là  sự  việc  như  vậy.  Phật  A  Di  Đà  có  vô  lượng  vô  biên 

phân thân, Thế giới Cực Lạc có bao nhiêu người thì Ngài biến hiện thành bấy nhiêu 

người, một người dạy một người học, khế lý khế cơ, cho nên thành tựu mới nhanh đến 

như vậy. Từ chỗ này mà thể hội được lòng đại từ đại bi của Phật A Di Đà, chân thật là 

 “Phật thị môn trung bất xả nhất nhân” . 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học tới đây thôi. 

A Di Đà Phật… 



Tập 279 

PHẨM THỨ MƯỜI BẢY 

TUYỀN TRÌ CÔNG ĐỨC 

Phần này tương đối dễ tìm, là phần mở đầu của phẩm thứ mười bảy. Chúng ta đọc qua 

một đoạn Kinh văn để đối chiếu chỗ này. 

Kinh  văn:  “Hựu  kỳ  giảng  đường  tả  hữu,  tuyền  trì  giao  lưu,  tung  quảng  thâm 

thiển, giai các nhất đẳng. Hoặc thập do-tuần, nhị thập do-tuần, nãi chí bách thiên 

do tuần”. 

Trong  phẩm  Kinh  này,  Thế  Tôn  muốn  giới  thiệu  với  chúng  ta  cái  “tuyền  trì”  ở  Thế 

giới Cực Lạc thực tế chính là ao thất bảo công đức bất khả tư nghị. Kinh văn đầu tiên 

đem tổng tướng của  “bảo trì đức thủy”  giới thiệu cho chúng ta, sau đó lại nói ra ao 

thất bảo lớn đến chừng nào, rốt cuộc là có những công đức gì, cùng với những cây cỏ 

hoa lá ở bên bờ của ao, lần lượt giới thiệu với chúng ta từng cái một. 

Ở trên “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh”, trên tiểu bổn “Kinh Di Đà”, đối với ao báu 

nước công đức của Thế giới Tây Phương thì Phật đã nói rất nhiều mà cũng tán thán rất 

nhiều. Hôm nay chúng ta đọc đoạn Kinh văn này, đúng lúc vào tuần trước có đồng học 

từ trên mạng internet in ra vài trang giấy về việc nhà khoa học báo cáo nghiên cứu đối 

với nước, có liên quan mật thiết đối với đoạn Kinh văn này của chúng ta, khiến chúng 

ta chân thật hiểu được. 

- 178 - 

Nước  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cùng  với  nước  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta 

không có khác nhau, bởi vì sao nước ở bên đó có đầy đủ tám loại công đức, trong khi 

nước của chúng ta ở nơi này lại không có? Đây là khoa học gia đã chứng thực được 

việc  Phật  nói  ở  trên  Kinh  là   “y  báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển” ,    “Nhất  thiết  pháp 

 tùng tâm tưởng sanh” ,   “tướng tùy tâm chuyển” . Đây là Phật thường nói ở trên Kinh, 

hiện tại khoa học gia đã chứng minh cho chúng ta. Đó là một nhà khoa học người Nhật 

Bản - tiến sĩ Giang Bổn Thắng. Ông đã bỏ ra khoảng thời gian tám năm. Ông bắt đầu 

nghiên cứu  từ năm  1994, dùng kỹ  thuật  chụp  ảnh tốc  độ cao để quan sát  sự kết tinh 

của  nước,  phát  hiện  nước  có  linh  tánh,  là  sống  chứ  không  phải  chết,  nó  có  thể  hiểu 

được tâm ý của con người. Nếu như con người cho nó một tín hiệu, tín hiệu này như là 

lòng yêu thương, sự cảm ân, trong tâm chúng ta nghĩ đến sự yêu thương, nghĩ đến sự 

cảm ơn, thì sự hình thành kết tinh của nó đẹp giống như một bông hoa tuyết. Ông đã 

chụp hình rất nhiều, có đến mấy trăm tấm, tôi ở đây chỉ có vài tấm thôi. Nếu như tín 

hiệu mà bạn cho nó là sân hận, là phẫn nộ, trong lòng vô cùng buồn bực, thì sự kết tinh 

không có mà cái hình dạng của nó cũng rất khó coi. Chúng ta biết nước đó là nước ở 

đâu  vậy?  Chính  là  nước  mà  chúng  ta  uống.  Nước  có  thể  nuôi  thân  thể  của  chúng  ta 

như thế nào? Dùng tâm hoan hỷ để mà uống thì nước đó cùng với nước uống mà nổi 

giận sẽ không như nhau. Chúng ta thật sự đã lơ là sơ suất. Phải tỉ mỉ mà thể hội. Lúc 

tâm tình vui vẻ, hoan hỷ cảm ân mà bạn uống cái ly nước đó cùng với lúc bạn nổi trận 

lôi đình mà uống thì mùi vị sẽ không giống nhau, ảnh hưởng cũng không giống nhau, 

dưỡng chất cũng không giống nhau. 

Từ đó cho thấy, thân thể chúng ta có đến 70% là nước, bề mặt địa cầu đại khái 70% 

cũng là biển. Không những chúng ta khởi tâm động niệm nước có cảm ứng, nó thay 

đổi kết cấu trong việc kết tinh, mà nó còn biết nghe, biết nghe nhạc. Nước có thể phân 

biệt được thiện ác đúng sai. Nếu âm nhạc có nội dung là thiện lành, âm thanh này có 

tiết tấu thiện lành đẹp đẽ thì sự kết tinh của nó rất đẹp. Nếu như là tạp âm hỗn độn, 

cũng như những loại nhạc đang sốt hiện nay, loại nhạc đang thịnh hành, họ đều đã thử 

nghiệm, phía dưới hai hình này là cho nước nghe bài nhạc đang thịnh hành, phía trên 

là cho nghe khúc giao hưởng của Beethoven, bạn xem sự kết tinh của nó đẹp như một 

bông  hoa  tuyết.  Nếu  nghe  loại  nhạc  đang  sốt  hiện  nay  thì  lại  biến  thành  xấu  xí  như 

vầy. 

Nước biết nghe, không những biết nghe mà nước còn biết xem. Bạn viết một chữ “ái”, 

viết một chữ “cảm tạ”, chữ thứ nhất là dùng tiếng Nhật Bản, chữ thứ hai là dùng tiếng 

Anh, chữ thứ ba là tiếng Đức, đều là chữ “ái” và chữ “cảm tạ”, bạn xem, nước kết tinh 

rất là đẹp đẽ. Nước biết xem, biết nghe, khởi tâm động niệm nước đều có cảm nhận. 

Cho nên vị khoa học gia Nhật Bản này nói, vũ trụ vạn vật là sống, không có cái nào là 

chết, đều có linh tánh. Chúng ta là người học Đại Thừa Phật pháp, biết được thông tin 

này lập tức liền hiểu được. 

Không những nước là như vậy, mà đất có phải cũng như vậy không? Đất cũng là như 

vậy. Nếu như tỉ mỉ mà quan sát, thì đất cát bụi bặm khẳng định cũng giống như nước 

- 179 - 

vậy. Cho nên khi chúng ta vui thích, Phật thì nói là thường sanh tâm hoan hỷ, thì thân 

thể của bạn sẽ khỏe mạnh sống lâu, bệnh gì cũng không có. 

Bệnh là từ đâu mà có? Ở trên Kinh Phật thường nói là tam độc. Tam độc là tham sân 

si. Bạn ngày ngày khởi tâm động niệm mà tương ưng với tham sân si, tương ưng với 

thập ác nghiệp, cả thân thể của bạn, máu huyết là nước, cái thân thể này thì cũng giống 

như vi trần, nó sinh ra thay đổi, nó trở nên không tốt, đó chính là nguồn gốc của bệnh 

tật. Nếu như tâm địa của bạn chân thành thanh tịnh bình đẳng từ bi, tràn đầy tâm yêu 

thương, tràn đầy tâm hoan hỷ, kết cấu mỗi một tế bào trong cả thân thể của bạn đều là 

vô  cùng  tốt  đẹp,  vậy  thì  làm  sao  bạn  bệnh  được?  Vì  vậy  tuổi  tác  dù  cao,  cư  sĩ  Hứa 

Triết nói tuổi tác dù cao, nhưng mà thân thể thì phải giống như là thanh niên vậy. 

Khi tôi quen biết bà thì bà đã được 101 tuổi rồi. Bà nói với tôi, bà là người thanh niên 

101 tuổi. Việc này có đạo lý của nó. Bà bởi vì sao mà vẫn trẻ như vậy? Hiện tại chúng 

ta hiểu được bà thường sanh tâm hoan hỷ, bà không có tham sân si mạn, bà không có 

lo buồn, bà không có phiền não, ngày ngày công việc của bà, thực tại mà nói công việc 

cũng rất vất vả, rất bận rộn, là giúp đỡ những người nghèo khổ. Bà hiện tại còn đang 

chăm sóc hơn 20 người, là những người nghèo khổ nhất của Singapore. Tuổi tác lớn 

như vậy rồi mà bà vẫn còn tìm cách để làm một viện dưỡng lão, xem có vẻ như rất khó 

thành tựu. Quả thực là thân thể của bà rất khỏe mạnh, không có bệnh tật gì. Tôi tỉ mỉ 

quan sát thì thấy bà chỉ rụng một cái răng mà thôi, tai mắt lanh lợi. Năm nay đã 105 

tuổi rồi. 

Nghĩ đến trong nền y học trung y Trung Quốc cổ xưa, điển tích xa xưa nhất của trung 

y là “Nội Kinh - Linh Xu”. Năm xưa khi tôi cầu học tại Đài Trung, lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam  là  một bậc thầy, là đại phu trung  y  có danh tiếng. Lúc  tôi đến thân  cận lão sư, 

hình như là năm 31 - 32 tuổi, tôi rất muốn học khả năng này của Ngài. Ngài nói với 

tôi:  “Cậu tuổi tác đã lớn quá rồi. Nếu như năm nay cậu mới 20 tuổi thì tôi nhất định 

 sẽ dạy cậu. Cậu đã qua cái tuổi để học việc này rồi” . Ngài nói với tôi, đạo lý của y 

học Trung Quốc không phải để trị bệnh, mà là để trường sinh. Y chiếu theo lý luận của 

Trung  y  Trung  Quốc  mà  nói, thì  thọ  mạng  con  người  ít  nhất  là  hơn  200  tuổi, vậy  là 

bình thường. Cũng có thể nói thân thể này của bạn là một bộ máy, bạn phải biết bảo 

dưỡng  cái  bộ  máy này,  phải  biết  cách  sử  dụng  cho  tốt, thì  tuổi  thọ  của  nó  sẽ  là  200 

năm. Hay nói cách khác, bạn sống không được 200 tuổi nghĩa là bạn đã phá hoại cái 

bộ máy này rồi, bạn căn bản là không hiểu được cái đạo dưỡng sinh, tự mình đã làm 

hại chính mình. Cho nên y học của Trung Quốc là nói về dưỡng sinh, không phải nói 

về trị bệnh. Đây là đầu tiên nói đến dưỡng sinh, kế tiếp là nói đến làm sao để không bị 

bệnh, chính là phòng ngừa, thứ ba mới là sau khi bị bệnh thì chữa trị như thế nào. Vì 

thế trung y trị bệnh xếp ở vị trí thứ ba, không phải ở thứ nhất. 

Trị bệnh cũng có ba cấp bậc. 

Cấp bậc thứ nhất, vị đại phu thật sự giỏi họ xem thần sắc của bạn, nghe xem âm thanh 

mà bạn nói chuyện, xem động tác của bạn thì sẽ biết được sau 10 năm, 20 năm nữa, 

- 180 - 

chỗ nào của bạn sẽ có vấn đề. Chuyện này nói ra nghe có vẻ hoang đường, trên thực tế 

đích thực là có chứng cứ khoa học. Hãy xem các đồng học làm nghề tài xế, họ đã lái 

xe một thời gian dài rồi, có mấy mươi năm kinh nghiệm, xe vừa khởi động, nghe tiếng 

xe nổ thì họ có thể biết được chiếc xe này có vấn đề ở chỗ nào, còn có thể đi được bao 

nhiêu  xa  thì  chỗ  nào  đó  sẽ  có  vấn  đề,  cần  phải  đi  thay  sửa  linh  kiện.  Thân  thể  con 

người là một bộ máy, âm thanh của bạn sẽ đại diện cho một bộ phận nào đó của bạn, 

một chỗ nào đó trên thân thể của bạn, chỗ nào đó không thích hợp nữa và sắp xảy ra 

vấn đề, là sắp xảy ra chứ không phải lập tức, 10 năm nữa, 20 năm nữa. Họ có năng lực 

chẩn đoán xa đến như vậy, biết bạn sẽ bị chứng bệnh gì. Việc này là có đạo lý của nó. 

Cho nên là vị đại phu giỏi thì không cần phải hỏi bạn, không dùng đến phương pháp 

bắt mạch. 

Hàng đại phu thứ hai là xem nhưng chưa chắc lắm nên cần hỏi thêm ở bạn, thì họ mới 

hiểu được. Bắt mạch là xếp vào loại thứ ba rồi, xếp loại thứ ba mới đi bắt mạch cho 

bạn. Cho nên tôi thường hay nhìn thấy có rất nhiều đại phu khám bệnh đều bắt mạch, 

đó là loại đại phu thứ ba trong cấp bậc thứ ba. 

Y học của Trung Quốc đích thực là hàng đầu trên thế giới, y thuật của bất kỳ quốc gia 

dân tộc nào cũng không thể sánh bằng. Nhưng vô cùng đáng tiếc, hiện tại có rất nhiều 

người trẻ sùng bái mù quáng, đều cho rằng của nước ngoài mới tốt, y học trong nước 


đều  quá  lỗi  thời,  lạc  hậu  rồi,  nên  vứt  bỏ  đi,  không  biết  được  trung  y  mới  thật  sự  là 

đáng quý. Cho nên Trung y nói đến là cả một đời của bạn không bị bệnh, bạn nói xem, 

tự tại biết bao, làm sao có thể sinh bệnh chứ! Đến lúc lâm chung thì cũng không sinh 

bệnh. Người học Phật đối với chân tướng sự thật này chúng ta đã thấy rất nhiều, biết 

trước ngày giờ, sanh tử tự tại, làm gì có việc bị bệnh mà đi. Cho nên văn hóa 5.000 

năm của Trung Quốc có giá trị của nó, không thể xem nhẹ được. Đại Thừa Phật pháp 

và văn hóa Trung Hoa vào 2.000 năm trước dung hợp thành một thể. Có thể gặp được, 

có thể học tập, đây là sự vui mừng hết sức to lớn. Cái cơ duyên này thật không dễ gì 

có được, trên kệ khai Kinh nói là  “trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu” . 

Tôi nghe nói vị khoa học gia người Nhật Bản này đã cho in phần tư liệu này ra thành 

sách, quyển sách này cũng đã được dịch ra thành tiếng Trung rồi. Hiện tại là sách bán 

rất chạy, tôi tin rằng nhất định có thể tìm mua được ở các nhà sách Singapore. Ở trong 

quyển sách này có hơn 200 tấm hình, chứng tỏ nước ở trong bất kỳ tình trạng nào đều 

có sự phản ánh, rất đáng để cho chúng ta tham khảo. 

Chúng ta biết được sự thật này thì sẽ hiểu được nước ở Thế giới Cực Lạc vì sao tốt 

như vậy. Tâm  của  người ở  Thế giới Cực  Lạc tốt, cho nên đã cảm  nước kết tinh  đều 

đẹp đẽ đến cùng cực. Tâm địa thuần tịnh thuần thiện, Phật như vậy, Bồ Tát cũng như 

vậy, mỗi một người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì tâm địa đều như 

của Phật Bồ Tát. Nếu không giống như vậy thì họ không thể vãng sanh, đều không thể 

nào đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc để nhiễu loạn. Làm gì có loại đạo lý này! 

Đây  là  ngày  hôm  qua  đã  nói  với  các  vị  rồi:   “Phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” . Người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc Phàm Thánh Đồng Cư Độ hạ hạ phẩm 

- 181 - 

vãng  sanh  đều  là  người  phát  Bồ  Đề  tâm.  Không  phát  Bồ  Đề  tâm  thì  niệm  Phật  có 

nhiều hơn, có tốt hơn đi nữa cũng không thể vãng sanh, bởi vì điều kiện để vãng sanh 

bạn chỉ có một nửa, vẫn còn thiếu mất một nửa. Đạo lý này không thể nào không biết. 

 “Bồ Đề tâm”  thật không dễ hiểu. Tôi trong nhiều năm nay đã dùng mười chữ để nói, 

vậy thì quá thuận tiện rồi. Nhất định phải áp dụng vào trong cuộc sống thường ngày, 

phải khẳng định  “tất cả chúng sanh đều có Phật tánh” ,   “nhất thiết chúng sanh bổn lai 

 thành  Phật” .  Đây  là  những  lời  mà  Phật  đã  nói  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  “Viên 

Giác”. Quả thật Phật không thường nói. Đây là Phật đã nói, còn trong nhà Nho thì nói 

 “nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện” .  Chúng  ta  phải  khẳng  định  rằng  con  người  tánh  vốn 

thiện, hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh. Hết thảy chúng sanh thì phạm vi bao gồm 

rất  lớn, không những là  người, chúng  ta xem  thấy  có  súc sanh,  hữu  tình  chúng  sanh 

đều có Phật tánh. Chúng ta xem từ trên tánh, thì tâm chân thành của bạn tự nhiên sẽ 

lưu lộ ra, tâm từ bi cũng sẽ tự nhiên mà sinh khởi, bởi vì thanh tịnh bình đẳng từ bi là 

tánh đức, ở trong tự tánh vốn có đầy đủ. Trên Kinh Phật thường hay dạy bảo chúng ta 

ngũ giới thập thiện, giới định huệ tam học, Bồ Tát lục độ, đều là tánh đức mà tự tánh 

vốn có. Nhà Nho thì nói với chúng ta là luân thường, là bát đức, cũng đều là ở trong tự 

tánh vốn có đầy đủ. Nếu như chúng ta hiểu được, lại đều có thể tuân thủ, sự tuân thủ 

này chính là khởi tâm động niệm lời nói việc làm đều có thể tương ưng với đạo đức, 

tương ưng với tánh đức (tánh đức và đạo đức là như nhau, Phật pháp thì nói là tánh 

đức còn nhà Nho thì nói là đạo đức), đó mới chân thật là chân thiện mỹ huệ. Vật chất 

thế giới mà bạn đã cảm được đều hoàn toàn tương ưng với tâm của bạn, chân, thiện, 

mỹ, huệ (huệ này là sự tràn đầy trí huệ). Thế giới chư Phật như vậy thì Thế giới Cực 

Lạc cũng là như vậy, cho nên nước ở chỗ họ có tám loại công đức. 

Tám loại công đức của nước 

Tám loại công đức này trên Kinh thường hay nói đến. 

Loại thứ nhất là “Thanh tịnh”, một chút nhiễm ô cũng không có. 

Hiện tại sự ô nhiễm của nước ở thế giới này của chúng ta tương đối nghiêm trọng rồi. 

Ô nhiễm là do con người làm. Nguồn gốc của sự ô nhiễm là gì? Là tham sân si ở trong 

tập tánh của con người. Tham sân si đã ô nhiễm cái thân thể này của chúng ta, làm mất 

đi  sức  khỏe,  ô  nhiễm  hoàn  cảnh  chung  quanh  của  chúng  ta,  nói  rộng  hơn  nữa  là  ô 

nhiễm  cả  địa  cầu  này.  Kết  quả  của  sự  ô  nhiễm  chính  là  thiên  tai  nhân  họa  mà  mọi 

người chúng ta đang lo lắng. Thiên tai nhân họa là từ đâu mà đến? Đó là quả báo của 

sự ô nhiễm. Nói một cách khác, đây là tự làm tự chịu. 

Người  ở  Thế  giới  Tây  Phương  không  có  vọng  tưởng, không  có  phân  biệt,  không  có 

chấp trước, cho dù là người đới nghiệp vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ, Phật A 

Di Đà có trí huệ có năng lực, nghiệp chướng tập khí của bạn khi đến Thế giới Cực Lạc 

sẽ không khởi hiện hành nữa. Tuy là có nhưng không khởi hiện hành, chúng ta thường 

hay nói là nó không khởi tác dụng. Chúng ta phải nghĩ đến vì sao nó lại không khởi tác 

dụng? Phiền não tập khí đến Thế giới Tây Phương đều không có nữa là do bên đó có 

- 182 - 

hoàn cảnh quá tốt. Điều này mới là quan trọng nhất. Tôi muốn báo cáo với các vị, đó 

chính là ngày ngày nghe Kinh, ngày ngày nghe pháp, Phật A Di Đà ngày ngày giảng 

Kinh thuyết pháp với bạn, thì phiền não của bạn làm sao có thể khởi dậy được chứ? 

Tại thế gian này của chúng ta, người hiện tại không tính, chỉ nói người đọc sách thời 

xưa, có người nói là:  “Ba ngày không đọc sách Thánh Hiền mặt mũi liền khó coi” . Ba 

ngày không đọc sách Thánh Hiền tự mình liền nghĩ tưởng lung tung. Vì sao mà  mặt 

mũi  chẳng giống  ai? Vì  trong thân  thể  bạn  từ  máu huyết  cho đến  kết cấu  của tế bào 

đều bị thay đổi. Cũng như chúng ta xem thấy sự kết tinh của nước vậy, sự kết tinh tốt 

đẹp đều đã không còn nữa. Là do chúng ta quá lơ là qua loa nên nhìn không ra. Người 

có định công, người có tâm địa thanh tịnh vừa nhìn đã thấy rõ, họ có thể nhìn ra được, 

họ nhạy cảm hơn mọi người trong chúng ta. Quan sát tỉ mỉ, họ có thể nhìn thấy được, 

người sơ ý qua loa thì không nhìn ra được. 

Bởi vì người ở Thế giới Cực Lạc thanh tịnh cảm được tất cả vạn vật đều thanh tịnh, đó 

là Tịnh Độ! Không có gì mà không thanh tịnh, là cảnh tùy tâm chuyển. 

Thứ  hai  là  nước  bên  đó  “Thanh  lãnh”,  cũng  chính  là  nhiệt  độ  của  nước  vô  cùng 

tương thích, không giống như nước ở bên này của chúng ta, có lúc thì quá nóng, có lúc 

thì quá lạnh. Nhiệt độ của nước bên đó luôn thích ứng với tất cả chúng sanh. Điều kỳ 

diệu  của  sự  thích  ứng  này  là  nó  có  thể  thích  ứng  với  sở  thích  khác  nhau  của  từng 

người. Có người thì thích nước ấm một chút, khi bạn uống nước đó liền thích hợp với 

khẩu vị của bạn, có người thì thích nước mát một chút, khi họ uống vào nước liền lập 

tức mát lạnh, nước hoàn toàn biến hóa theo ý muốn của chính mình. Nước của chúng 

ta ở bên này thì cũng như vậy, nhưng do là bản thân của chúng ta không có công phu, 

chúng ta không có cách nào để thay đổi được thế giới vật chất. Tâm của người ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc có thể tùy theo ý muốn mà thay đổi hoàn cảnh vật chất bên 

ngoài.  Tất  cả  hoàn  cảnh  vật  chất  đều  là  từ  tâm  tưởng  mà  sanh,  đều  là  dựa  vào  tâm 

tưởng của mình mà sản sinh ra sự thay đổi, vì thế mà sự thọ dụng của bạn được tự tại, 

làm  sao  bạn  lại  có  thể  sinh  phiền  não,  làm  sao  tập  khí  của  bạn  có  thể  hiện  hành? 

Không thể nào. Thật sự như người thế gian này hay nói là tùy theo ý muốn. Tùy theo ý 

muốn  ở  tại  thế  gian  này  của  chúng  ta  là  một  loại  lý  tưởng,  là  một  nguyện  vọng  mà 

không thể làm được. Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì làm được. Chân thiện mỹ huệ 

ở tại thế gian này của chúng ta cũng là một sự hy vọng, căn bản là cũng không có. Tại 

Thế giới Tây Phương, chân thiện mỹ huệ đã được thực tiễn, tùy theo ý muốn cũng đã 

làm  được  rồi.  Nguyên  nhân  căn  bản  là  từ  tâm  niệm  của  chính  mình.  Tâm  của  chính 

mình thuần tịnh, hạnh của chính mình thuần thiện. 

Thuần tịnh thuần thiện là từ đâu mà có? Từ ngày ngày nghe Phật giảng Kinh. Vì thế 

các vị đồng tu phải nên biết, Phật giáo là giáo dục chứ không phải là tôn giáo. Tôi tiếp 

xúc Phật giáo, biết được đó là giáo dục cho nên tôi mới phát tâm học tập. Nếu như đó 

là tôn giáo thì tôi đã không học rồi. 

Giới thiệu tôi bước vào cửa Phật là Giáo sư Phương Đông Mỹ. Tôi học triết học với 

Ngài, Ngài đem triết học Phật Kinh làm thành bài mục để dạy tôi. Về sau, sau khi tôi 

- 183 - 

tiếp xúc Phật pháp, tỉ mỉ mà nghiên cứu quan sát, thì quả thật đó là giáo dục, Phật giáo 

không có liên quan gì đến tôn giáo cả. 

Mục đích dạy học, phía trước tôi thường nói với các vị ba mục tiêu. Ba mục tiêu này là 

đối với ba hạng căn tánh của người mà nói. Đối với người thượng căn thì mục tiêu là 

giúp đỡ họ chuyển phàm thành Thánh, đối với người trung căn thì mục tiêu là giúp đỡ 

họ chuyển mê thành ngộ, đối với người hạ căn thì mục tiêu là giúp đỡ họ chuyển ác 

thành thiện, đây là ba mục tiêu giáo dục. Không những Thích Ca Mâu Ni Phật như vậy 

mà mười phương ba đời tất cả chư Phật Bồ Tát không có vị nào không như vậy. Việc 

này chúng ta nhất định phải nên hiểu. Đã là giáo dục thì chúng ta phải nghĩ cách để 

học môn học này, bạn không đi học thì sao mà được? Bạn nên đem môn học này mà 

học cho tốt, bạn ngày ngày phải đi học, học môn này không thể thiếu một ngày nào, 

đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  cũng  không  có  gì  khác.  Chân  thật,  lời  mà 

Khổng Lão Phu Tử nói tôi hoàn toàn hiểu được hết, là học! Ngày ngày đều học, vĩnh 

viễn học không hết. Chúng ta đã đọc thấy ở trong Kinh, không những Phật A Di Đà 

giảng  Kinh  thuyết  pháp  với  họ,  mà  Phật  A  Di  Đà  còn  khuyến  khích  mọi  người  mỗi 

ngày  đi  thân  cận  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  mười  phương,  Phật  A  Di  Đà  rất  khuyến 

khích. Bạn đi thân cận chư Phật Như Lai sẽ được lợi ích. Được lợi ích gì? Được phước 

được huệ. Bạn đi thân cận Phật, chư Phật mười phương đều đến để thân cận, bạn đi 

thân cận Phật nhất định phải lễ bái cúng dường, vậy thì việc lễ bái cúng dường đó là tu 

phước. Phật giảng Kinh thuyết pháp cho bạn nghe vậy thì bạn sẽ khai trí huệ! Vì vậy 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc là phước huệ song tu không bao giờ ngừng nghỉ, 

phiền não của bạn sẽ không khởi hiện hành. Mười phương vô lượng vô biên, Phật A Di 

Đà vô cùng từ bi Ngài dùng oai thần bổn nguyện gia trì cho bạn, khiến cho năng lực 

thần  thông  của  bạn, A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  và  Thất  Địa  Bồ  Tát  là  như  nhau,  là  bạn 

đồng  thời  có  thể  hiện  vô  lượng  vô  biên  thân,  có  bao  nhiêu  vị  Phật  bạn  sẽ  hiện  bấy 

nhiêu thân, cùng lúc đi bái Phật đi cúng dường, cùng lúc đi nghe pháp, đến khi trở về 

thì tất cả thân sẽ hợp lại thành một thân để thân cận bổn sư A Di Đà Phật, không phải 

là đi viếng thăm từng người từng người một, như vậy sẽ mệt lắm, sẽ rất vất vả. Họ có 

năng lực phân thân, có năng lực hóa thân. Bạn nói xem, như vậy tự tại biết bao. Cho 

nên  Vô  Thượng  Bồ Đề sẽ  rất nhanh  chóng thành tựu được. Lão  sư  của bạn hết  thảy 

đều là chư Phật Như Lai, là những lão sư hàng đầu, Bồ Tát thì là đồng học của bạn, là 

đồng tham đạo hữu, lão sư đều là chư Phật Như Lai. Cho nên, nếu như chúng ta muốn 

nhanh chóng thành tựu, bạn không đến nơi này thì còn đến nơi nào nữa? Chúng ta biết 

được đạo lý này, hiểu được chân tướng sự thật, thì tâm cầu sanh Tịnh Độ của chúng ta 

sẽ vô cùng khẩn thiết, hết thảy người sự và vật ở thế gian này tự nhiên sẽ tùy duyên, 

không so đo tính toán nữa, tốt thì rất tốt, không tốt thì cũng rất tốt, dù thế nào thì tâm 

cũng hoan hỷ. Vì sao chứ? Vì không có liên can với ta, cũng như chúng ta đi du lịch 

vậy, tìm một nơi nào đó để nghỉ, hôm nay ăn uống gì đó, ngon cũng được không ngon 

cũng được, vì sao vậy? Tôi ở đây một hai ngày là đi rồi. Thế gian này chỉ là nhà trọ, 

không phải nơi ở lâu dài. Nơi ở lâu dài là Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Nơi này thọ 

- 184 - 

mạng ngắn ngủi, chỉ cần sinh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì thọ mạng sẽ y như 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là vô lượng thọ, bạn đi đến bên đó thì cũng là vô lượng 

thọ, cho nên sẽ vĩnh viễn không còn sanh tử luân hồi nữa, vĩnh viễn không còn cái mê 

của sự cách ấm nữa. Pháp môn này gọi là pháp môn một đời thành tựu. 

Chúng ta nói đến nước thì nước có nhiều công đức đến như vậy. 

Công đức thứ ba là “cam mỹ”, mùi vị của nước ngọt ngào. 

Công  đức  thứ  tư  của  nước là “Khinh  nhuyễn”. Không giống như nước ở bên này 

của chúng ta rất là nặng nề, nước ở bên đó rất nhẹ, cho nên nước của chúng ta thì chảy 

hướng xuống bên dưới, nước ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì có thể chảy hướng 

lên trên. Nguyên nhân nó chảy lên trên được là nó nhẹ, nhẹ như khí Hydro, nó có thể 

chảy lên trên cao. 

Công đức thứ năm là nước “Nhuận trạch”. Nước của chúng ta bên này cũng nhuận 

trạch, nghĩa là trơn mượt. 

Công đức thứ sáu là “An hòa”. Cái này thì nước của chúng ta không có. Nước chúng 

ta bên này, nếu như các vị đi đến bờ biển mà xem sóng biển, thì bạn sẽ cảm thấy nó rất 

nguy  hiểm.  Còn  nước  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  bình  lặng  không  có  gợn 

sóng, bạn lội xuống nước để tắm thì rất là an toàn, bạn sẽ không bị nước nhấn chìm. 

Vì sao vậy? Vì bạn muốn nước sâu bao nhiêu thì nước sẽ sâu bấy nhiêu theo ý muốn 

của bạn, nước theo ý người. 

Công  đức  thứ  bảy  là  “Trừ  cơ”,  nghĩa  là  làm  cho  hết  đói.  Chỗ  lợi  ích  thứ bảy  là 

nước này không những có thể giải khát mà còn có thể “trừ cơ”, nghĩa là làm cho hết 

đói. 

Công đức thứ tám là bạn uống loại nước này sẽ “Trưởng dưỡng chư căn”, mắt tai 

mũi lưỡi thân ý sáu căn của chúng ta đều nhận được sự bồi bổ. Vì vậy mà lợi ích của 

nước  là  rất  nhiều,  chân  thật  là  những  chúng  sanh  nhiều  phước  báo,  được  hưởng  thụ 

trong thời gian lâu dài. Nước không những có thể nuôi dưỡng thân thể, tinh thần, mà 

nước còn có thể trưởng dưỡng thiện căn. Đây là những công đức mà nước của chúng 

ta ở đây không có, nhưng cũng không thể nói là không có, bởi vì nước thì đều là như 

nhau, con người của chúng ta ở đây không có công đức, cho nên nước cũng không có 

công đức. Người mà có công đức thì nước sẽ có công đức, con người tâm giác ngộ rồi 

thì nước cũng giác ngộ, xác thực là “cảnh tùy tâm chuyển”, hết thảy pháp từ tâm tưởng 

sanh. Khoa học cận đại cũng đã chứng minh cho chúng ta thấy. 

Chúng ta xem Kinh văn:  “Hựu kỳ giảng đường tả hữu” . 

Cái “giảng đường” này là chỗ dạy học của Phật A Di Đà, các đồng học đều là chư Bồ 

Tát,  trên  Kinh  thì  nói  là   “chư  thượng  thiện  nhân” .  Cổ  Đại  đức  đã  nói  với  chúng  ta 

trong  chú  giải,  thượng  thiện  này  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Thế  gian  này  của  chúng  ta 

muốn gặp một vị Đẳng Giác Bồ Tát quả thật là không dễ dàng, Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  thì  quá  nhiều,  nhiều  hơn  so  với  số  người  đi  vãng  sanh 

- 185 - 

không  biết  bao  nhiêu  lần.  Cho  nên  bạn  nghe  Phật  thuyết  pháp,  sau  đó  thảo  luận  với 

những ai vậy? Là thảo luận nghiên cứu cùng với các vị Đẳng Giác Bồ Tát. Bạn xem, 

như vậy thù thắng biết bao. Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền đều là Đẳng Giác 

Bồ Tát. Kinh này của chúng ta vừa mở đầu đã nói với chúng ta 16 vị Đẳng Giác Bồ 

Tát tại gia, 16 vị chánh sĩ,  “hiền hộ đẳng thập lục chánh sĩ”  là những vị Đẳng Giác 

Bồ Tát tại gia, cho nên chúng ta học Phật tâm phải bình đẳng. Đặc biệt là người xuất 

gia. Người  xuất  gia  hiện  tại  thành  tựu  không  bằng  người tại gia. Việc  này  có  đạo  lý 

của  nó, là  đạo  lý  gì?  Xuất  gia  luôn  cao  hơn  so  với  tại  gia  một  bậc, đây  là  tâm  ngạo 

mạn. Ngạo mạn đã làm cho bạn đọa lạc đi xuống. Người tại gia thì sanh tâm cung kính 

với người xuất gia, tâm cung kính thì lại tương ưng với tánh đức, ngạo mạn thì tương 

ưng với phiền não. Bởi vì họ không hiểu đạo lý này. 

Vì sao mà “Kinh Vô Lượng Thọ” khi vừa mở đầu chỉ nói có vài vị Bồ Tát xuất gia, 

còn Bồ Tát tại gia thì lại nói đến 16 vị, các vị suy nghĩ xem dụng ý là gì? Phía trước 

trong  khi  tôi  giảng  đã  báo  cáo  qua  với  các  vị  rồi,  là  để  cho  chúng  ta  chân  thật  hiểu 

được ngay chỗ này không những pháp bình đẳng, trên “Kinh Bát Nhã” các vị đều đã 

đọc qua:  “Các pháp bình đẳng không có cao thấp” , pháp bình đẳng, con người bình 

đẳng, chúng sanh cũng bình đẳng. Chúng ta nhìn thấy con kiến thì cảm thấy con kiến 

rất nhỏ, chúng ta thì cao lớn hơn nó nhiều. Có cái tâm không bình đẳng này sanh khởi 

ra thì đã sai lầm rồi, cho nên bạn học Phật không có sự cảm ứng. Nếu như bạn có tâm 

bình đẳng, bạn nhìn thấy con kiến liền chắp tay:  “Bồ Tát kiến” , vậy thì sẽ khác, bạn 

liền được thọ dụng. 

Hôm  qua  có  vị  đồng  học  đến  nói  với  tôi  một  sự  việc  chân  thật.  Có  một  hôm  ông  ở 

trong nhà bếp  của mình thấy  có  rất nhiều kiến, nếu là trước  đây  thì ông sẽ giết  đám 

kiến này. Khi nghe được tôi giảng Kinh nói rằng con kiến có thể hiểu lòng người, ông 

liền  thử nghiệm.  Ông  nói:   “Các  Bồ  Tát  kiến  à,  bây  giờ  tôi  xin  thông  báo  với  các  vị 

 ngày mai tôi phải quét dọn chỗ này, hy vọng các vị có thể dọn nhà đi, nếu không thì 

 ngày mai các vị sẽ mất mạng đấy” . Đến ngày hôm sau ông đi xem thì thấy không còn 

con nào hết, thật sự đã dọn đi hết. Rất có đạo lý. Cho nên các vị ở nhà của mình, gặp 

được một số con như gián, kiến,… thì nhất định không nên giết hại, thành tâm thành ý 

mà  nói  thì  nó  sẽ  hiểu.  Đến  nước  mà  còn  hiểu  thì  huống  gì  là  động  vật  có  linh  tánh. 

Không có một thứ gì không hiểu, cả vũ trụ, động vật, thực vật, khoáng vật đều là sống 

không phải chết. Do đó, người học Phật là dùng tâm bình đẳng để đối đãi tất cả người, 

sự  và  vật  trong  vũ  trụ.  Phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng, 

không nên cho rằng chúng không bằng ta, ta lớn hơn chúng, cái ý niệm như vậy khởi 

lên là hại chính mình chứ không có hại người khác. 

Công  phu  tu  học  của  chính  mình  tại  vì  sao  không  được  đắc  lực?  Tại  vì  sao  không 

chuyển  được  cảnh  giới?  Muốn  chuyển  cảnh  giới  thì  trước  phải  chuyển  chính  mình. 

Bản thân bạn vì sao mà không chuyển lại được? Chính là vì tâm bạn không bình đẳng. 

Tâm  không  bình  đẳng  thì  không  thanh  tịnh,  không  thanh  tịnh  thì  bạn  không  chân 

thành. “Tâm Bồ Đề” của bạn, “Tâm Bồ Đề” là chân tâm của bạn. Chân tâm của bạn đã 

- 186 - 

hoàn toàn bị mê mất, không phải không có, là có mà bị mê mất rồi. Sau khi mê rồi thì 

dùng vọng tâm. Vọng tâm là hư ngụy, là ô nhiễm. Cái ô nhiễm này chính là khởi lên 

thất tình ngũ dục, là khởi tham sân si. Tâm của bạn là tâm ô nhiễm, tâm cao thấp, cứ 

luôn  cho  rằng  bản  thân  cao  hơn  người  khác,  người  khác  đều  không  bằng  ta.  Bạn  sẽ 

khởi  cái  tâm  này,  như vậy là  hoàn  toàn  trái  ngược  với  chân  tâm  bổn  tánh  của chính 

bạn rồi. Sai là sai ở chỗ này. Thực tại mà nói, nếu như không phải Phật Bồ Tát từ bi 

dạy bảo chúng ta thì làm sao mà chúng ta biết được. Nghiên cứu của các nhà khoa học 

thỉnh  thoảng  phát  hiện  ra  được  một  chút.  Họ  phát  hiện  hiện  tượng  này,  trên  thực  tế 

cũng  là  biết  nó  như vậy  nhưng không biết  vì sao lại như vậy.  Họ  đem  cho  chúng  ta 

xem thì chúng ta còn hiểu được thấu triệt hơn họ. Chúng ta hiểu được, biết được cái 

đạo lý vì sao lại như vậy của nó. Chúng ta biết được không những nước có linh tánh, 

là sống, nó có sự cảm ứng với tất cả mọi thứ, có cảm ứng với ý niệm của chúng ta, cho 

nên nó cùng với sắc tướng là có cảm ứng, với âm thanh là có cảm ứng. Vậy thì chúng 

tôi nghĩ rằng vi trần nhất định cũng có cảm ứng, thực vật nhất định có cảm ứng. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc vì sao mà mọi thứ đều tốt đẹp vậy? Chúng sanh ngày 

ngày nghe Phật A Di Đà giảng Kinh thuyết pháp, hết thảy vạn vật đều đang nghe Phật 

giảng Kinh thuyết pháp, không những đang nghe Kinh mà chúng còn đang niệm Phật. 

Cho nên Thế Tôn đã nói với chúng ta ở trong một phẩm sau cùng của bộ Kinh này, 

chúng  sanh  ở  Thế  giới  Ta  Bà  này  của  chúng  ta  nhĩ  căn  là  lợi  nhất.  Trên  hội  Lăng 

Nghiêm, Bồ Tát Văn Thù giảng tuyển viên thông, Ngài nói:  “Thử phương chân giáo 

 thể, thanh tịnh tại âm văn” . 



Tập 280 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc vì sao mà mọi thứ đều tốt đẹp vậy? Chúng sanh ngày 

ngày nghe A Di Đà Phật giảng Kinh thuyết pháp, hết thảy vạn vật đều đang nghe Phật 

giảng Kinh thuyết pháp, không những đang nghe Kinh mà chúng còn đang niệm Phật. 

Cho nên Thế Tôn đã nói với chúng ta ở trong một phẩm sau cùng của bộ Kinh này, 

chúng  sanh  ở  Thế  giới  Ta  Bà  này  của  chúng  ta  nhĩ  căn  là  lợi  nhất.  Trên  hội  Lăng 

Nghiêm, “Bồ Tát Văn Thù giảng tuyển viên thông, Ngài nói: “Thử phương chân giáo 

 thể, thanh tịnh tại âm văn” . 

Thế  giới  vô  lượng  vô  biên,  mỗi  một  thế  giới  chúng  sanh  (đây  là  nói  đại  đa  số),  căn 

tánh thì không phải hoàn toàn tương đồng.Thế gian này của chúng ta, chúng sanh căn 

tánh lợi nhất là nhĩ căn. Có những lúc bạn xem thì không hiểu, nghe thì lại hiểu, cho 

nên Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa còn tại thế chính là dùng âm thanh để làm Phật 

sự, ngày ngày giảng giải cho mọi người. Người nghe Phật giảng Kinh đã giác ngộ, đã 

khai ngộ. Ngày xưa Khổng Lão Phu Tử dạy học cũng là dùng cách giảng dạy, giảng 

thuật, đương nhiên có khi thì cũng hiện tướng, dùng hình tượng, nhưng mà vẫn lấy âm 

thanh làm chủ yếu, những cái khác đều là phụ trợ, lấy âm thanh làm chủ đạo. Đây là 

sáu căn lợi độn không như nhau.Do đó, Ta Bà Thế giới nhĩ căn là lợi nhất. 

- 187 - 

Tương lai sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, khi bạn ở tại nơi đó tu hành thành 

Phật, công phu tu hành của bạn viên mãn thành tựu rồi, thành Phật rồi thì sẽ không trụ 

ở Thế giới Cực Lạc nữa. Sau khi thành Phật rồi thì đi đến nơi nào? Đi đến tha phương 

thế giới, đi độ hóa chúng sanh.Độ hóa chúng sanh, Phật có danh hiệu, tương lai bạn có 

danh  hiệu  là  gì?  Là  Diệu  Âm  Như  Lai.  Đây  là  Phật  đã  nói  với  chúng  ta,  tương  lai 

người ở Thế giới Ta Bà chúng ta đi đến đó hết thảy đều đồng một danh hiệu,  “đồng 

 danh  hiệu  Diệu  Âm  Như  Lai” , cho  nên hiện tại  chúng  ta quy  y đều  dùng  chữ  “Diệu 

Âm”. Nhân quả tương ưng mà! Hiện tại thì gọi là Diệu Âm cư sĩ, tương lai sẽ là Diệu 

Âm Như Lai, cho nên chúng ta dùng Pháp danh này là do Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

nói với chúng ta trên “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Diệu Âm nghĩa là gì? Chính là âm thanh niệm A Di Đà Phật, câu Phật hiệu này gọi là 

Diệu Âm. Đọc tụng “Kinh Vô Lượng Thọ”, âm thanh đọc tụng “Kinh Vô Lượng Thọ” 

cũng  gọi  là  Diệu  Âm.  Hết  thảy  chúng  sanh  căn  tánh  chỉ  có  sáu  loại, chỉ  có  sáu  căn, 

chúng ta liền nghĩ đến, phàm là dùng nhĩ căn thì đều được gọi là Diệu Âm, vì thế chữ 

Diệu Âm này chúng ta hãy tỉ mỉ mà thể hội, không chỉ thế giới Ta Bà chúng ta mà thế 

giới tha phương có nhĩ căn lợi thì nhất định cũng đều dùng chữ Diệu Âm, đồng danh 

Diệu Âm. Chúng ta xem thấy ở trên “Kinh Hoa Nghiêm”, có một số thế giới thì chúng 

sanh có nhãn căn lợi, có một số thế giới là tỉ căn lợi, hoặc là thiệt căn lợi, đều không 

như nhau, nhưng nhĩ căn lợi thì chiếm đa số. 

Các vị hôm nay có phát tâm quy y. Quy y nhất định phải hiểu được ý nghĩa của quy 

y.Bởi vì chúng ta người thì nhiều, thời gian lại ít, chúng ta chỉ làm một nghi thức để 

nói rõ việc này. Hình như chúng ta có bốn băng ghi âm, lúc trước đã có giảng tường 

tận đến bốn lần, bên này cũng đã có lưu hành đĩa CD, các vị đem về nghe nhiều một 

chút. Mỗi một lần giảng đều không giống nhau, mọi người nên nghe nhiều một chút. 

Ngoài ra vẫn còn có một quyển sách “Truyền Thụ Tam Quy” nhỏ nữa. Hy vọng mọi 

người nên nghe nhiều xem nhiều một chút. Phải hiểu cho rõ ràng cho thấu đáo ý nghĩa 

của Tam Quy Y, đó mới thật sự gọi là quy y. Nếu như chỉ có hình thức mà không có 

nội dung, thì việc quy y này là không đáng tin, chỉ là quy y trên hình thức chứ không 

có thực chất. Phật pháp trọng thực chất không trọng hình thức, cho nên hình thức thì 

không có liên quan gì. 

Phật, Pháp, Tăng chính là Giác, Chánh, Tịnh. Quy y Phật là quy y tự tánh giác, quy y 

pháp là quy y tự tánh chánh (chánh nghĩa là chánh tri chánh kiến), quy y tăng, tăng là 

tự  tánh  tịnh,  sáu  căn  thanh  tịnh  một  trần  không  nhiễm.  Nhất  định  phải  hiểu  được  ý 

nghĩa này, vậy thì bạn thật sự đã quy y. Cho nên quy y không phải là quy y hình tượng 

của Tam Bảo, mà là quy y tự tánh Tam bảo của bạn, thì bạn mới được thọ dụng. Bạn 

nhất định phải y theo giác chánh tịnh của tự tánh để mà tu hành. 

Giác chánh tịnh của tự tánh chính là thâm tâm ở trong “Bồ Đề tâm” mà tôi đã nói. Tôi 

đã nói năm cái là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, ba cái trong đó 

chính là giác chánh tịnh. Thanh tịnh, bình đẳng là chánh, chánh giác là giác, cho nên 

thanh tịnh bình đẳng giác chính là giác chánh tịnh, chính là giới định tuệ. Giác là huệ, 

- 188 - 

thanh tịnh là giới, bình đẳng là định.Cho nên đề Kinh của chúng ta “Thanh Tịnh Bình 

Đẳng Giác” chính là giới định huệ tam học, chính là Phật Pháp Tăng Tam bảo, cho nên 

Tam bảo, tam học đều nằm ở trên đề Kinh. Chúng ta thêm một chữ “chân thành” vào 

phía trước, là thể của Bồ Đề tâm; phía sau thì lại thêm chữ “từ bi”, đó là tha thọ dụng 

của Bồ Đề tâm, giác chánh tịnh là tự thọ dụng. Bạn hãy nên làm cho rõ ràng, làm cho 

minh bạch, sau đó thì biết được quy là quay về từ chỗ nào, y là nương nhờ vào cái gì. 

Bạn  mà  rõ  ràng  minh  bạch  thông  suốt  thấu  đáo  rồi,  thì  sự  tu  hành  của  chúng  ta  sẽ 

không đi lạc lối, cũng sẽ không đi sai đường. Rất là quan trọng. 

 “Ao báu”  nằm ở hai bên của giảng đường, khắp nơi đều là như vậy. Giảng đường ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc san sát nhau, giảng đường thì quá nhiều, vì người đông 

mà! Ở trong mỗi một giảng đường thì người giảng Kinh đều là A Di Đà Phật. Cho nên 

đừng lo khi đến Tây Phương Cực Lạc Thế giới, đất thì quá rộng, người thì quá đông, 

tôi phải đi tới nơi nào mới có thể gặp A Di Đà Phật? Mỗi một giảng đường đều có A 

Di Đà Phật. Người trong mỗi giảng đường cũng không nhiều, cho nên tôi thường nói 

họ là chia lớp để dạy học, là quy chế lớp nhỏ, vì thế họ thành tựu rất thù thắng. 

Ao báu nước công đức ở hai bên giảng đường  “tuyền trì giao lưu” .Tình trạng như vậy 

không  thể  tìm  thấy  ở  Singapore  này.  Hai  năm  nay  tôi  sống  ở  Úc  Châu,  từ  bãi  biển 

vàng  Úc  Châu  có  thể  nhìn  thấy  được  suối  và  hồ  giao  nhau,  bãi  biển  vàng  nằm  bên 

cạnh  bờ  biển.  Trong  thành  phố  này  thì  sông  ngòi  chằng  chịt  rất  nhiều,  mỗi  một  nhà 

đều có bến cảng nhỏ, đều có du thuyền nhỏ, bạn đi xuống phố có thể không cần phải 

lái xe, lái những chiếc du thuyền đó đi là được rồi, bạn mới thấy được  “tuyền trì giao 

 lưu” . Ở tại Tô Châu Trung Quốc hiện tại cũng là tuyền trì giao lưu như vậy. Bạn có 

thể nhìn thấy được, vì là vùng sông nước. Tại Châu Âu,nổi tiếng nhất là Thụy Sĩ cũng 

là vùng sông nước. 

Tiếp đến lại nói với bạn cái ao sen này sâu và rộng.  “Tung hoành”  là nói rộng,  “thâm 

 thiển”  là nói độ sâu của nó. 

 “Giai các nhất đẳng” .  “Giai các nhất đẳng”  là cách nói như thế nào?  “Các”  nghĩa là 

mỗi  cái  đều  không  như  nhau,  “đẳng”   là  nói  có  chỗ  ngang  như  nhau.Chính  là  nói  ao 

nước tám công đức là ngang như nhau,nhưng độ lớn nhỏ của ao thì cũng khác nhau, có 

cái “10 Do-tuần”, có cái thì 20 Do-tuần, cho đến trăm nghìn do-tuần. Độ lớn của ao 

tùy  vào ý  muốn  của mỗi  người, bạn  muốn  lớn  thì  ao liền  biến lớn, muốn nhỏ  thì  ao 

liền biến nhỏ, nó có thể tùy theo ý người. Giống như nhà cửa mà người ở Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  ở  vậy,  ta  muốn  ở  trong  một  ngôi  nhà  to  thì  nhà  cửa  liền  biến  to, 

muốn ngôi nhà nhỏ thì nhà liền biến nhỏ lại. Phòng ốc bên trong nhà ở Thế giới Tây 

Phương rất là sạch sẽ, không có một hạt bụi, cái gì cũng không có, không có bày đồ 

gia dụng đầy cả nhà, vậy thì phiền quá, bên đó thì không có gì cả. Vì sao vậy? Vì tất 

cả mọi thứ đều thành tựu ra từ trong ý niệm, ta muốn một cái bàn thì cái bàn hiện ngay 

trước mặt, không cần dùng nữa thì cái bàn này liền biến mất.Bạn xem, tự tại biết bao. 

Cho  nên  không  cần dùng  đến  nhà  kho, không  có  nhiều  chuyện  phiền  phức như vậy. 

Không cần phải dọn dẹp.Khi ăn cơm, trong lòng nghĩ muốn ăn cơm, phía sau đều có 

- 189 - 

nói đến với bạn, đồ dùng bàn ăn liền nằm ở trước mặt bạn. Đồ dùng đều là thất bảo. 

Trong mỗi đĩa thức ăn đều rất phong phú, đều là những món mình thích ăn.Thật tình 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì làm gì còn việc ăn uống? Vì sao mà vẫn còn sự 

việc này? Vì tập khí ở trong “A Lại Da Thức” của bạn chưa đoạn, có những lúc đột 

nhiên nghĩ đến mình chưa ăn gì thì thức ăn liền đến. Khi vừa nhìn thấy, liền nghĩ ta đã 

không phải là người phàm nữa, những thứ này không cần nữa thì những thứ này liền 

không còn nữa. Cho nên đó là tập khí, đến khi nào bạn mê thì nó liền xuất hiện, khi 

bạn giác ngộ thì nó sẽ không còn nữa, cho nên thế giới này thật không thể nghĩ bàn. 

Phòng ốc, nhà cửa nơi cư trú đều là lớn nhỏ tùy theo ý muốn, nằm trên không trung 

hay nằm trên mặt đất đều là tùy theo ý mình.Cho nên nếu bạn muốn hỏi, người ở Tây 

Phương Cực Lạc Thế giới đến tha phương thế giới để tham học, để bái Phật, bái Phật 

không phải là từ thế giới này đi đến thế giới khác, như vậy thì cự ly sẽ rất xa xôi. Họ 

không phải là ngồi máy bay. Ngồi máy bay thì ngồi mấy vạn năm cũng chưa tới, cũng 

bay không tới nổi. Họ đi như thế nào? Chính là nhà cửa của họ sẽ đi. Nhà cửa của họ 

có thể bay, vận tốc mà nó bay nhanh hơn máy bay không biết bao nhiêu lần. Chúng ta 

ngồi máy bay phải mấy vạn năm, họ không đến một giây thì đã tới, tới nơi rất nhanh 

chóng,  cho  nên  quả  thật  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới  cũng  giống  như  trong  một 

thành phố vậy, thật quá thuận tiện, chỉ trong một niệm thì đã tới, không có một chút 

chướng ngại nào, không có điều gì mà không xứng tánh.Do đó, độ lớn nhỏ của ao báu 

là tùy theo ý muốn của người. 

Kinh văn: “Trạm nhiên hương khiết, cụ bát công đức”. 

Vừa mới báo cáo sơ lược qua với các vị, nước ở Thế giới Cực Lạc có thể khiến chúng 

sanh tăng trưởng các loại thiện căn thù thắng, không những có thể giải khát, có thể no 

bụng mà còn có thể trưởng dưỡng tất cả thiện căn. 

Mời xem đoạn tiếp theo: 

Kinh  văn: “Ngạn  biên  vô số  Chiên  Đàn  hương  thụ, cát tường  quả  thụ,  hoa  quả 

hằng  phương,  quang  minh  chiếu  diệu.  Tu  điều  mật  diệp,  giao  phú  ư  trì.  Xuất 

chủng chủng hương, thế vô năng dụ. Tùy phong tán phức, duyên thủy lưu phân”. 

Chúng ta đọc đoạn Kinh văn này, tưởng tượng đến cảnh giới của Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, liền nảy sinh cái tâm hướng về đó. Có thể đi được hay không? Ở trên Kinh 

Đại Thừa Phật thường nói:  “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” , bạn nói xem có thể đi 

hay không? A Di Đà Phật Thế giới Cực Lạc là tự tánh chúng ta biến hiện ra, Thế giới 

Ta Bà nơi này cũng là tự tánh chúng ta biến hiện ra, đây chính là khẳng định chúng ta 

có  phần.  Nói  một  cách  khác,  là  bạn  có  muốn  đi  hay  không?  Bạn  có  muốn  đi  hay 

không? Bạn muốn đi thì bạn sẽ đi, bạn không muốn đi vậy thì cũng hết cách, cho nên 

có thể vãng sanh hay không đều ở tại chính mình, không phải ở A Di Đà Phật. Chúng 

ta chân thật phát nguyện muốn đi, Phật nhất định sẽ đến tiếp dẫn bạn. Vì sao vậy? Vì 

Ngài đã phát 48 nguyện rồi.Người ở thế giới mười phương vãng sanh, Phật nhất định 

đến tiếp dẫn. Quan niệm này phải chắc chắn, phải kiên định, vì sao vậy? Vì  đến  lúc 

- 190 - 

lâm  chung  nếu  như  A  Di  Đà  Phật  không  có  đến,  thì  phải  đợi  Ngài,  không  thể 

cuống lên, cảm ứng đạo giao Ngài nhất định sẽ đến. 

Nếu  như  là  người  niệm  Phật,  trong  tâm  chúng  ta  cầu  sanh  về  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc,  đến  lúc  lâm  chung  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  liền  đến.Cósự  việc  này.  Không 

phải A Di Đà Phật mà là Thích Ca Mâu Ni Phật thì bạn không thể đi theo được, bạn 

mà  đi  theo  thì  bạn  đã  mắc  lừa.  Vị  đó  có  phải  thật  sự  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hay 

không? Không phải, đó là oan gia trái chủ của bạn đã biến hiện ra như vậy để lừa gạt 

bạn, dẫn dắt bạn đi vào ác đạo để tính sổ với bạn. Sự việc này ở trong “Kinh Địa Tạng 

Bồ Tát Bổn Nguyện” đã nói được rất rõ ràng. 

Vậy lúc lâm chung Quan Thế Âm Bồ Tát đến tiếp dẫn thì có thể đi hay không? Đại 

Thế Chí Bồ Tát đến tiếp dẫn có thể đi hay không? Đều ở tại ý nguyện của mình. Bạn 

lòng  tin  của  chính  mình  vô  cùng  kiên  định,  tôi  nhất  định  muốn  Tây  Phương  Tam 

Thánh cùng nhau đến tiếp dẫn tôi, thiếu một vị tôi cũng không đi, Tây Phương Tam 

Thánh khẳng định sẽ đến đón bạn. Nếu như bạn nói A Di Đà Phật đến thì được rồi, vậy 

thì khi bạn lâm chung có thể nhìn thấy được A Di Đà Phật, khẳng định là A Di Đà Phật 

đến tiếp dẫn. Cho nên khi bình thường thì lòng tin của chúng ta phải kiên định, quyết 

định không thể hoài nghi. Sự việc này hết thảy đều là do cảm ứng, cảm ứng không thể 

nghĩ bàn. 

Đoạn Kinh văn này giới thiệu trên bờ ở xung quanh ao báu, trên bờ có vô số cây Chiên 

Đàn Hương. Chiên Đàn thì chúng ta thường hay gọi là Đàn Hương, nhưng mà không 

phải loại cây Chiên Đàn mà Phật nói ở trên Kinh. Cây Chiên Đàn này là Bảo Hương, 

Phật nói ngày xưa thì có, vì sao vậy? Vì con người có phước báo, bởi vì cảnh tùy tâm 

chuyển. Ngày xưa thì lòng người rất là lương thiện, cho nên có rất nhiều bảo vật. Hiện 

tại các đồng học chúng ta đã học qua khoa học thì đều biết, tất cả vật chất ở thế gian, 

khoa  học  gia  đem  đi  phân  tích,  phân  tích  thành  phân  tử,  phân  tích  thành  nguyên  tử, 

phân tích thành hạt cơ bản, phân tích đến sau cùng thì mọi thứ đều giống nhau. Vì sao 

thế gian này cũng giống như bảo thạch, bảo vật lại có nhiều chủng loại đến như vậy? 

Nhà khoa học nói với chúng ta, hoàn toàn đều là do những hạt lạp tử cơ bản này cấu 

thành hình dạng không như nhau, nhà khoa học nói đó là công thức sắp xếp không như 

nhau,  trên  thực  tế  thì  tất  cả  đều  như  nhau.  Hết  thảy  đều  như  nhau  thì  chính  là  pháp 

bình đẳng. Sự phát hiện của nhà khoa học cùng với trên “Kinh Kim Cang” là cùng một 

sự việc. “Kinh Kim Cang” nói là “nhất hợp tướng”. Nhất hợp tướng chính là nói một 

loại vật chất cơ bản, chỉ là sự tổ hợp không như nhau mà thôi. Hợp là tổ hợp, hiện tại 

thì  nói  là  phương  trình  hóa  học  không  như  nhau,  hình  thức  tổ  hợp  không  như nhau. 

Cũng như chúng ta xem hình chụp sự kết tinh của nước vậy, đó chính là sự tổ hợp sắp 

xếp không như nhau. Nó cũng có tâm tư, nó đối với những chữ như “yêu thương và 

cảm ân, cảm tạ”, thì sự kết tinh của nó rất đẹp đẽ; nếu như là có ác niệm, sân hận, nó 

cảm ứng mà kết tinh thành hình dạng rất là xấu xí. Bạn hiểu được đạo lý này, bạn sẽ 

hiểu  được  lòng  người  lương  thiện  thì  vạn  vật  sẽ  thay  đổi  bản  chất.  Cho  nên  có  bảo 

hương. 

- 191 - 

Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta về cây Chiên Đàn, cây Chiên Đàn thật sự thì khi đốt 

một viên (một viên này là rất nhỏ, đại khái thì một viên to cỡ một hạt đậu phộng), mùi 

hương của nó có thể lan ra đến 40 dặm xung quanh, ở tại đất nước Singapore này thì 

cả nước sẽ đều ngửi thấy. Loại hương thơm này hiện tại không còn nữa. Vả lại, loại 

mùi hương này còn có thể trị bệnh. Nếu như thành phố này có ôn dịch, có bệnh truyền 

nhiễm, đốt một viên hương thơm này thì các loại bệnh dịch đều mất hết, cho nên đây 

là bảo. 

Trong lịch sử của Trung Quốc có ghi chép, đại khái là vào thời Tùy Đường, có một vị 

Pháp sư Ấn Độ mang theo Chiên Đàn. Ông mang theo không nhiều, chỉ khoảng bốn 

lượng. Ông muốn đem cái này tặng cho Hoàng đế.  Vào thời xưa tặng đồ cho Hoàng 

đế thì số lượng ít nhất cũng phải là một cân, chỉ có bốn lượng này của ông thì người ta 

không nhận, cũng không biết đó là cái gì, lễ vật để tiến cống cho Hoàng đế mà phân 

lượng quá ít nên không nhận. Pháp sư liền đốt thử một viên, thế là cả thành Trường An 

(thành Trường An khi đó là thủ đô) đều ngửi thấy, thì mới biết đây là báu vật nên bốn 

lượng cũng nhận luôn. Trong lịch sử của Trung Quốc có ghi chép một lần như thế, vô 

cùng vô cùng hiếm có. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc đi đến đâu cũng có cây Chiên Đàn. Hiện tại thì chúng 

ta hiểu được đây là gì? Cảm ứng đạo giao, người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc tâm 

địa lương thiện, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, ngày ngày nghe Phật thuyết pháp, ngày 

ngày  nghiên  cứu  thảo  luận,  cùng  nhau  niệm  Phật,  Kinh  hành  cộng  tu,  cho  nên  cảm 

được vật chất ở thế giới này khiến nó không giống như tất cả chư Phật Sát-độ khác. 

Các vị nghĩ xem, có Sát-độ chư Phật nào mà tất cả toàn bộ chúng sanh ngày ngày đều 

đang dụng công, ngày ngày đều đang học Phật hay không? Không có, duy chỉ có Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  các  ngành  các 

nghề như ở trong xã hội này của chúng ta, Thế Giới Tây Phương chỉ có dạy học, chỉ 

có lão sư, chỉ có học trò, ngoài lão sư và học trò ra thì tìm một ngành nghề nào khác 

cũng không có, vì thế chân thật xứng với danh xưng là Đại học Phật Giáo. 

Chúng ta muốn đi học Viện Phật Học, học Đại học Phật Giáo, thì nên đi đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Ở nơi đó bạn muốn học cái gì cũng đều có, cái gì cũng có, bao 

gồm cả khoa học kỹ thuật hiện nay. Ở bên đó đều không thiếu thứ gì. 

Chiên Đàn bảo thụ, Cát Tường quả thụ. Cát Tường quả thụ thì bên Trung Quốc không 

có, nghe nói ở Ấn Độ thì có, đó rốt cuộc là loại cây gì thì chúng ta hiện tại cũng không 

có cách gì để khảo sát, người xưa ở Trung Quốc thì lấy cây lựu ra để làm ví dụ. Vì sao 

vậy?  Cây  lựu  có  nhiều  cây  con,  người  Trung  Quốc  lấy  nó  ví  dụ  cho  con  đàn  cháu 

đống, vậy thì cát tường rồi, nên lấy cái ý nghĩa này. Có phải là quả của cây Cát Tường 

ở Ấn Độ hay không thì không thể nói, rất khó nói, nhưng mà lấy ý nghĩa này rất hay, 

cho nên quả lựu ở Trung Quốc là quả may mắn cát tường, người Trung Quốc đem nó 

xem  thành  loại quả cát  tường  may  mắn.  Đây  là  đã  lược lấy  hai  loại. Chủng  loại  của 

bảo thụ thì rất là nhiều. 

- 192 - 

 “Hoa  quả  hằng  phương” ,  nhấn  mạnh  ở  chữ  hằng  này.  Hằng  là  không  có  tàn  héo. 

Không giống như thế giới này của chúng ta, thế giới này của chúng ta cây cối sinh sôi 

mùa xuân, lớn lên trong mùa hè, đến mùa thu thì cây vàng lá,  mùa đông thì rụng lá, 

chúng bốn mùa đều biến hóa không như nhau, nó không phải là thường hằng. Cây ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là cây báu, cành lá hoa trái vĩnh viễn không héo úa, vì 

sao vậy? Nó không phải được sinh ra. Không giống như cây cối bên này của chúng ta, 

đều lớn lên từ cây con, bên đó thì không, bên đó là biến hóa ra, là hóa sanh ra. Vãng 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng không phải là đến đó thì phải đi đầu thai 

rồi từ nhỏ dần dần lớn lên, mà đến Thế giới Cực Lạc thì thân tướng của ta với A Di Đà 

Phật là như nhau, là hóa thân đến, biến hóa sanh ra. Người đới nghiệp vãng sanh Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

thì hoa sen hóa sanh, cho nên đến được Thế giới Tây Phương thì hình tướng thân thể 

sẽ y như Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc.Do đó,điểm này khiến người mới học Phật chúng 

ta  sinh  nghi  ngờ,  đi  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  tướng  mạo  của  mỗi  người 

giống y như A Di Đà Phật, cao như nhau, mập ốm cũng như nhau, vậy thì rốt cuộc ai 

mới là A Di Đà Phật đây? Bạn có bị nhầm lẫn hay không? Đi đến nơi đó rồi thì bạn có 

trí huệ, có thần thông, nên sẽ không nhận sai. Nếu như không có trí huệ, không có thần 

thông, thì đó thật sự là mê hoặc rồi, không biết được đâu là A Di Đà Phật. 

Thế  giới  Tây  Phương  là  thế  giới  bình  đẳng,  thế  giới  này  của  chúng  ta  nhân  tâm  bất 

bình, tướng mạo không như nhau, cho nên không bình đẳng. Tướng mạo tốt thì có cái 

tâm ngạo mạn, tướng mạo kém một chút thì có tâm mặc cảm tự ti, đây là buồn phiền 

rồi, đây là sanh phiền não. Vì thế hãy đi đến Thế giới Cực Lạc, mọi người tướng mạo 

đều như nhau, cao lùn mập ốm đều như nhau, bạn làm gì còn có tâm ngạo mạn,làm gì 

có mặc cảm tự ti? Tất cả đều không có. Đây là chỗ rất tài ba của A Di Đà Phật, đây là 

sự cao siêu đạt đến cùng cực, để cho chúng ta mang theo phiền não tập khí nhưng vĩnh 

viễn không  có  cơ  hội  để hiện hành. Cho nên  bên đó là pháp giới bình đẳng. Từ  chỗ 

này chúng ta có thể thể hội được, hết thảy là hóa sanh, biến hóa ra.Cây cối hoa cỏ đều 

tỏa hương thơm vĩnh viễn, quyết định không có việc bị tàn úa. 

 “Quang minh chiếu diệu” . Cái quang minh này là từ tâm thanh tịnh, là từ tự tánh vốn 

có trí huệ Bát nhã thấu lộ ra. Không những là chúng sanh hữu tình, những vị Phật Bồ 

Tát, những người vãng sanh này trên thân đều có hào quang, là trí huệ bên trong thấu 

lộ ra, mà tất cả vạn vật cũng đều không ngoại lệ, cho nên Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc không có ban đêm, bởi vì thế giới ấy không cần đến mặt trời mặt trăng, không cần 

đến  ánh  đèn,  thân  của  mỗi  người  đều  phóng  quang,  tất  cả  vạn  vật  đều  phóng  hào 

quang, cây  cối  hoa  cỏ  đều  phóng  quang, nước cũng  phóng  quang, cho  nên  đó  là  thế 

giới đầy ánh sáng, không có bóng tối. Lại nói với các vị, người ở Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc có tuổi thọ vô lượng, vĩnh viễn không có bệnh tật, không có việc phải đi ngủ 

hay nằm nghỉ một chút. Vừa đi ngủ thì đã hôn trầm rồi, đó là phiền não. Người ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc vĩnh viễn không bị hôn trầm, tràn đầy tinh thần, không cần 

phải  ăn  uống.  Chúng  ta  thắc  mắc,  làm  thế  nào  mà  họ  lại  tràn  đầy  tinh  thần  đến  như 

- 193 - 

vậy? Vì xứng tánh, ở trong tánh đức không có những thứ phiền não này, không có tập 

khí, họ hoàn toàn là tự tánh khởi dụng. Do đó, chúng ta hôm nay tuy rằng phiền não 

tập  khí  chưa  đoạn,  nhưng  mà  nhất  định  phải  biết,  phải  hiểu  rằng  ở  ngay  trong  cuộc 

sống  thường  ngày  khởi  tâm  động  niệm  phải  tùy  thuận  tánh  đức, tập  thành  thói  quen 

này.  Vì  sao  vậy?  Vì  để  lúc  vãng  sanh  sẽ  không  có  chướng  ngại.Phải  tùy  thuận  tánh 

đức, không thể tùy thuận phiền não tập khí. 

 “Tu  điều,  mật  diệp,  giao  phú  ư  trù” .  Đây  là  miêu  tả  hình  dáng  của  cây  báu.  “Điều”  

nghĩa  là  cành  nhánh,  “tu”   nghĩa  là  dài,  cành  nhánh  rất  dài,  rất  đẹp,  lá  rất  dày  đặc, 

không có lưa thưa lớt thớt, cây cối rậm rạp, hai bên bờ đan vào nhau che kín cả ao báu, 

cho nên khi ở dưới ao mà nhìn lên thì những cái cây báu này đã che phủ hết. Bạn xem, 

cảnh như vậy thì vô cùng tuyệtđẹp. 

 “Xuất chủng chủng hương, thế vô năng dụ”.  Những loại hương báu này thế gian chúng 

ta không có.Thế gian chúng ta vì sao mà không có? Vì tâm người ở thế gian này của 

chúng ta không giống như họ bên đó, tâm không như nhau, ngôn ngữ cũng không như 

nhau (ngôn ngữ của chúng ta quá tầm thường), hành vi không như nhau. Người ở Thế 

giới  Cực Lạc chúng ta  dùng cách  đơn giản  nhất  để mà  nói, tâm  của  mỗi  một  người, 

trong lúc tôi giảng Kinh cũng thường nói, sự chân thành của họ là tận hư không khắp 

pháp giới, sự thanh tịnh bình đẳng của họ cũng là tận hư không khắp pháp giới, chánh 

giác từ bi của họ cũng là tận hư không khắp pháp giới,  “tâm bao thái hư, lượng châu 

 sa giới” , cho nên đã cảm ứng được y chánh trang nghiêm không cách gì so sánh được, 

thế giới tha phương không có cách nào so bì với họ. 

Tại  thế  gian  này  của  chúng  ta,  lúc  trước  đã  từng  có  người  đến  hỏi  tôi:   “Pháp  sư! 

 Những người xuất gia các vị có phải là ai cũng đều biết xem phong thủy, vả lại còn là 

 thầy phong thủy giỏi nữa phải không? ”. Tôi liền hỏi ông: “Vì sao ông lại có cái ý nghĩ 

 này?” . Ông nói: “Pháp sư hãy xem, các đạo tràng tự viện tòng lâm đều là xây dựng ở 

 những nơi có phong thủy tốt nhất, có thể thấy được những vị Hòa thượng này đều là 

 những thầy phong thủy rất tài ba” . Tôi liền hiểu được cái ý của ông. Tôi nói: “Ông đã 

 nghĩ sai rồi, những nơi mà người tu hành thật sự ở thì hoàn cảnh đó sẽ tùy theo tâm 

 của  người  tu  hành  mà  chuyển” .  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  chính  là  như  vậy, 

những  người  xuất  gia  này  xây  dựng  đạo  tràng  ở  đây  thật  sự  đang  tu  hành,  tâm  địa 

thuần  tịnh  thuần  thiện,  thì  hoàn  cảnh  nơi  họ  sống  đó  sẽ  tự  nhiên  liền  thay  đổi  theo. 

Đạo lý là ở chỗ này, làm gì có nhiều người xuất gia ngày ngày đi xem phong thủy như 

vậy, vậy thì không phải mệt lắm sao? Vì thế, các vị hiểu được đạo lý này rồi thì có cần 

phải đi xem phong thủy hay không? Không cần thiết, cảnh tùy tâm chuyển, bạn đi xem 

để  làm  gì?  Người  phàm  thì  có  cần  xem  không?  Người  phàm  có  xem  cũng  vô  dụng, 

bạn mời thầy phong thủy xem xong, nơi nào đó có phong thủy tốt, đây là đất quý, bạn 

liền đến ở, bạn chính mình không có đức hạnh, bạn sống ở nơi đó thì phong thủy sẽ 

liền lập tức thay đổi. Cũng giống như nước vậy, tâm của bạn bất thiện, nó liền thay đổi 

ngay lập tức, dáng vẻ cũng thay đổi. Đây là chân lý. Hiểu được cái đạo lý này rồi, có 

cần phải xem đoán số mạng không? Cũng không cần, không cần đi xem tướng cũng 

- 194 - 

không cần  đi xem  phong thủy, cái gì cũng không cần,  đều là bản  thân tự  chuyển  thì 

được rồi. Quan trọng nhất là chính mình tâm địa thanh tịnh, tâm địa lương thiện, tâm 

địa từ bi, cái gì cũng chuyển trở lại, số mạng sẽ thay đổi, phong thủy cũng thay đổi. 

Đây là chân lý. Hầu hết mọi người đều không hiểu đạo lý này. 

Thế giới Tây Phương hoàn cảnh vật chất tốt đến như vậy, chúng ta hiểu được đó là tùy 

tâm mà chuyển. Nơi mà Phật giáo hóa chúng sanh đương nhiên là thù thắng, mà các 

học  trò  của  Phật  người  nào  cũng  là  học  trò  giỏi,  không  có  người  nào  mà  bằng  mặt 

không bằng lòng, lừa thầy phản đạo, ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ tìm không ra. 

Thế gian chúng ta hiện tại thì có rất nhiều, cho nên cùng một vị lão sư mà có thể dạy 

rất  nhiều  học  trò,  nhưng  thật  sự  có  thể  truyền  pháp  thì  vĩnh  viễn  chỉ  có  một  -  hai 

người.  Nhưng  mà  một  -  hai  người  đó  thì  rất  thù  thắng,  cái  pháp  này  có  thể  đời  đời 

truyền nhau không đến nỗi bị đoạn mất, công đức vô lượng. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc thật sự là quá tuyệt vời, vì sao vậy? Mỗi một người đều là truyền nhân của A Di 

Đà Phật, người  người  đều  có thành  tựu  vô  cùng  thù  thắng, không  có  một  người nào 

không phải là học trò giỏi. 

Cho nên, nếu bạnmuốncầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thì bạn phải ghi nhớ, ở 

nhà nhất định là đứa con ngoan, hiếu dưỡng phụ mẫu thì bạn cầu học nhất định là học 

trò tốt, phụng sự sư trưởng. Nếu như bạn khi ở nhà mà không phải là đứa con tốt, ở 

trường  không  phải  là  học  trò  tốt,  bạn  muốn  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  thì  sẽ  không  có 

phần, bạn đừng nghĩ đến nữa. Các vị hãy suy nghĩ đạo lý này, suy nghĩ sự thật này. 

Lúc  hiện  tại  bất  hiếu  cha  mẹ,  không  tôn  trọng  thầy  cô,  bạn  đi  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc thì vẫn theo cách này mà lừa gạt A Di Đà Phật mà thôi, sao lại có đạo 

lý  như  vậy  được  chứ?  Bạn  tự  mình  gạt  mình  còn  có  thể,  bạn  gạt  A  Di  Đà  Phật  thì 

không thể nào, không những không gạt được A Di Đà Phật mà đến các đồng học bạn 

cũng không thể nào gạt họ được. Phía trước các vị đều đã đọc qua ở trên Kinh này rồi, 

người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc mỗi  một người vãng sanh đến đó thiên nhãn 

thấy suốt, thiên nhĩ nghe thấu, tha tâm đều biết, đây là phía trước đã nói đến sáu loại 

thần thông, không phải thiên nhân, cũng không phải Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát 

có thể so bì với họ, thì bạn làm sao có thể lừa gạt được họ? Cho nên nếu như chúng ta 

thật sự muốn vãng sanh thì bây giờ phải làm những công việc chuẩn bị cho vãng sanh. 

Hiện tại bạn không lo chuẩn bị, đến lúc lâm chung lại ôm chân Phật cầu xin cho vãng 

sanh thì làm gì có việc dễ dàng như vậy chứ? Loại tâm lý cầu may như vậy không thể 

vãng sanh. Cho nên nhất định là phải thật làm. 

Ngày xưa bạn học Phật không có ai nói cho bạn biết, dù có nói cũng không nói được 

rõ ràng với bạn, không nói được thấu triệt như vậy, bạn không biết để mà làm, không 

biết để mà học, vậy thì có thể thông cảm bỏ qua được. Hôm nay bạn đã rõ ràng, tường 

tận rồi, bạn lại dùng cái loại tâm cầu may này để mà cầu thì bạn đã hoàn toàn sai rồi. 

Cảnh giới của Tây Phương này hoàn toàn là do Phật và tất cả đại chúng tâm tưởng mà 

chuyển biến, chân thật là  “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” , cho nên hoàn cảnh 

- 195 - 

này thì hết thảy thế gian (chứ không chỉ là thế gian này của chúng ta) không có cách 

nào so sánh với thế giới đó. 

 “Tùy phong tán phức, duyên thủy lưu phân” . Hai câu này chúng ta có thể xem thành 

một sự ảnh hưởng. Gió đức, hương báu ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc  “duyên thủy 

 lưu phân” , đã chảy  đến cả thế gian này của chúng ta, chảy đến Sát-độ của chư Phật 

mười phương. Làm sao mà chúng ta biết? Thế giới mười phương tất cả chư Phật giáo 

hóa chúng sanh, không có vị nào không giảng  “Kinh  Vô  Lượng Thọ”, không vị nào 

không giảng “Kinh A Di Đà”, Tịnh Độ tam Kinh. Các Kinh khác có thể không giảng, 

không nhất định sẽ giảng, còn ba bộ Kinh này là khoa mục chung của tất cả chư Phật 

giáo hóa chúng sanh.Giới thiệu với bạn, đây chính là gió đức hương báu của Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc đã thổi đến bên này của chúng ta. Hiện nay thì chúng ta nói là sự 

ảnh hưởng, nó đã ảnh hưởng đến tận hư không khắp pháp giới, ảnh hưởng tất cả chúng 

sanh. Căn tánh nhạy bén thì sẽ cảm nhận được một cách vô cùng rõ ràng, lại hồi tâm 

chuyển ý, một lòng hướng về, y theo phương pháp lý luận trên Kinh điển mà chăm chỉ 

học tập. Phải đem sự việc vãng sanh này mà lo liệu chuẩn bị cho tốt, khiến cho chúng 

ta  khởi  tâm  động  niệm  tất  cả  tâm  hạnh  đều  có  thể  tương  ưng với  Kinh  giáo.  Những 

chỗ không tương ưng thì nhất định phải đem nó chuyển đổi trở lại, chỗ nào tương ưng 

thì phải giữ gìn, cứ như vậy thì Tây Phương Tịnh Độ bạn sẽ nắm được phần chắc. Cổ 

đức nói pháp môn này là  “vạn người tu vạn người đi” , lời này là lời chân thật, không 

phải vọng ngữ, không phải lừa gạt người, chúng ta phải nên tin tưởng. 

A Di Đà Phật… 



Tập 281 

Kinh văn: “Hựu phục trì sức thất bảo, địa bố kim sa. Ưu Bát La hoa, Bát Đàm 

Ma  hoa, Câu  Mâu Đầu  hoa,  Phân  Đà Lợi  hoa,  tạp sắc  quang  mậu,  di phú  thủy 

thượng”. 

Chúng ta xem hai đoạn nhỏ này. Hai câu phía trước là nói thể tướng của ao báu, trang 

nghiêm chi tướng. Trong năm loại bản dịch gốc, bản dịch của Khang Tăng Khải viết 

là:  “Giai phục hữu tự nhiên lưu tuyền dục trì, giai dữ tự nhiên thất bảo câu sanh” . Từ 

trên đoạn Kinh văn này mà chúng ta biết được Thế giới Tây Phương Cực Lạc ao sen 

không  phải  do  con  người  tạo  ra,  mà  là  tự  nhiên  hóa  sanh.  Trong  quyển  của  Khang 

Tăng Khải nói được tương đối rõ ràng. 

 “Địa bố kim sa”  là nói đáy của ao. Không như cái ao nước ở thế gian này của chúng 

ta, dưới đáy đa số đều là bùn cát, Thế giới Tây Phương Cực Lạc dưới đáy của ao báu 

là cát vàng chứ không phải bùn cát. Trên thực tế ở chỗ này Kinh văn chỉ là lấy một ví 

dụ,  nếu  như  chúng  ta  đem  các  bản  dịch  gốc  của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  gộp  lại  mà 

xem, thì sẽ thấy được ao báu đẹp không thể tả. 

- 196 - 

 “Trì sức thất bảo” , có ao thì thuần khiết đều là vàng, có ao thì thuần khiết là bạc, một 

loại châu báu tạo thành, có một số ao thì hai loại báu, ba loại báu.  “Thất bảo”  nói ở 

đây là con số viên mãn, cho nên nó không phải là một con số. Hình dạng màu sắc của 

mỗi ao báu đều không như nhau. Vậy thì sẽ thắc mắc là tại sao lại không giống nhau? 

Chúng ta có thể nói đó là tùy theo ý muốn của các vị Bồ Tát vãng sanh, họ tâm tưởng 

sự thành, hoàn cảnh mà họ cư trú, xung quanh nhà cửa đều có ao báu như vậy cả, ao 

báu rất nhiều, họ ưa thích hình dạng màu sắc như thế nào thì tự nhiên sẽ biến hiện ra 

hình dạng màu sắc đó. Tại Thế giới Tây Phương Cực Lạc, hiện tượng vật chất là tùy 

theo tâm tưởng của chúng sanh mà biến hiện. Trên thực tế, thế giới này của chúng ta 

cũng không ngoại lệ, nếu như chúng ta bình lặng mà quan sát tỉ mỉ, thì thế gian này 

của chúng ta hoàn cảnh vật chất cũng là tùy vào những con người đang sống ở trên địa 

cầu, khởi tâm động niệm của họ cũng có thể khiến cho vật chất ở thế gian này sản sinh 

ra sự biến đổi. Rõ ràng nhất, người trẻ tuổi thì không dễ gì nhận ra được, người tuổi 

cao thì không khó để có thể cảm nhận được. Ví dụ như một khu vực nào đó, 30 năm 

trước,  40  năm  trước  đã  từng  đi  đến  nơi  đó  để  tham  quan  du  lịch  qua,  cách  ba  -  bốn 

mươi năm sau lại đến nơi đó để du lịch, thì hoàn cảnh ở nơi đó đều đã thay đổi rồi. 

Bạn tỉ mỉ quan sát vì sao mà lại thay đổi, thì bạn sẽ hiểu được việc Phật đã nói ở trên 

Kinh:  “Y báo tùy theo chánh báo chuyển” ,   “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh” , bạn có 

thể đem hai câu nói này của Phật chứng thực. 

Đoạn thứ hai này là nói ở trong ao báu có sen báu che phủ kín ở phía trên, đẹp không 

tả xiết.  “Ưu Bát La”  chính là hoa sen màu xanh, là hoa sen xanh,  “Bát Đàm Ma”  là 

hoa sen có màu đỏ,  “Câu Mâu Đầu”  là hoa sen có màu vàng,  “Phân Đà Lợi”  là hoa 

sen màu trắng, cùng với bốn loại màu sắc nói ở trên “Kinh Di Đà” là như nhau. “Kinh 

Di Đà” nói là xích sắc xích quang, huỳnh sắc huỳnh quang, bạch sắc bạch quang, đều 

là nói rõ Thế giới Tây Phương Cực Lạc hoa sen ở trong ao báu thì có rất nhiều. 

Mười phương thế giới vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc đều là hoa sen hóa sanh, cho 

nên ở bên đó thì không phải là thai sanh. Chúng ta đến thế gian này thì phải có cha mẹ 

sinh ra, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì không có cha mẹ, cho nên bạn sẽ không 

có cái tình thân đó. Tình thân đó cũng là phiền não! Thế giới Tây Phương thì là hoa 

sen hóa sanh. Trên Kinh đã nói với chúng ta, ví như thế gian này của chúng ta có một 

người thật sự phát tâm muốn cầu sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cái tâm này 

vừa  sanh  thì  trong  ao  bảy  báu  của  Thế  giới  Tây  Phương  liền  có  một  cái  nụ  hoa  sen 

mọc ra. Tây Phương Cực Lạc Thế giới có thể nói là vạn sự vạn vật đều là vĩnh hằng 

mãi mãi không có thay đổi, duy chỉ có hoa sen trong ao báu là có sự thay đổi mà thôi. 

Người  vừa  phát  tâm  thì  trong  ao  thất  bảo  liền  đã  sanh  ra  một  nụ  hoa  sen.  Nếu  như 

người này qua mấy ngày sau lại thối tâm, thì cái nụ hoa sen này sẽ không còn nữa. Giả 

như họ phát tâm, mà cái tâm này chân thành, dũng mãnh, tinh tấn, thì bông hoa này sẽ 

từ từ nở ra, càng nở càng to ra, ánh sáng ngày một đẹp hơn. Nếu như bạn thối tâm hay 

là  sửa  đổi  sang  pháp  môn  khác, thì hoa này  liền  khô héo, rồi  dần  dần  biến  mất  hẳn. 

- 197 - 

Cho  nên  chỉ  có  hoa  sen  ở  trong  ao  sen  thì  dường  như  thấy  được  có  hiện  tượng  sinh 

trưởng, còn những cái khác thì không hề thấy. 

Ao báu rất nhiều, hoa sen trong ao báu cũng rất nhiều, cho nên hai câu sau cùng nói là 

 “tạp sắc quang mậu”  (mậu nghĩa là tươi tốt),  “di phú thủy thượng” , di là đầy khắp, 

nhìn thấy trong ao đâu đâu cũng là hoa sen. 

Xem đến đoạn kế tiếp: 

Kinh văn: “Nhược bỉ chúng sanh, quá dục thử thủy, dục chí túc giả, dục chí tất 

giả, dục chí yêu dịch, dục chí cảnh giả. Hoặc dục quán thân, hoặc dục lãnh giả, ôn 

giả,  cấp  lưu  giả,  hoãn  lưu  giả.  Kỳ  thủy  nhất  nhất,  tùy  chúng  sanh  ý,  khai  thần 

duyệt thể, tịnh nhược vô hình”. 

Chúng  ta  xem  đoạn  này,  đoạn  này  nói  nước  có  thể  theo  ý  của  người.  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc chư Phật Bồ Tát rất thích nước đức trong ao sen, cũng giống như cư 

dân ở thế gian này của chúng ta mỗi ngày đều không thể không ăn uống, họ đắm mình 

trong ao sen, thật sự giống như việc ăn uống ở thế gian này của chúng ta. Nước rất đặc 

biệt, bạn bước vào trong ao sen, muốn nước chỉ ngập bàn chân mình thì nước liền rất 

cạn, muốn nước ngập đến đầu gối thì nước sẽ ngập đến đầu gối, tùy theo tâm tưởng 

của bạn, đây là nước sâu hay cạn có thể tùy theo ý muốn của người. Ngoài ra, nếu như 

bạn thích nước tưới lên trên người giống như chúng ta tắm vòi sen, thì nước trong ao 

này có thể phun từ bên trên xuống, giống như là hiện nay chúng ta tắm vòi sen vậy. 

Nước này có thể chảy lên trên cao, chảy  lên rồi lại chảy xuống, không cần đến  máy 

móc thiết bị nào, đều tự nhiên cả. Đây là loại thứ hai. 

Loại  thứ  ba  là  “nhiệt  độ”,  bạn  thích  lạnh  hay  thích  nóng  đều  có  thể  như  ý  của  bạn. 

Thật không thể nghĩ bàn. Loại thứ tư là bạn muốn nước chảy êm ả, trong lúc chúng ta 

tắm mà muốn nước chảy mạnh một chút hay yếu một chút, nhiệt độ cao một chút hay 

thấp một chút, chúng ta thì phải điều tiết, ở đó thì không cần, hoàn toàn có thể tùy theo 

ý muốn của mọi người, tùy vào ý niệm của bạn. 

Hai câu sau cùng rất quan trọng:  “Khai thần duyệt thể, tịnh nhược vô hình” . Từ chỗ 

này  mà  xem, cả  vũ  trụ  này  đều  sinh  động  uyển  chuyển, trong  vũ  trụ  này  quyết  định 

không có cái gì là chết, đều là đang sống, nước sinh động uyển chuyển. Trong vũ trụ 

này, vạn sự vạn vật tất cả đều có linh tánh. Các đồng tu học tập Đại Thừa, chúng tôi 

tin tưởng là có thể thể hội được cái ý này, vì sao vậy? Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

rất  hay,  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh……  Chúng  sanh  này  là  hiện  tượng 

chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Động vật là chúng duyên hòa hợp mà sanh, thực vật 

cũng là chúng duyên hòa hợp mà sanh, khoáng vật cũng là chúng duyên hòa hợp mà 

sanh,  thậm  chí  là  hiện  tượng  tự  nhiên  cũng  không  có  cái  nào  không  phải  là  chúng 

duyên hòa hợp mà sanh. Chúng duyên hòa hợp mà sanh thì gọi là chúng sanh, cho nên 

ý nghĩa của chúng sanh thì vô cùng rộng lớn. Thông thường chúng ta nói chúng sanh 

đều nghĩ là nói con người, vậy thì bạn đã hiểu cái hàm ý của từ “chúng sanh” này quá 

hạn  hẹp  rồi.  Chúng  sanh  là  bao  gồm  vạn  sự  vạn  pháp  của  vũ  trụ  này.  Phật  nói  với 

- 198 - 

chúng ta nó là từ đâu mà đến?  “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . Tâm là linh minh 

giác tri. Năng sanh là linh minh giác tri, thì sở sanh sao có thể nói nó không có linh 

tánh?  Cho  nên  động  vật  có  tánh  linh,  việc  này  thì  mọi  người  đều  biết,  có  thể  khẳng 

định. Thực vật có tánh linh, rất nhiều người cũng miễn cưỡng đồng tình, cũng có thể, 

nhưng nói khoáng vật cũng có tánh linh thì rất nhiều người liền lắc đầu. 

Hôm qua tôi đã báo cáo với các vị, hiện tại nhà khoa học đã nghiên cứu thấy nước có 

tánh linh. Nước chính là khoáng vật, vậy nước có tánh linh thì các khoáng vật khác có 

tánh linh hay không? Trên lý luận mà nói thì hết thảy đều có, là chính xác, quả thật là 

hết thảy đều có. Tánh linh cảm ứng khác biệt rõ rệt nhất là yêu thương với sân hận, hai 

sự đối lập này. Con người có lòng yêu thương, chúng ta nhìn thấy nước kết tinh giống 

như những bông hoa tuyết rất là xinh đẹp. Nếu bạn sân hận thì sẽ thấy nước kết tinh 

rất là hỗn độn, dường như nó cũng đang nổi giận vậy, rất là khó coi. Hiện nay chúng ta 

đã phát hiện nước có tánh linh, nó có sự thay đổi, thế là chúng ta liền biết được, tất cả 

mọi khoáng vật cũng đều có tánh linh. Nếu như người ở thế gian này, người người đều 

tràn đầy lòng yêu thương, đều không có mảy may có chút sân hận nào, cũng không có 

chút đố kỵ nào, vậy thì chúng tôi tin rằng thế gian này của chúng ta cùng với Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc không có gì khác nhau, khẳng định mặt đất đều là thất bảo. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc vì sao lại có y chánh trang nghiêm thù thắng đến như 

vậy?  Đạo  lý  này  chúng  ta  hiểu  được  rồi.  Thế  giới  vật  chất,  Phật  pháp  gọi  là  tướng 

phần, quả thật đều là bình đẳng, đều là như nhau.  “Duy tâm sở hiện”  là tương đồng, là 

bình  đẳng, vậy  thì  sự bất  bình  đẳng  là  cái  gì?  Là  “Duy  thức sở  biến” . Người  ở  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, tình thức của họ là thiện, chúng ta có thể nói tình thức của 

họ  là  chân  thiện  mỹ  huệ,  cho  nên  hoàn  cảnh  vật  chất  liền  biến  đổi  thành  chúng  bảo 

trang nghiêm. Tình thức ở thế gian này của chúng ta thì đã hoàn toàn trái ngược với 

tánh đức, tự tư tự lợi, tham sân si mạn, khởi tâm động niệm không tương ưng với thiện 

mà tương ưng với ác, trên Kinh Phật nói là ngũ nghịch thập ác. Hiện tại trong xã hội 

này, chúng ta đều có thể nhìn thấy ở khắp nơi, con người có tự tư, khởi tâm động niệm 

không việc gì là không tổn người lợi mình, nơi nơi đều có ý niệm muốn tổn hại người 

khác. Trong lúc giảng giải chúng tôi cũng thường khuyến khích mọi người, đã nói rất 

nhiều  rồi, nhưng  rất  khó  làm  được.  Nếu  chúng  ta  thật  sự  mong  muốn  trong  một  đời 

này  được sanh về  Thế  giới Tây  Phương  thì bây  giờ  phải bồi đắp  các  điều kiện vãng 

sanh. Điều kiện để vãng sanh ngoài việc nói ở trên Kinh như  “phát Bồ Đề tâm, nhất 

 hướng chuyên niệm”  ra, thì các Kinh luận nói đều không ít. Hai điều kiện này là quan 

trọng  nhất, nhưng  chúng  ta  cũng  nhất  định  không  thể lơ  là, ở  trên  Kinh  Phật  đã dạy 

bảo chúng ta, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là  “chư thượng thiện nhân câu hội nhất 

 xứ” ,  phải  thường  nghĩa  đến  câu  nói  này.  Điều  kiện  để  thành  cư  dân  nơi  đó  là 

thượng thiện. Đương nhiên phát Bồ Đề tâm thì khẳng định là thượng thiện. Bạn xem, 

cái tâm này tốt biết bao, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, so với 

tâm  Phật  không  có  gì  khác,  hành  vi  của  họ  hoàn  toàn  tương  ưng  với  tâm,  là  người 

thượng thiện. 

- 199 - 

Cách tu thiện như thế nào? Bắt đầu làm từ đâu? 

Tôi  thường  hay  gặp  được  đồng  học  đến  hỏi  tôi.  Tôi  dạy  mọi  người  trước  tiên  phải 

buông bỏ tự tư tự lợi. Buông bỏ tự tư tự lợi thì bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ việc buông 

bỏ  ý  niệm  muốn  khống  chế  đối  với  tất  cả  mọi  người  mọi  sự  mọi  vật. Nếu muốn 

khống  chế  đối  với  tất  cả  người  sự  vật  ở  cảnh  giới  bên  ngoài,  thì  ở  trong  tự  tánh  sẽ 

không có. Vì sao vậy? Vì nó trái ngược với thanh tịnh bình đẳng giác. Chúng ta phải 

từ ngay chỗ này mà làm. Thứ hai là buông bỏ ý niệm muốn chiếm lấy đối với tất cả 

người sự vật. Nếu như hai điều này bạn không làm được, thì bất luận bạn dụng công 

như  thế  nào,  cho  dù  mỗi  ngày  niệm  mười  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  bạn  cũng  không  thể 

vãng sanh. Vì sao không thể vãng sanh? Tâm hạnh của bạn bất thiện, bạn không phát 

được “Bồ  Đề tâm”.  Phải  nên  biết  hai  sự  việc này  là  chướng  ngại  nghiêm  trọng  nhất 

của việc phát Bồ Đề tâm. Nếu bạn không thể buông bỏ được điều này, thì bạn là mê 

mà  không  giác.  Người  chân  thật  giác  ngộ,  khẳng  định  là  họ  buông  bỏ  được  ngay. 

Buông bỏ thì mới được tự tại. Buông bỏ được rồi thì chúng ta khởi tâm động niệm, cái 

tâm hạnh này sẽ tương ưng với “Tâm Bồ Đề”, sẽ tương ưng với giáo huấn của Phật 

Đà. Trên Kinh nói là có thể làm được, không phải không làm được. Hiện tại bạn thấy 

rất khó khăn, không có cách nào làm được, thì chính là hai cái quan niệm sai lầm này 

bạn vẫn chưa buông bỏ được, vẫn là muốn khống chế người khác, muốn kiểm soát tất 

cả người, sự và vật, vẫn là muốn chiếm hữu. Bạn xem, ngày nay cả thế giới động loạn, 

còn  không phải  là hai  nguyên  nhân này  hay sao?  Quốc  gia  lớn  đối  với  các quốc  gia 

khác, nếu như không có ý muốn khống chế, không có ý niệm muốn chiếm lấy thì các 

vị nghĩ thử xem, làm sao mà xảy ra xung đột, làm sao mà có chiến tranh? Không thể 

nào! Đây là nhân tố thứ nhất mà chúng ta nói. 

Học Phật là từ chính bản thân mình mà làm, không nên cầu ở người, phải cầu ở chính 

mình. Người khác có làm được hay không làm được không liên can gì đến ta. Vãng 

sanh  thì  bản  thân  ta  phát  nguyện  vãng  sanh,  không  phải  bảo  người  khác  vãng  sanh. 

Người  khác  có  thể  vãng  sanh  hay  không  không  liên  can  gì  với  ta.  Ta  ngày  nay  cầu 

chính là bản thân mình muốn vãng sanh, vậy thì ta nhất định phải giác ngộ ta phải tu 

học  như  thế  nào,  ta  mới  có  thể  đi  được. Người  lãnh  chúng  ở  niệm  Phật  đường,  ông 

luôn có khẩu đầu thiền ở trên miệng, thường thường khai thị cho mọi người:  “Buông 

 bỏ thân tâm thế giới” . Câu nói này đã nói được vô cùng viên mãn. Thân tâm thế giới 

hết thảy phải buông xuống, vị lãnh chúng ngày ngày đều đọc, ai buông bỏ vậy? Có thể 

là đến bản thân ông cũng không có buông bỏ. Cho nên thân tâm thế giới chúng ta tạm 

thời để  sang  một  bên, trước tiên  tôi dạy  mọi  người hãy  đem  ý  niệm  khống  chế và  ý 

niệm chiếm hữu mà buông bỏ trước, sau đó thì bạn mới có thể thật sự buông bỏ được 

thân  tâm  thế  giới.  Thật  sự  buông  bỏ  được  rồi,  thì  mới  có  thể  làm  được   “bất  thủ  ư 

 tướng, như như bất động” , tâm của bạn có thể làm chủ được rồi, không còn bị cảnh 

giới bên ngoài tác động nữa, thì công phu của bạn mới có thể đắc lực. Cảnh giới bên 

ngoài gió mới thổi một chút, bản thân đã chịu không nổi, thì bạn một chút công phu 

cũng không có rồi, vậy thì thành tựu ở chỗ nào? Người khác tán thán bạn vài câu thì 

- 200 - 

vui đến mấy ngày, người khác hủy báng bạn vài câu thì mấy đêm liền không thể ngủ, 

bạn  nói  xem,  vậy  thì  làm  sao  có  thể  thành  công?  Phải  cho  đến  khi  nào  bạn  có  thể 

không còn động tâm đối với sự khen chê, điềm nhiên như không. 

Tán thán thì chúng ta không nói, hủy báng thì hầu hết mọi người liền sanh oán hận, 

bản thân chúng ta phải có cái công phu đối trị. Phật dạy chúng ta quán tưởng. Quán 

tưởng đối với người sơ học mà nói là một phương pháp hay. Người ta hủy báng Tịnh 

Không tôi, Tịnh Không không phải là tên của tôi, hủy báng Tịnh Không có liên quan 

gì đến tôi hay không? Không liên can. Họ chà đạp thân thể của tôi, thân thể này đâu 

phải  là  tôi,  cũng  không  liên  can  gì  đến  tôi  cả.  Trên  “Kinh  Kim  Cang”  đã  nói  rất  rõ 

ràng: Vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả. Cho dù là cả thiên hạ hủy báng, hủy 

báng đó là ai vậy? Tất cả đều là sự vô ích. Phiền phức là ở chỗ nào? Phiền phức là khi 

người  ta  hủy  báng  thì  bạn  lại  đem  nó  tiếp  nhận,  vậy  thì  bạn  phiền  phức  to  rồi.  Bạn 

không nên tiếp nhận. Phật dạy cho chúng ta phương pháp này thật quá hay. Người ta 

hủy báng sinh sự, ta không nghe không thấy. Không nghe thấy thì còn gì nữa? Thì vẫn 

có người khác đến nói với ta, thật là đáng sợ, bạn không nghe thấy thì người khác lại 

đến nói với bạn. Nói với bạn những gì? Tôi thường nói với họ, thiên hạ trùng tên trùng 

họ rất nhiều, bạn làm sao mà biết họ đang mắng tôi? Mắng người khác thì có liên quan 

gì đến tôi! Người xuất gia đồng danh đồng hiệu thì lại càng nhiều. Cho nên nhất định 

không nên tiếp nhận nó, một chút cũng không. 

Có thể nói lý lẽ, thì đó là người có đầu óc tỉnh táo, có thể nói với họ, tất cả những hủy 

báng, sỉ nhục hãm hại đối với tôi là tiêu trừ nghiệp chướng, những người đó là ân nhân 

của chúng ta. Nghiệp chướng của ta làm cách nào mà tiêu được? Bạn xem, họ là xả 

mình vì ta, họ không sợ bị đọa địa ngục, họ đến tiêu nghiệp chướng cho ta, thay ta tiêu 

nghiệp chướng, chúng ta dùng tâm cảm ân mà báo đáp họ. Đây là thật sự, không giả 

chút nào. Cho nên người thật sự học Phật thì vĩnh viễn sống trong thế giới cảm ân, bất 

luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên. Duyên là nói nhân sự. 

Nhân sự là thiện hay nhân sự là ác, đối với người tu hành chúng ta mà nói hết thảy đều 

có ân đức. Đến khi nào mà bạn có thể nhìn thấy được rõ ràng ở góc độ này, thì cảnh 

giới của bạn sẽ không ngừng được nâng lên, công phu của bạn sẽ đắc lực, khẳng định 

là phiền não nhẹ, trí huệ tăng. Phiền não mỗi năm một nhẹ đi, mỗi tháng một nhẹ đi, 

trí huệ tăng trưởng cũng là tăng dần theo năm tháng, đây là sự việc tốt. Vì thế thuận 

cảnh thiện duyên không thể có một chút tham luyến, hễ tham luyến thì hỏng rồi, bạn 

lập tức liền thối chuyển, liền đọa lạc. Nghịch cảnh ác duyên thì quyết định không có 

chút sân hận nào, hễ vừa sân hận thì đọa lạc, vậy thì bạn không phải là học Phật, bạn 

đã hoàn toàn trái ngược với giáo huấn của Phật rồi. Phải học như Phật Thích Ca Mâu 

Ni vậy, phải học chư Phật Như Lai, phải học chư đại Bồ Tát. Học Phật là học từ đâu? 

Là  từ  trong  cuộc  sống  thường  ngày  mà  học,  từ  trong  công  việc  mà  học,  từ  trong  xã 

giao mà học. Rời khỏi những cảnh giới này thì bạn đi đâu để mà học? Không có nơi 

nào để học. Hoàn cảnh thù thắng nhất là rèn luyện ở trong hoàn cảnh nhân sự, trải sự 

luyện tâm. 

- 201 - 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  Năm  Mươi  Ba 

Tham, ở trong chú giải của Thanh Lương Đại Sư đã nói với chúng ta là  “trải sự luyện 

 tâm” . Năm mươi ba vị thiện tri thức đại biểu cho nam nữ già trẻ các ngành các nghề 

trong xã hội hiện nay, chính là tất cả những người, sự và vật mà chúng ta gặp phải từ 

sáng cho đến tối trước khi đi ngủ, đó chính là 53 tham. Nếu  như chúng ta học được 

những lý luận, những phương pháp đó của Thiện Tài, thì khẳng định trong một đời này 

chúng ta sẽ viên mãn thành Phật, không cần phải đợi đến đời sau, làm gì phải đợi đến 

ba đại A Tăng Kỳ Kiếp chứ! Bạn không học được, thì thật sự phải cần đến ba đại A 

Tăng  Kỳ  Kiếp, cần đến vô lượng kiếp. Nếu bạn học được rồi thì  một  đời thành  tựu. 

Thiện Tài từ bi làm ra cho chúng ta xem, là tấm gương tu học Đại Thừa tốt nhất. 

 “Khai  thần  duyệt  thể” .  “Khai”   nghĩa  là  khai  mở,  còn   “thần”  là  trí  huệ, là  hiểu  rõ, 

trên hầu hết Kinh Đại Thừa thì nói là khai ngộ.  “Khai thần”  có thể nói ý nghĩa chính 

là khai ngộ. Nói khai ngộ thì mọi người dễ hiểu. Cổ đức trong chú giải nói là  “thần 

 giả, minh dã” , dùng khai thần, bạn sẽ hiểu được ý nghĩa của chữ thần thì không đến 

nỗi nghi hoặc. 

Ý nghĩa gốc của chữ “Thần” là thông đạt, nghĩa là hiểu rõ. Chữ này bên trái của nó là 

chữ “thị”, là “thị” trong “thị” hiện. Cách viết của chữ “thị” này, phía trên là hai gạch 

ngang, gạch trên thì ngắn, gạch dưới thì dài, thời xa xưa thì nó là chữ “thượng”. Trong 

kiểu viết chữ Triện thì bạn sẽ nhìn thấy. Thời xa xưa thì nó là chữ “thượng”. “Thượng” 

là chỉ cái gì? Là thượng thiên. Phía dưới chữ thị là có ba gạch dọc, ba gạch này là thùy 

tượng. Thượng thiên thùy tượng, dùng lời của người hiện nay mà nói thì nghĩa là hiện 

tượng tự nhiên. Người hiện tại thì nói là hiện tượng tự nhiên, người ngày xưa thì gọi là 

thượng thiên thùy tượng. 

Bên  trái  chữ   “thần”   là  chữ   “thân” .  Nghĩa  của  chữ   “thân”   là  gì?  Nghĩa  của  chữ 

 “thân”  là thông đạt. 

Nghĩa gốc của chữ này, dùng lời hiện tại nói là bạn có thể thông đạt hiểu rõ tất cả hiện 

tượng tự nhiên, đây gọi là  “thần” . Cho nên thần là thuộc về trí huệ, là hiểu rõ, có thể 

khai mở cho bạn. 

Nước có những lợi ích này, có thể giúp đỡ bạn thông đạt được chân tướng của vũ trụ 

nhân sanh. Đây là thật hay là giả vậy? Là thật. Ngay cả nhà khoa học hiện tại cũng đã 

thấy sự kết tinh của nước, đều hiểu được nước có thể thuận theo ý muốn của người, nó 

có giác tri. Đây không phải là đã khai mở sự thông đạt thấu suốt của chúng ta hay sao? 

Chúng  ta  từ  trên  hiện  tượng  vật  chất  này  thì  có  thể  thấu  hiểu  được  tất  cả  mọi  hiện 

tượng vật chất. 

Vào ngày xưa lòng người thuần hậu, tâm địa lương thiện, cho nên mặt đất nhiều thất 

bảo. Người xưa dùng tiền, đồng tiền khi đó là dùng vàng để làm. Về sau lòng người 

dần dần xấu đi, nghiệp chướng dần dần sâu nặng, vàng cũng dần dần ít đi. Vàng vì sao 

lại  ít  vậy?  Chúng  ta  biết  được  đó  là  do  phân  tử  của  vàng  đã xảy  ra  sự  biến  đổi, xác 

thực là cảnh tùy tâm chuyển. Cho nên đổi qua dùng bạc để đúc tiền, đồng tiền là dùng 

- 202 - 

bạc để đúc ra. Bạn hãy xem, quan sát từ trên lịch sử, từ đồng tiền bằng bạc về sau trở 

thành  dùng  đồng  để  đúc,  thật  sự  là  đời  sau  không  bằng  đời  trước.  Hiện  tại  thì  biến 

thành gì rồi? Biến thành dùng giấy để làm tiền. Đối với người Trung Quốc thì ai mới 

dùng tiền giấy vậy? Là ma mới dùng tiền giấy. Từ những chỗ này chúng ta đều có thể 

lĩnh ngộ được, chân thật hiểu rõ, hiểu được chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Bạn hiểu 

được rồi thì trong tâm liền hoan hỷ,  “duyệt thể”  là vui sướng. Cho nên “vui” là từ đâu 

mà đến? Cái vui này không phải là do hoàn cảnh bên ngoài tác động, mà vui sướng là 

từ trong nội tâm sinh ra, là từ trong giác ngộ mà ra. Mê hoặc thì sanh phiền não, vì vậy 

nên phiền muộn. Khai ngộ rồi đương nhiên liền vui sướng. Khởi tâm động niệm tất cả 

hành vi tuyệt đối sẽ không có sai lầm, tương ưng với tâm tánh, tương ưng với tất cả 

chúng sanh, thông tình đạt lý, họ làm sao lại không vui sướng? Cũng như phía trước 

tôi đã nói, bất luận là  thuận  cảnh hay  nghịch  cảnh, là  thiện duyên  hay  ác  duyên, hết 

thảy họ đều vui vẻ. Đây là nói  “khai thần duyệt thể” . 

Ở trong chú giải của cổ nhân cũng có một câu nói rất hay, ở trong khai hiển thức tánh 

vốn có thần trí, thực tế chính là nói tự tánh vốn có trí huệ bát nhã. Nước có lợi ích như 

vậy. Đây là chúng ta có thể khẳng định, có thể tin tưởng, không hoài nghi. Phía trước 

nói  nước  có  tám  công  đức,  là  tám  loại  công  đức.  “Trưởng  dưỡng  chư  căn” ,  đây  là 

duyệt thể. 

 “Tịnh nhược vô hình” , nước này thanh tịnh một chút ô nhiễm gì cũng không có. Nước 

lại nhẹ, không có trọng lượng, cho nên dường như là vô hình vậy. Câu nói này là nói 

tướng trạng của nước,  “khai thần duyệt thể”  là nói đức dụng của nước. Tướng và dụng 

đều vô cùng vi diệu. 

Lại xem tiếp hai câu sau cùng: 

Kinh văn: “Bảo sa ánh triệt, vô thâm bất chiếu”. 

 “Bảo sa”  phía trước nói là kim sa bố địa, đáy của ao là cát bằng vàng, nước sạch sẽ 

đến như vậy cho nên bạn có thể nhìn thấy đáy một cách rõ ràng tường tận.  “Vô thâm 

 bất chiếu” , có thể từ trên mặt nước mà nhìn thấy đến tận đáy. Thế gian này của chúng 

ta,  biển  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta,  nơi  sâu  thì  chúng  ta  không  thể  nhìn  thấy  đáy, 

chúng ta chỉ có thể xem được ở chỗ nước biển rất cạn, hơi sâu một chút thì chúng ta 

nhìn không thấy. Thế giới Cực Lạc không giống như vậy, dù sâu bao nhiêu cũng đều 

có  thể  nhìn  thấy  đáy  ao  rất  rõ  ràng,  bởi  vì  cát  báu  dưới  đáy  ao  cũng  có  thể  phóng 

quang, vì đây là thế giới quang minh. 

Xem đến phần kế tiếp:  “Thủy diễn pháp âm” . Việc này càng vi diệu hơn, thấy được 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc sáu trần thuyết pháp. 

Kinh văn: “Vi lan từ hồi, chuyển tương quán chú, ba dương vô lượng vi diệu âm 

thanh.  Hoặc  văn  Phật  Pháp  Tăng  thanh,  Ba  La  Mật  thanh,  chỉ  tức  tịch  tĩnh 

thanh, vô sanh vô diệt thanh, thập lực vô úy thanh. Hoặc văn vô tánh vô tác vô 

ngã thanh, đại từ đại bi hỉ xả thanh, cam lộ quán đảnh thọ vị thanh”. 

- 203 - 

Việc  này  thực  sự  là  vi  diệu  không  thể  tả,  nước  biết  thuyết  pháp,  vả  lại  phạm  vi  mà 

nước thuyết pháp bao gồm dường như hết thảy tất cả pháp mà tất cả chư Phật Như Lai 

đã nói, vô lượng vô biên pháp môn. Các vị nghĩ thử xem, nơi này có thể không đi hay 

sao? Chúng ta ở nơi này nghe được chánh pháp, thực tế mà nói là rất khó khăn, được 

thân người nghe được Phật pháp, đó là việc vô cùng may mắn, có mấy người có được 

phước báo lớn như vậy? Phước báo của người hiện đại thù thắng hơn so với lúc xưa. 

Ngày xưa, bạn muốn nghe Phật pháp thì nhất định phải thân cận thiện tri thức, có pháp 

sư,  Đại  đức, trưởng  giả  ở  địa  phương  này  giảng  Kinh, bạn  mới  có  cơ  hội  đến  nghe. 

Hiện tại không nhất định là phải đến giảng đường thì mới nghe được, hiện tại có thể 

nghe Kinh thông qua mạng internet, có thể nghe Kinh thông qua truyền hình vệ tinh. 

Đây là việc mà ngày trước người học Phật có nằm mơ cũng không nghĩ tới. Nhưng mà 

ngày nay người giảng Kinh thuyết pháp thì quá ít. 

A Di Đà Phật… 



Tập 282 

Giảng Kinh thuyết pháp có khó hay không? Xin nói với các vị là không khó chút nào. 

Khó ở chỗ nào vậy? Khó ở chỗ bạn không chịu phát tâm. Phát cái tâm gì? Phát Bồ Đề 

tâm.Không phát Bồ Đề tâm thì bạn không tương ưng với Phật.Kinh giáo của Phật, lời 

nói của Phật là từ trong tự tánh mà lưu lộ ra.Chúng ta học giảng Kinh, chúng ta không 

có  cách  nào  kiến  tánh,  tư  tưởng  kiến  giải,  lời  nói  việc  làm  của  chúng  ta  là  từ  trong 

phiền não mà lưu lộ ra, không có tương ưng với Phật pháp. Hay nói cách khác, bạn mở 

quyển Kinh ra, bạn không phải là giảng Kinh Phật, mà bạn giảng đó là phiền não, là 

tập  khí  của  chính  mình.  Bản  thân  bạn  còn  chưa  giác  ngộ  thì  làm  sao  có  thể  khiến 

người ta giác ngộ được? Cho nên người khác sau khi nghe Kinh xong, càng nghe thì 

phiền não càng nhiều,càng nghe càng mê hoặc.Rất là có đạo lý! Cho nên giảng Kinh 

nhất định phải chân thật phát Bồ Đề tâm, phải dùng cái tâm chân thành - thanh tịnh - 

bình đẳng - chánh giác - từ bi, trong cuộc sống phải dùng cái tâm này, nhất định không 

thể có chút giả tạo nào. 

Chân thành là thể của Bồ Đề tâm, bổn thể của chân tâm,chí thành tâm, Khi chưa có 

học Phật, chúng ta dùng cái tâm đó là hư vọng, hoàn toàn tương phản với chân thành. 

Sau khi đã học Phật thì nhất định phải học dùng chân tâm để mà sống, dùng chân tâm 

để đối người tiếp vật. Người khác lừa gạt chúng ta, chúng ta hiểu được, chúng ta cũng 

rất đồng tình, chúng ta cũng vui vẻ tiếp nhận, vì sao vậy? Ta trước khi học Phật thì ta 

cũng dùng hư tình giả ý, sau khi ta học Phật rồi thì quay đầu nhìn lại sửa chữa lỗi lầm, 

lúc  còn  chưa  học  Phật  thì  cũng  đâu  có  khác  gì.Thế  nào  mới  là  chân  học  Phật?  Bạn 

chân thật sửa trở lại, không sợ thiệt thòi, không sợ bị lừa gạt, không sợ người khác ức 

hiếp ta, không sợ người khác hãm hại ta, ta đã tìm được cái ta chân thật rồi. Cái thân 

này không phải là ta, cái tên giả này cũng không phải là ta, là giả danh giả tướng cả 

mà, thật sự  không phải là ta. Chân  thật  là  ta thì họ không  hại  được, không  chạm  tới 

- 204 - 

được một chút gì, đến nỗi họ nằm mơ cũng không tìm nghĩ ra được. Chúng ta thì đã 

tìm ra được cái chân ngã, khai thần duyệt thể, tìm được chân ngã rồi. 

Chân ngã nghĩa là gì? Chân ngã là pháp thân, chân ngã là tự tánh. Không cần phải nói 

là khế nhập được rất sâu, ranh giới của pháp thân, phần nhỏ của pháp thân mà bạn có 

thể  khế  nhập  được,  thì  khởi  tâm  động  niệm,  tất  cả  hành  vicủa  bạn  liền  tự  nhiên  sẽ 

không còn giống như trước đây nữa, đã sinh ra sự thay đổi. Đầu tiên thì bạn hiểu được, 

thế gian này tất cả mọi chúng sanh thuần chân vô vọng. Bởi vì sao mà chúng sanh lại 

còn tạo nghiệp? Bạn chỉ cần chiếm được một chút ngoài rìa thôi, thì bạn sẽ hiểu được 

tất cả chúng sanh như Phật đã nói trên Kinh là vốn dĩ thành Phật, xác thực họ là Phật. 

Vậy thì tại sao vẫn còn tạo cái tội nghiệp này, vẫn còn điên đảo đến như vậy? Vì uống 

rượu rồi nên đang bị say rượu đấy thôi, là người tốt, không phải là người xấu. Khi họ 

tỉnh táo trở lại thì họ là người tốt, hiện tại họ chỉ là đang say rượu mà thôi.Hiện giờ 

đang  mê  hoặc  điên  đảo  chính  là  giống  như  đang  uống  rượu  say  vậy,  không  thể  nào 

trách mắng họ. Họ sẽ tỉnh táo sáng suốt trở lại. Đặc biệt là những chúng sanh này có 

duyên với Phật. Làm sao biết được là có duyên với Phật? Chỉ cần họ đã từng nghe qua 

cái âm thanh này của Phật, họ chỉ cần thấy cái chữ “Phật” này, hoặc là xem thấy hình 

tượng của Phật thì họ đã có duyên với Phật. Nếu như mà không có duyên với Phật thì 

trong cả đời này của họ khẳng định là không nghe thấy được âm thanh của chữ Phật 

này,  cũng  không  có  thấy  chữ  Phật  này  nữa,  cũng  sẽ  không  có  thấy  hình  tượng  của 

Phật. Nhưng thế gian này thì không như vậy, các thông tin về Phật giáo là tùy theo đại 

chúng  mà  truyền  tải,  ở  trong tiết  mục  truyền  hình, trong  mục  tin tức, tổng cộng một 

năm có không ít lần được truyền phát đi. Bất luận là họ có tin hay không, họ vừa nhìn 

thấy được thì đã trồng một chủng tử Phật vào trong “A Lại Da Thức” rồi, vậy thì họ đã 

có duyên với Phật rồi. Đặc biệt là các giáo đồ tín ngưỡng tôn giáo, tín đồ của một tôn 

giáo nào đó không biết thế gian này có Phật giáo,chỉ cần biết chữ Phật giáo thì cũng 

được  rồi,  chữ  “Phật”  này  liền  bắt  đầu  mọc  rễ  ở  trong  “A  Lại  Da  Thức”  của  họ  hạt 

giống Kim Cang. Họ trong đời này không tin tưởng, thậm chí là hủy báng cũng không 

sao, đời sau kiếp sau những hạt giống này sẽ khởi hiện hành, họ nhất định sẽ là những 

giáo đồ Phật giáo thuần thành, nhất định tương lai sẽ thành Phật. Cho nên dù là hiện 

tại họ hủy báng Phật giáo, chúng ta vẫn cứ chắp tay hoan hỷ tán thán, vì sao vậy? Vì 

tôi biết đời sau kiếp sau bạn sẽ là những Phật tử thuần thành. Nhìn ra được mà! Cho 

dù tạo tác ngũ nghịch thập ác phải đọa Địa Ngục A Tỳ, cái nghiệp chướng tội chướng 

đó vẫn là phải tiêu trừ. Sau khi nghiệp chướng đã tiêu trừ thì họ sẽ là Bồ Tát, họ sẽ là 

người thiện.Cho nên, bản tánh vốn thiện,đây là việc chúng ta cần phải khẳng định với 

nhau. Chúng ta biết bản tánh vốn thiện, tương lai nhất định sẽ hồi đầu. Đây là có thể 

thật sự khế nhập được một phần ít. Tư tưởng quan niệm của bạn hết thảy đều thay đổi, 

phiền não tập khí của bạn sẽ tự nhiên đoạn mất. 

Phiền  não  tập  khí  không  phải  là  không  thể  đoạn,  vấn  đề  là  bạn  không  có  khế  nhập. 

Vừa khế nhập thì đã đoạn rồi. Trong Phật pháp có lấy một ví dụ rất hay, phiền não tập 

- 205 - 

khí ví như bóng tối, giác ngộ ví như ánh đèn, căn phòng tối tăm một ngàn năm chỉ cần 

đốt một ngọn đèn thì bóng tối sẽ không còn. 

Chỗ  này  nói  là   “khai  thần  duyệt  thể” ,  chỗ   “khai  thần”   này  thật  là  quan  trọng.  Khế 

nhập  được  bạn  mới  có  thể  khai  ngộ.  Khai  ngộ  thì  phiền  não  tập  khí  của  bạn  khẳng 

định sẽ không khởi hiện hành. Không những không khởi hiện hành mà xác thực là nhổ 

trừ tận gốc. Sau đó bạn càng khế nhập càng sâu, kiến tư phiền não, trần sa phiền não, 

vô minh phiền não mỗi mỗi đều phá trừ. 

Đoạn này là nói  “thủy diễn diệu pháp” .Nướcnói pháp như thế nào? Thế Tôn trên Kinh 

thường hay dạy chúng ta  “vì người diễn nói” , kỳ thực có người nào mà ở trong cuộc 

sống này không phải là đang diễn? Diễn nghĩa là biểu diễn, bạn nhất cử nhất động đều 

đang biểu diễn, nhưng mà rất nhiều người họ đang biểu diễn cái gì họ cũng không biết. 

Trong xã hội này, trên địa cầu này chính là một cái sân khấu lớn, mỗi một người đều là 

diễn viên, mỗi một người cũng là khán giả. Phật Bồ Tát giỏi ở chỗ nào? Các Ngài giác 

ngộ, các Ngài biết được, các Ngài vừa làm diễn viên vừa làm khán giả, rõ ràng minh 

bạch, tường tận thấu đáo. Hầu hết  mọi người đều không biết. Người giác ngộ thì họ 

biểu diễn đó là chánh pháp, họ sẽ không biểu diễn tà pháp, họ diễn là chánh pháp, giúp 

đỡ chúng sanh giác ngộ, giúp đỡ chúng sanh quay đầu. Ý nghĩa họ biểu diễn là rất sâu. 

Cũng như Phật Thích Ca Mâu Ni nói ở trên Kinh, quyển Kinh này mở đầu cũng nói 

đến  “bát tướng thành đạo” , đó là đang biểu diễn. Mỗi một người chúng ta từ khi sinh 

đến  khi  chết,  khi  nào  thì  không  biểu  diễn?  Không  ngừng  biểu  diễn,  ngày  ngày  đều 

đang biểu diễn, cho nên phải biết hồi đầu, phải biết phản tỉnh, hôm nay ta đang biểu 

diễn là diễn cái gì vậy? Với mình với người có lợi ích hay là có tổn hại? Dùng Phật 

pháp để nói, thì những thứ mà ta biểu diễn đó là thiện hay là ác? Là thanh tịnh hay là ô 

nhiễm? Nguyên tắc chỉ dạy cao nhất mà chư Phật Như Lai giáo hóa chúng sanh chính 

là  “không làm các việc ác, vâng làm các việc lành, giữ tâm ý trong sạch” , chính là ba 

câu nói này. Câu phía sau là  “chính lời chư Phật dạy” . Chư nghĩa là hết thảy Phật, là 

ba cương lĩnh giáo hóa chúng sanh của mười phương ba đời tất cả chư Phật. Chúng ta 

dùng cương lĩnh này làm tiêu chuẩn để phản tỉnh, để kiểm điểm, ta biểu diễn là thiện 

hay là ác, là tịnh hay là nhiễm? Nếu như là bất thiện, nếu biết thì ta phải sửa đổi. Nếu 

như biết đó là thiện, cái thiện này cần phải duy trì, phải tăng trưởng. Thiện hay ác là 

đối với chúng sanh, nhiễm hay tịnh là đối với chính mình. Ô nhiễm thì quả báo là tam 

đồ lục đạo, thanh tịnh là tứ Thánh, là Nhất Chân Pháp Giới. Tâm phải thanh tịnh, thân 

phải thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh phải lìa xa ô nhiễm của ngũ dục lục trần. 

Nước trong ao báu của Thế giới Tây Phương vì chúng ta thuyết pháp, nó thuyết pháp 

 “vi  lan  từ  hồi” .  Nước  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  sóng  to  gió  lớn, 

không có sóng lớn, gợn lăn tăn thì có.  “Vi lan” ,  “lan”  chính là con sóng,  “từ”  là chầm 

chậm, không phải là ồ ạt. 

 “Chuyển  tương  quán  chú” ,  tuy  là  nước  chảy  không  mạnh,  nhưng  nó  vẫn  là  đang 

chảy.  Khi  nó  chảy  hay  tưới  tắm  thì  nó  phát  ra  âm  thanh.  Nước  ở  thế  gian  này  của 

chúng ta thì có thác, âm thanh của thác chảy thì rất lớn. Thế giới Tây Phương không 

- 206 - 

hề  nghe  nói  có  thác  nước,  chưa  nghe  nói  qua.  Trên  Kinh  này  nói  là   “chuyển  tương 

 quán chú” , dòng nước chảy này cũng như chúng ta đem nước trong bình mà đổ ra vậy, 

đây chính là chuyển chú. Bạn xem, khi rót ra có âm thanh hay không? Có âm thanh. 

Thế giới Tây Phương hiện tượng như vậy thì có rất nhiều, đi đến đâu cũng đều có thể 

thấy. Dòng nước này chảy hòa quyện lẫn nhau.Khi hòa quyện thì các con sóng va vào 

nhau  và  phát  ra  âm  thanh  nghe  rất  hay,  âm  thanh  vi  diệu,  cho  nên  trên  Kinh  nói  là: 

 “Ba dương vô lượng vi diệu âm thanh”.Chữ  “vô lượng”  này ý nghĩa cũng rất nhiều, 

có  thể  rộng  nói  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn.Bạn  muốn  học  tập  một  pháp  môn  nào, 

muốn nghe một pháp môn nào, bạn chỉ cần chú ý lắng nghe âm thanh của nước, âm 

thanh của nước chảy đang thuyết pháp với bạn. 

Kinh  văn  đã  lấy  cho  chúng  ta  vài  ví  dụ,  Phật  Pháp  Tăng  thanh,  đây  là  câu  thứ 

nhất: “Hoặc văn Phật Pháp Tăng thanh” . Phật Pháp Tăng là Tam bảo. Tiểu bổn “Kinh 

Di  Đà” cũng  đã  nói  qua hai  lần: “Văn  thị  âm giả  tự  nhiên  giai  sanh  niệm Phật  niệm 

 pháp  niệm  tăng” ,  câu  thứ  hai  lại  thêm  một  chữ  tâm: “Tự  nhiên  giai  sanh  niệm  Phật 

 niệm Pháp niệm Tăng chi tâm” . 

Phật Pháp Tăng ý nghĩa là gì? Ở trên Đàn Kinh, Đại Sư Huệ Năng đã nói với chúng ta, 

Phật nghĩa là Giác, Pháp nghĩa là Chánh, Tăng nghĩa là Tịnh. Chúng ta xem thấy Huệ 

Năng Đại Sư truyền thọ tam quy cho mọi người, Ngài không nói là quy y Phật, quy y 

Pháp,  quy  y  Tăng,  màNgài  dạy  mọi  người  đọc  là  quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y 

Tịnh.  Sau  đó  lại  thêm  vào  câu  giải  thích,  Phật  nghĩa  là  Giác,  Pháp  nghĩa  là  Chánh, 

Tăng nghĩa là Tịnh. Thời thanh niên khi tôi mới vừa học Phật, đọc Đàn Kinh đến đoạn 

này tôi vô cùng ngạc nhiên, Huệ Năng Đại Sư cách thời đại chúng ta bây giờ khoảng 

chừng 1.400 năm, truyền thọ tam quy 1.400 năm trước không phải là nói quy y Phật, 

quy y Pháp, quy y Tăng mà Ngài nói là quy y Giác, quy y Chánh, quy y Tịnh, cho nên 

lúc đó tôi đã nghĩ, vì sao mà Ngài lại có cách nói như vậy? Đại Sư Ngài vào lúc đó, 

đại  khái  Phật  pháp  truyền  đến  Trung  Quốc  có  khoảng  một  ngàn  mấy  trăm  năm  rồi 

(Ngài là người ở thời đại nhà Đường), vì vậy pháp truyền lâu rồi thì phát sinh vấn đề. 

Cũng như chúng ta ngày nay, ngày nay chúng tôi bảo bạn quy y Phật thì trong đầu sẽ 

nghĩ đến điều gì? Nghĩ đến tượng Phật. Tượng Phật có thể tin tưởng nương nhờ được 

không?  Có  câu  nói:   “Bồ  Tát  bằng  đất  qua  sông  còn  khó  giữ  thân” ,  bạn  sao  có  thể 

nương nhờ vào được chứ? Nghe nói quy y Pháp, pháp nhất định là Kinh, liền nghĩ đến 

Kinh Phật, quy y Tăng thì liền nghĩ đến người xuất gia, hết thảy đều nghĩ sai cả, cho 

nên Đại Sư Huệ Năng đổi thành Giác - Chánh - Tịnh thì mọi người dễ hiểu. 

Phật ý nghĩa chính là Giác, bạn phải quy y giác thì bạn mới thật sự được lợi ích. Vốn 

là bạn đang mê, mê mà không giác, bây giờ bạn có thể quay đầu trở lại, giác mà không 

mê, từ mê quay đầu lại nương vào giác thì đúng rồi. Giác chính là Phật. Từ thời xa xưa 

nói quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng không vấn đề gì, quan niệm của mọi người rất 

rõ ràng, nhưng lưu truyền lâu rồi thì mọi người sinh ra hiểu lầm, không hiểu được ý 

nghĩa chân thật của Phật Pháp Tăng, cho nên cách nói này ở trên Đàn Kinh nói rất hay, 

khiến chúng ta thật sự giác ngộ rồi, minh bạch rồi. 

- 207 - 

Tam bảo ở trên những hình tướng này, chúng ta có cần phải tôn trọng không? Phải tôn 

trọng, hình tượng Tam bảo vô lượng công đức. Công đức là ở đâu? Nó nhắc nhở chúng 

ta.  Nếu  như  chúng  ta  không  có  sự  nhắc  nhở  thì  rất  dễ  dàng  quên  mất.  Nếu  như  có 

người  ngày  ngày  đều  lẩm  bẩm  nhắc  nhở  thì  bạn  sẽ  lại  ghét  bỏ  họ,  vì  thế  Phật  pháp 

dùng nghệ thuật để biểu pháp, dùng hình tượng của Phật để tạo ra một bức tượng Phật, 

bạn nhìn thấy thì rất hoan hỷ, rất ưa thích cúng dường. 

Cúng  dường  cho  tượng  Phật  thì  bạn  phải  biết  thế  nào  gọi  là  cúng  dường?  Mỗi  ngày 

thắp nhang cho tượng Phật, mỗi ngày đều cúng nước cúng hoa tươi, lại cúng thêm một 

ít đồ ăn thức uống, vậy thì đều là giả rồi. Tượng Phật có dùng được mấy thứ này hay 

không? Căn bản là tượng Phật không thể dùng được. Cho nên trong “phẩm Phổ Hiền 

Hạnh  Nguyện”  đã  nói  với  chúng  ta,  cúng  dường  như  thế  nào  mới  là  thật  sự  cúng 

dường? Y giáo tu hành mà cúng dường. Trong tất cả cúng dường thì pháp cúng dường 

là đệ nhất. Ở trong pháp cúng dường, câu đầu tiên là  “như giáo tu hành cúng dường” . 

Vì vậy, nếu bạn cúng dường cho tượng Phật, bạn nhìn thấy người niệm Phật chúng ta 

đều ưa thích cúng A Di Đà Phật, nhìn thấy hình tượng của Phật A Di Đà thì nghĩ đến 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, ta phải y theo “Kinh Vô Lượng Thọ” để mà tu sửa những hành 

vi tư tưởng sai lầm của ta, đây là chân chánh cúng dường. Ý nghĩa là như vậy. Công 

cụ  cúng  dường  này  là  biểu  pháp. Trước mặt  Phật  đốt  một  ngọn đèn, đèn  biểu  tượng 

cho ý nghĩa gì? Đó là tâm của ta phải sáng như ngọn đèn vậy, là biểu thị cái ý này. 

Cúng một ly nước, nghĩa là tâm của ta phải sạch như nước, bình đẳng như nước. Nước 

là đại biểu cho thanh tịnh bình đẳng, đèn là đại biểu cho trí huệ quang minh, nhìn thấy 

cái này thì hiểu được ý nghĩa này. Đây là đối với việc bạn cúng nước, đốt đèn trước 

tượng  Phật.Ứng  dụng  vào  đâu  vậy?  Ứng  dụng  trong  tất  cả  lúc  tất  cả  nơi,  chỉ  cần  ta 

nhìn  thấy  có  đèn  có  ánh  sáng,  tâm  chúng  ta  phải  quang  minh  chánh  đại  như  là  ánh 

sáng của đèn vậy. Bất luận ở nơi nào mà nhìn thấy nước, thì lập tức phải nghĩ đến tâm 

của ta thanh tịnh bình đẳng như nước không khác, thì bạn mới có thể dùng được. Cúng 

dường ở trước tượng Phật, vừa rời khỏi đều đã quên hết, đều không khởi tác dụng, vậy 

công phu của bạn sẽ gián đoạn, bạn không thể nào tương tục. Cho nên, sau khi đã hiểu 

được rồi thì công phu của bạn sẽ tương tục không gián đoạn. Ý nghĩa của cúng dường 

là ở chỗ này. 

Pháp  bảo,  pháp  là  sống,  không  phải  là  chết,  không  phải  là  chỉ  có  ở  trên  Kinh  sách. 

Ngoài việc nằm trên Kinh sách ra, tận hư không khắp pháp giới đều là pháp. Pháp là ở 

đâu?  Phía  trước  vừa mới  nói, tất  cả  mọi  người  đều đang  biểu diễn  đó  không  phải  là 

pháp hay sao? Họ biểu diễn là thiện pháp, ta biết được thì ta phải học tập; họ biễu diễn 

là ác pháp, thì nhắc nhở ta, ta có cái ác pháp này không? Ta có ác pháp thì mau mau 

sửa trở lại. Khổng Lão Phu Tử nói:  “Ba người đi tất có thầy ta” . Trong ba người đi 

đó,  một  người  là  ta,  một  người  là  người  thiện,  một  người  là  người  ác,  người  thiện 

người ác đó đều là thầy của ta cả.Người thiện thì ta phải học họ, người ác thì hành vi 

ác  của  họ  đã  nhắc  nhở  ta, ta  phải  sửa  đổi,  đều  là  thầy  cả.  Cho  nên  nếu  bạn  hiểu  thì 

không phải bạn đã trở thành Thiện Tài rồi hay sao? Thiện Tài thành tựu như thế nào 

- 208 - 

vậy? Tất cả già trẻ nam nữ, các ngành các nghề ngày ngày đều quan sát, thiện thì học, 

không  thiện  thì  sửa,  họ  một  đời  liền  thành  Phật.  Cho  nên  “pháp”  không  phải  chỉ  có 

trên Kinh sách.Kinh sách chỉ nói được rất là ít.Pháp là cả cuộc sống của chúng ta. Việc 

này  chúng  ta  phải  nên  biết.  Vì  thế  đối  với  tất  cả  người,  tất  cả  sự,  tất  cả  vật,  đây  là 

 “pháp bổn” . Phải hiểu ý nghĩa này, phải học ở chỗ này. 

 “Tăng” , những người xuất gia này, người xuất gia công đức ở chỗ nào? Y phục mà họ 

mặc trên người, bạn nhìn thấy họ rồi, bất luận họ thế nào, họ trì giới hay phá giới, là 

người  xuất  gia  tốt hay người xuất  gia  xấu  đều  không  có  liên  can  gì  đến  ta. Nếu bạn 

khởi cái ý niệm này thì bạn đã tạo tội nghiệp, là sai rồi. Phải nên khởi cái ý niệm gì? 

Vừa  nhìn  thấy  cái hình tượng này  thì tâm  ta phải thanh tịnh, sáu  căn thanh tịnh  một 

trần  không  nhiễm.  Ta  nhìn  thấy  cái  hình  tượng  này  thì  nhắc  nhở  chính  mình,  người 

xuất gia là hòa hợp tăng, ta vừa nhìn thấy cái hình tượng này, ta chung sống cùng mọi 

người, ta phải tuân thủ  “Lục Hòa Kính” . Lục hòa kính không phải là bảo người khác 

phải hòa với ta, mà là ta phải hòa với người khác. Sự cao minh của Phật pháp là ở chỗ 

này,  khiến  người  bội  phục  năm  vóc  sát  đất.  Phật  pháp  là  gì?  Học  trò  thì  chỉ  có  mỗi 

mình ta, mỗi mình ta chăm chỉ mà y giáo phụng hành, người khác đều là thầy của ta, 

đều là thiện tri thức, họ đều là đang biểu diễn thiện hoặc là đang biểu diễn ác, đều là 

làm cho ta xem, đều là đang dạy ta, đều là ân nhân của chúng ta.Ta phải biết nhìn, ta 

phải biết học. Phật Pháp Tăng tam bảo này bạn phải ngày ngày học tập, học tập mọi 

lúc, thì làm gì có đạo lý công phu không đắc lực. Giác mà không mê, chánh mà không 

tà, tịnh mà không nhiễm.Cho nên học từ đâu? Không phải từ ở trên Kinh, mà là ở tất 

cả  người,  tất  cả  sự,  tất  cả  vật,  sau  đó  bạn  mới  thật  sự  nhìn  thấy  được  “Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Bạn nhìn thấy được Long Thọ Bồ Tát đã nói, Ngài 

nhìn thấy đại bổn “Hoa Nghiêm” ở Long cung, đó là gì? Đại bổn Hoa Nghiêm là tất cả 

người sự và vật của thế giới.Ngài nói có đến mười cái đại thiên thế giới vi trần kệ, có 

đến  một  cái  tứ  thiên  hạ  vi  trần  phẩm.  Bạn  đừng  có  nghĩ  đến  số  lượng  Kinh  sách  có 

phân lượng nhiều đến vậy, vậy thì bạn là kẻ ngốc rồi, bạn đã bị Long Thọ Bồ Tát lừa 

gạt rồi.Ngài nói cái “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm” đó chính là tất cả chúng 

sanh  trong  tận  hư  không  pháp  giới.  Bạn  xem  thấy  trong  Kinh  văn  của  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, tận hư không khắp pháp giới vô lượng vô biên Sát độ chư Phật, trong mỗi 

một sát độ Phật có vô lượng vô biên chúng sanh, đó chính là “Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh”. Cho nên chúng ta hiểu được “Kinh Hoa Nghiêm” là ở hiện tiền, 

không phải ở trong mấy quyển Kinh sách như vậy. Từ trong mấy quyển Kinh sách này 

bạn phải  “khai thần duyệt thể” , bạn không thể chết cứng trên câu chữ của Kinh. Cho 

nên không có một thứ nào mà không khai trí huệ, không có một thứ nào mà không dạy 

bạn khế nhập pháp giới. Người biết thì họ đã khế nhập rồi, thì khai trí huệ, không có 

phiền não, chuyển phiền não thành trí huệ;người chưa biết thì họ đang ở đó sanh phiền 

não.Khác  biệt  chính  là  ở  giữa  mê  và  ngộ.  Người  giác  ngộ  rồi  thì  đem  phiền  não 

chuyển thành trí huệ, người bị mê hoặc thì đem trí huệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh 

- 209 - 

chuyển biến thành phiền não. Vì vậy trên Kinh Đại Thừa thường nói, phiền não tức Bồ 

Đề, sanh tử tức Niết Bàn. Những lời này là chân thật, không phải giả. 

Người đã giác ngộ rồi, người đã minh bạch rồi biết không có sanh tử. Sanh tử là cái 

gì?  Sanh  tử  chính  là  đại  Niết  Bàn.  Niết  Bàn,  trên  Kinh  nói  thì  có  rất  nhiều  ý  nghĩa, 

cách nói đơn giản nhất là viên tịch. Viên có ý nghĩa là gì? Là công đức viên mãn, tịch 

là thanh tịnh tịch diệt. Ở trong hiện tượng sanh tử này hiển hiện ra chính là công đức 

viên mãn, thanh tịnh tịch diệt. Người mê thì không biết, đem cái này xem là sanh tử, 

còn khởi lên sự khiếp sợ vô cùng. Người giác ngộ thì đối với việc này xem thấy rất 

bình thường. Sanh tử với người giác ngộ thì cũng như việc chúng ta mặc quần áo vậy, 

quần áo rách rồi thì cởi ra thay cái khác, thay cái thân thể này. Cái thân thể này thời 

gian sử dụng đã lâu quá rồi, đã già yếu, dùng cũ rồi, có vấn đề rồi thì thay cái mới thôi, 

rất là tự tại, một chút đau khổ cũng không có, không hề lưu luyến, cho nên gọi là sanh 

tử tự tại. Phiền não và Bồ Đề là cùng một sự việc, chính là mê ngộ. Người đã mê rồi 

thì gọi là phiền não, người giác ngộ thì gọi là Bồ Đề. Bồ Đề là trí huệ.Tất cả đều ở mê 

ngộ. Giác ngộ rồi chúng ta gọi họ là Phật Bồ Tát, mê rồi thì chúng ta gọi họ là phàm 

phu, kỳ thực Phật Bồ Tát cùng phàm phu là một không phải hai, chỉ có mê và ngộ là 

khác nhau mà thôi. Ngoài mê và ngộ ra thì không có gì khác nhau. Thế giới Cực Lạc 

cùng với  thế  gian  này của  chúng ta  không  có khác  nhau, nhưng ngộ  rồi  cho  nên vật 

chất đều biến thành vô lượng trân bảo, sau khi mê rồi thì vô lượng trân bảo biến thành 

đất cát sỏi đá. Đây không phải là đã nói rõ  “Nhất thiết pháp từ tâm tưởng sanh” , cảnh 

tùy tâm chuyển?Không sai một chút nào. 

Nếu  bạn  thật  sự  nghe  hiểu  được  mấy  câu  nói  này,  thì  bạn  phải  nên  bắt  đầu  như  thế 

nào? Trước tiên chuyển tướng mạo của bạn. Các vị đều biết Quan Âm Bồ Tát rất đẹp, 

các vị phải học tập Ngài, ngày ngày cúng Quan Âm Bồ Tát, cúng đến một ngày nào 

mà tướng mạo của bạn giống như Quan Âm Bồ Tát thì bạn đã thành công, thân thể của 

bạn giống như Bồ Tát vậy, Bồ Tát không bị bệnh, Bồ Tát không già yếu. Bạn vẫn bị 

bệnh, bạn vẫn mỗi ngày một già hơn, xong rồi, bạn vẫn chưa học được. Cho nên bạn 

mà thật sự học được rồi, nó sẽ tùy tâm mà chuyển.Người vì sao lại già? Vọng tưởng, 

nghĩ tưởng mà ra. Tôi già rồi, nghĩ đến việc đã già rồi, họ ngày ngày nghĩ mình già rồi. 

Sau khi già rồi thì họ liền nghĩ đến bệnh, người mà già đều sinh bệnh nên họ nghĩ đến 

bệnh, thì bệnh đến đầy cả người. 

Bà Hứa Triết vì sao không già? Vì bà không nghĩ mình đã già. Vì sao bà không bệnh? 

Xưa giờ bà không có nghĩ đến bệnh. Ở trong đầu óc chúng ta có già có bệnh, đây là 

một việc rất gay go, việc này không tương ưng với việc học Phật. Học Phật, trong Phật 

pháp quyết định không có những thứ này, cho nên chúng ta học Phật phải như lý như 

pháp,  phải  nhận  được  sự  thọ  dụng  chân  thật  của  Phật  pháp,  cứ  như  vậy  thì  bạn  đã 

Hoằng Pháp lợi sanh một cách tự nhiên. Hoằng Pháp lợi sanh vẫn phải đi thuyết giảng, 

vẫn phải đi tuyên truyền, không cần nữa, dáng vẻ của chúng ta chính là điều đó. 

Phật  Pháp  Tăng  tam  bảo  chính  là  Giác  Chánh  Tịnh,  giác  mà  không  mê,  chánh  mà 

không  tà,  tịnh  mà  không  nhiễm,  bạn  thật  sự  đã  làm  được.  Bạn  đã  làm  được  ở  ngay 

- 210 - 

trong  cuộc  sống  thường  ngày  rồi,  biểu  hiện  ra  bên  ngoài  người  ta  sẽ  nhìn  thấy.  Bạn 

thanh tịnh như vậy, có trí huệ, chánh tri chánh kiến như vậy, tất cả pháp thế xuất thế 

gianbạn đều có thể giác ngộ mà không bị mê hoặc. Sau khi người khác xem thấy, họ 

nhất định sẽ rất ngưỡng mộ, họ rất tôn kính, họ sẽ học tập bạn. 

Hiện nay chúng ta khuyên người học Phật, rất nhiều đồng tu nói là rất khó khăn, đặc 

biệt là khuyên người trong nhà, bản thân học Phật bị cả nhà phản đối, khuyên họ thì họ 

không thể tin tưởng. Trên thực tế có cần khuyên hay không? Không cần khuyên. Nếu 

bạn thật sự học Phật, thì dáng vẻ của bạn sẽ thay đổi. Sau khi bạn thay đổi rồi họ sẽ 

hỏi bạn, bạn không giống như trước đây rồi, nguyên nhân nào mà như vậy? Bạn từ từ 

mà  nói  cho  họ  nghe,  họ  sẽ  tiếp  nhận.  Đặc  biệt  là  người  hiện  nay,  có  người  nào  mà 

không tham tài, có người nào mà không muốn được thông minh trí huệ,có người nào 

mà  không  muốn khỏe mạnh  sống  lâu?  Không  cần nhiều, bạn chỉ  cần  làm  mười  năm 

cho họ xem.Xem thấy những gì? Mười năm này họ đã già còn bạn không già, họ trong 

mười năm này sống rất vất vả, bạn thì sống rất vui vẻ, ngày ngày pháp hỷ sung mãn, 

vô cùng vui sướng.Khẳng định là họ sẽ đến tìm bạn. Bạn vì sao mà lại vui vẻ như vậy? 

Bạn vì sao mà không có phiền não? Bạn vì sao mà khỏe mạnh đến như vậy? Bạn vì 

sao mà có phước báo như vậy? Họ kiếm tiền thật không dễ dàng, bạn kiếm tiền thì rất 

dễ, đây là việc trong Phật pháp đều có. 

Tiền là từ đâu mà đến? Từ bố thí mà ra, càng thí càng có nhiều.Nghìn Kinh vạn luận 

Phật thường hay nói, nhưng mà bạn không tin tưởng, các bạn không chịu xả. Thật sự 

là càng xả được càng nhiều. Cho dù bạn chưa xả tâm tham, tôi vì cái gì mà phải bố 

thí? Bởi vì bố thí là một vốn vạn lời, việc làm ăn này đáng làm, bạn đem nó xem như 

việc làm  ăn  buôn  bán  mà  làm, vậy  bạn  bố  thí  thì  có  được  tài  phú  hay  không?  Được 

nhưng mà  được ít, vì  sao  vậy?  Tâm  của  bạn không thanh tịnh,  chỉ  được  ít. Nếu  như 

tâm  của  bạn  thanh  tịnh,  tâm  lượng  của  bạn  rất  lớn,  mục  đích  đều  là  vì  lợi  ích  cho 


chúng  sanh,  không  có  nghĩ  đến  lợi  ích  cho  chính  mình,  vậy  thì  tài  phú  đạt  được  sẽ 

không thể nghĩ bàn, quá nhiều quá nhiều đi thôi. Tài phú mà bạn đạt được thực tế mà 

nói đó không phải để bản thân một mình hưởng thụ, hưởng thụ là sai lầm, được tài phú 

thì  phải  nên  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  nghèo  khổ, phải  vì  xã  hội  đại  chúng  mà  tạo 

phước, thì sự giàu có này mới có ý nghĩa, mới có giá trị. Nhu cầu cuộc sống của chính 

mình rất có hạn, nếu như thật sự có thể sống được cuộc sống bình thường (cuộc sống 

bình thường chính là cuộc sống không có phiền não, là cuộc sống không có tự tư tự 

lợi, là cuộc sống không có danh văn lợi dưỡng, không có tham muốn hưởng thụ ngũ 

dục lục trần, không có tham sân si mạn thì gọi là cuộc sống bình thường), cuộc sống 

như bình thường là bạn mỗi ngày ăn một bữa thì đủ, bạn sẽ sống rất thoải mái, sẽ rất là 

tự tại. Người ta thì phải ăn ba bữa, phải ăn thêm mấy bữa điểm tâm nữa, bạn thì mỗi 

ngày ăn một bữa, mãi mãi cũng không cảm thấy mình đói bụng. Đây là công phu tu 

học của bạn đã đắc lực. Hai ba ngày không ăn cơm cũng không hề gì, rất bình thường. 

Mỗi bữa ăn 10 chén, 20 chén cũng được, cũng không chướng ngại gì, vì sao vậy? Vì 

- 211 - 

ăn mà không ăn. Nếu bạn ăn thì sẽ chịu không nổi. Ăn và không ăn là một không phải 

hai, cho nên họ không chướng ngại. 

Người chân thật tu hành thì khi bạn ở cùng họ, bạn sẽ cảm thấy họ thực sự là không 

thể nghĩ bàn, kỳ thực đều có đạo lý của nó trong đó, không phải không có đạo lý. 

Cái năng lực này chúng ta người người đều có, chỉ là trí huệ, đức năng, tướng hảo của 

chúng ta đã thật sự bị vọng tưởng phân biệt chấp trước phiền não tập khí chướng ngại 

mất rồi, cho nên trí huệ, công đức và tướng hảo của chính mình không thấu lộ ra được. 

Đạo lý là ở chỗ này. Không có Phật Bồ Tát xuất thế thị hiện, vì chúng ta mở bày, vì 

chúng ta nói rõ, quả thật chúng ta là mê mờ bất giác. Ân đức của Phật Bồ Tát đối với 

chúng ta là ở chỗ này. Cho nên chúng ta nhất định phải tin tưởng Kinh giáo. 

Học Phật thì không nên tin vào thần thông, không nên mong cầu cảm ứng, thật thà y 

theo đạo lý phương pháp trong Kinh giáo mà tu học, bạn mới thật sự là đệ tử Phật, bạn 

sẽ đạt được công đức lợi ích thù thắng của Phật pháp. Thần thông thì yêu ma quỷ quái 

cũng có thần thông. Phật không dùng thần thông để giáo hóa chúng sanh.Vì sao vậy? 

Nếu như Phật cũng dùng thần thông, thì yêu ma quỷ quái cũng giống như Phật, chúng 

ta không có cách nào phân biệt được rốt cuộc ai là Phật, ai là yêu ma quỷ quái. Phật 

Bồ  Tát  có  thần  thông  nhưng  tuyệt  không  dùng  thần  thông,  các  Ngài  dùng  giáo  học. 

Yêu  ma  quỷ quái  không  biết  cách  để dạy  người, chúng  không biết dạy  học.Cho  nên 

nói yêu ma quỷ quái biết làm cái việc đó, Phật Bồ Tát cũng biết, Phật Bồ Tát biết làm 

cái việc này nhưng yêu ma quỷ quái thì không biết, như vậy thì chúng ta mới có thể 

phân biệt được đâu là Phật, đâu là ma,rõ ràng tường tận. Nếu như chúng ta gặp được 

yêu ma quỷ quái, chúng ta phải khuyên họ học Phật. Yêu ma quỷ quái cũng là chúng 

sanh mà, họ cũng có Phật tánh, bạn thật lòng khuyên họ thì họ cũng có thể giác ngộ, 

họ cũng có thể hồi đầu, họ cũng có thể chăm chỉ nỗ lực học tập. Đó chính là chúng ta 

đã giúp đỡ được họ, không phải họ giúp chúng ta mà là chúng ta giúp họ. 

Với quỷ thần cũng là như vậy. Quỷ thần có hai loại, một loại là thiên thần, một loại là 

quỷ thần trong quỷ đạo. Bất luận là thiên thần hay quỷ thần, phải nên biết rằng họ vẫn 

là phàm phu, họ chưa có giác ngộ. Nếu họ giác ngộ thì đã thành Thánh nhân rồi. Cho 

nên  gặp  được  những  người  này,  chúng  ta  cũng  nên  truyền  thọ  quy  y  cho  họ.  Các  vị 

đồng học tại gia đều có thể truyền tam quy cho họ, làm tam quy y cho họ, quy y Phật 

không đọa địa ngục, quy y Pháp không đọa ngạ quỷ, quy y Tăng không đọa bàng sanh, 

chúng ta làm tam quy cho quỷ thần. Lời thệ tam quy cách niệm là như vậy. Khuyên 

bảo họ, khuyên họ niệm Phật, khuyên họ cầu sanh Tịnh Độ. 

A Di Đà Phật! 



Tập 283 

Xin mời mở quyển Kinh ra, khoa đề  “Thủy Diễn Pháp Âm” . 

- 212 - 

Kinh văn: “Vi lan từ hồi, chuyển tương quán chú, ba dương vô lượng, vi diệu âm 

thanh.  Hoặc  văn  Phật  Pháp  Tăng  thanh,  Ba  La  Mật  thanh,  chỉ  tức  tịch  tĩnh 

thanh, vô sanh vô diệt thanh, thập lực vô úy thanh. Hoặc văn vô tánh vô tác vô 

ngã thanh, đại từ đại bi hỷ xả thanh, cam lộ quán đảnh thọ vị thanh”. 

Đến chỗ này là một đoạn. Đoạn này nói là nước chảy cũng có thể diễn pháp. Diễn là 

biểu diễn, âm là âm  thanh. Trong âm thanh đã chứa vô lượng pháp môn, Thế Tôn ở 

trong đoạn Kinh này chỉ là sơ lược nói ra vài trường hợp, như là Tam Bảo thanh, ba la 

mật thanh, cho đến thập lực vô úy, từ bi hỉ xả, đưa ra mấy trường hợp. Điều này nói rõ 

sự thù thắng của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Trong hoàn cảnh hiện nay, thực tại là 

chúng ta vô cùng may mắn, thiện căn phước đức nhân duyên của vô lượng kiếp trong 

quá khứ đã thành thục, có cơ hội nghe được Phật pháp. Nhưng cơ hội hoàn toàn không 

nhiều, không những số người giảng Kinh có hạn, điều muốn nói là vì chính bản thân 

chưa thể chứng được cảnh giới của chư Phật, cho nên bất luận là cách nói như thế nào, 

bao giờ cũng cách một khoảng. Trên thực tế không chỉ cách một khoảng, mà còn cách 

rất xa. Do đó tin tức mà chúng ta biết được, phải nên phát nguyện vãng sanh Tịnh Độ 

thân cận A Di Đà Phật, như vậy mới đúng. Đây cũng là đại sự duy nhất trong cuộc đời 

của chúng ta. Đại sự nhân duyên của nhà Phật chẳng qua chỉ có như vậy mà thôi. 

Bây giờ chúng tôi xin giới thiệu sơ lược đoạn Kinh này cho chư vị đồng tu. 

 “Ba dương vô lượng vi diệu âm thanh” . Câu này nói tổng quát. Dưới đây là đưa ra ví 

dụ. Hiện nay có người muốn hỏi, thật sự là nước có biết nói pháp hay không? Vấn đề 

này còn phải xem tính cá nhân. Bạn xem Ngài Tô Đông Pha khi dạo chơi ở Lô Sơn, 

Ngài nhìn thấy thác nước, dòng suối ở trên Lô Sơn, Ngài có nói hai câu, đó là sự cảm 

nhận của ông:  “Khê thanh tận thị quảng trường thiệt, sơn sắc vô phi thanh tịnh thân” . 

Như vậy khi nói ra, tại Lô Sơn của đất nước Trung Hoa, núi và nước đều là biết nói 

pháp. Hiện nay các nhà khoa học đã chứng minh cho chúng ta, không những là núi và 

nước đều biết nói pháp, mà tất cả mọi vật trong vũ trụ này đều biết nói pháp. Sự thật 

trong sáu nẻo của chúng ta, đặc biệt là ngũ trược ác thế, mê đã quá lâu rồi, mê đã quá 

sâu rồi, sáu căn của chúng ta hoàn toàn đã mất cảm giác, khiến cho chúng ta đối với sự 

huyền diệu của cảnh giới bên ngoài thì không biết gì. 

Trong mấy tháng trước đây, tôi có nhắc với chư vị đồng tu, tiến sĩ người Nhật Giang 

Bổn Thắng đã dùng khoảng thời gian tám, chín năm, dùng phương pháp khoa học để 

quan  sát  sự  kết  tinh  của  nước.  Ở  chỗ  này  chúng  tôi  nói  đến  nước,  ông  phát  hiện  ra 

nước bất luận là nước ở nơi nào, nước ở dưới biển, nước ở dưới sông hay nước ở trong 

giếng, nước máy  bình thường  của  chúng ta, nước có thể nhận  biết, bạn viết chữ cho 

nước, nước có thể đọc; nước có thể nghe, mở nhạc cho nước, nước có thể nghe, nó có 

phản  ứng;  ý  nghĩ  của  con  người,  nước  cũng  hiểu  được.  Chúng  tôi  xem  báo  cáo  thí 

nghiệm của ông, ông viết chữ cảm ơn, cảm tạ, dùng tiếng Nhật, dùng tiếng Hoa, dùng 

tiếng Anh hoặc là tiếng Đức, rất nhiều ngôn ngữ khác nhau để cho nước nhìn thấy, sự 

kết tinh của nước vô cùng đẹp. Sự kết tinh lúc đó là do nước hiểu được ngôn ngữ, bất 

luận là chữ viết của quốc gia nào, nước đều có thể hiểu hết. Nếu viết chữ với ý nghĩa 

- 213 - 

ngược  lại,  viết  là  đồ  đáng  ghét,  đồ  xấu  xa  cho  nước  xem,  thì  phản  ứng  kết  tinh  của 

nước vô cùng xấu xí. Họ cảm thấy vô cùng kinh ngạc, nước làm sao mà biết xem chữ 

được?  Các  loại  ngôn ngữ nước  đều  có  thể xem  được,  con người  chúng  ta xem  cũng 

không hiểu, nước xem thì hiểu được. Mở nhạc cho nước nghe, âm nhạc cổ điển thì hoa 

văn  hầu  như  rất  là  đẹp,  mở  ca  khúc  hiện  đại  thì  hoa  văn  của  nước  vô  cùng  xấu  xí. 

Nước hiểu được ý con người, tùy theo ý của con người mà nước thay đổi sự phản ứng. 

Phát hiện nước có năng lực này. Có vị đồng tu phát hiện trên mạng internet, mang bản 

báo  cáo  này  đến  cho  tôi  xem.  Vừa  xem  qua  tôi  liền  nghĩ  đến  ở  trong  “Kinh  Lăng 

Nghiêm”, Thế Tôn nói với chúng ta các pháp được sanh ra đều là do tâm hiện, tất cả 

nhân quả thế giới vi trần đều do tâm mà thành. Điều này Phật nói rất là rõ ràng, nhưng 

chúng ta đã sơ suất không chịu lưu ý đến. 

Tâm là gì? Tâm chính là bổn tánh, ở trong Phật pháp nói, đối với hữu tình chúng sanh 

thì gọi là Phật tánh, vô tình chúng sanh gọi là pháp tánh. Ở đây nước là khoáng vật. 

Thực vật, khoáng vật chúng ta gọi là pháp tánh. Phật tánh cùng với pháp tánh là cùng 

một tánh, tánh có, chính bản thân của nó vốn là có đầy đủ đức và năng, có đức năng. 

Cái  đức năng  này  là  không sanh không diệt. Nếu như chúng  ta dùng  tám  không  của 

“Trung Quán Luận” để nói, thì hoàn toàn khế hợp: Không sanh không diệt, không đến 

không đi, không một không khác, không thường không đoạn, bao gồm cả hư không. 

Hư không cũng là vật chất, hư không pháp giới sát độ chúng sanh, điều Phật nói ở đây 

lớn là nói đến thế giới, nhỏ là nói đến vi trần. 

Vi trần thì mắt thường của chúng không nhìn thấy được, ở trong Kinh Phật nói là cực 

nhỏ trong cái nhỏ. Hiện nay khoa học được xem là tương đối phát triển, phát hiện ra 

nguyên tử, điện tử, lạp tử, lạp tử còn có thể phân ra, nhỏ như hạt vi lượng, nó có phải 

là nhỏ nhất không? Tôi xem là chưa phải, vi trần nhỏ nhất,   cực vi chi vi, thiết bị khoa 

học hiện nay của chúng ta vẫn chưa có cách phát hiện ra. 

BÁO CÁO KHOA HỌC CỦA HOA KỲ 

Gần đây nền khoa học của Hoa Kỳ có một báo cáo, khiến cho chúng ta kinh ngạc vô 

cùng.  Bản  báo  cáo  này  được  các  vị  đồng  tu  dịch  thành  tiếng  Hoa  mang  đến  cho  tôi 

xem. Bản báo cáo nói lên ba sự việc. 

Thứ nhất, thời gian và không gian là giả không phải thật, ở trong một điều kiện 

nào đó, thời gian và không gian nhìn không thấy, là không có. Điều này cùng với 

những điều đã nói ở trong Phật pháp là tương ưng. Không gian không có thì khoảng 

cách cũng không có, không gian là khoảng cách. Các bạn rất quen thuộc với pháp sự 

tam thời hệ niệm, Ngài Thiền sư Trung Phong ở trong tam thời hệ niệm đã có nói như 

thế  này,  Tịnh  Độ  là  nơi  đây,  nơi  đây  là  Tịnh  Độ.  Điều  này  đã  nói  rõ  không  gian  là 

không có, thời gian đã không có, vậy vô lượng kiếp trước ở nơi đâu? Là ở ngay hiện 

tại ở trước mắt, vô lượng kiếp sau cũng ở ngay trước mắt. Các nhà khoa học là từ trên 

những lí luận này tính ra thì điều này là có thể. Họ nói ở trong một điều kiện nào đó, 

không gian và thời gian đều là bằng không. Là điều kiện gì vậy?  Ở trong  Phật pháp 

- 214 - 

chúng  ta  biết  được,  nếu  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  cả  thảy  đều  đã  tiêu  trừ thì 

cảnh giới này liền hiện ra. Không gian là từ nơi nào đến? Thời gian là từ nơi nào ra? 

Là từ nơi vọng tưởng phân biệt chấp trước mà biến hiện ra. 

Người  học  Phật  của  chúng  ta,  rất  nhiều  đồng  tu  đã  đọc  qua  “Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận”,  thời  gian  và  không  gian  ở  trong  “Bách  Pháp”  là  thuộc  về  pháp  gì?  Ở  trong 

“Bách Pháp” có nói là không nói về thời gian và không gian, nó nói về phương phân 

và thời phân. Thời phân chính là thời gian, phương phân chính là không gian. Phương 

chính là bốn phương. Bốn phương bốn chiều trên dưới chính là nói không gian, thuộc 

về bất tương ưng hành pháp. Bất tương ưng hành pháp thì không phải thật, không phải 

là sự thật, dùng ngôn ngữ hiện nay mà nói, nó là một khái niệm trừu tượng, không phải 

là sự thật. Bạn thấy ở trong Kinh Phật xem thời gian và không gian, trong quá khứ các 

nhà khoa học cho rằng thời gian và không gian nhất định là không thể thay đổi, bây 

giờ thì đã biết nó có thể thay đổi, không phải là vĩnh hằng. Chúng ta rất vui khi khoa 

học  đã  tiến  bộ,  có  thể  đem  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn  đã  được  nói  ở  trong  Kinh 

Phật đều có thể chứng minh. 

Phát  hiện  thứ  hai  chính  là  không  mà  có  thể  sanh  ra  có.  Sát  độ  chúng  sanh  hư 

không pháp giới này của chúng ta là từ nơi nào đến? Các nhà khoa học hiện nay cũng 

là từ nơi số học mà  có thể tính ra, từ không mà sanh ra có. Cái không này tuyệt đối 

không  phải  là  chân  không.  Ở  trong  cái  không  này  có  thể  sanh  ra  hiện  tượng,  có  thể 

sanh ra vật chất, nhưng mà vật chất vẫn sẽ trở về không, không sanh có, có sẽ quay trở 

về không. Việc này cùng với điều Thế Tôn đã nói trong “Kinh Lăng Nghiêm” về vũ 

trụ này, chân tướng của vũ  trụ là   “đương xứ  xuất  sanh tùy  xứ  diệt tận”.   Giáo lí  của 

Đại  Thừa  nói  rất  là  nhiều:   “Vô  minh  bất  giác  sanh  tam  tế” ,  “cảnh  giới  vi  duyên 

 trưởng lục thô” . Người học pháp Tướng tông đều biết điều này. Tuy là biết được, trên 

thực tế là hiểu còn nông cạn, hoàn toàn chưa biết được thấu đáo. Biết được thấu đáo 

thì xin chúc mừng bạn, bạn phải hiểu cho rõ ràng, cho minh bạch một cách chắc chắn 

mấy  câu  nói  này,  ở  trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  xem  bạn  là  pháp  thân  Bồ  Tát, tệ  lắm 

cũng là Viên Giáo Sơ Trụ trở lên, phá một phần vô minh, chứng một phần pháp thân. 

Cảnh giới này của bạn không những bạn đã vượt qua sáu nẻo luân hồi, mà còn vượt 

qua mười pháp giới. 

“Bách  Pháp  Minh  Môn”  là  một  quyển  sách  nhập  môn  của  Pháp  Tướng  Tông.  Pháp 

tướng là Đại Thừa chứ không phải Tiểu Thừa. Đại Thừa nhập môn là Viên Sơ Trụ Bồ 

Tát. Cho nên chúng ta tuy là đã đọc rồi, cũng thường xuyên giảng giải nghiên cứu thảo 

luận  với  nhau,  trên  thực  tế  là  vẫn  chưa  hiểu,  kết  cục  là  sự  việc  gì  cũng  không  biết. 

Nhưng sau khi bạn đã thật sự hiểu rồi, bạn sẽ thấy Kinh điển của Phật nói rất là đơn 

giản rõ ràng, nói rất là thấu triệt. 

 “Đương xứ xuất sanh tùy xứ diệt tận” , đây chính là nói không sanh ra có, có lại trở về 

không. 

- 215 - 

Điều  phát  hiện  thứ  ba  chính  là  nói  vũ  trụ  hình  thành  như  thế  nào.  Thời  gian 

không gian sát độ, giống như hiện nay chúng ta thấy trong khoảng không của vũ trụ có 

vô lượng vô biên tinh cầu tinh hệ. Thế giới mà Phật nói ở trong Kinh, thế giới là nói 

tinh hệ, trong mỗi một tinh cầu đều có vô số chúng sanh, động vật thực vật khoáng vật 

từ đâu mà có? Các nhà khoa học thì nói đây là do một vụ nổ lớn xảy ra. Họ phát hiện 

ra hiện nay vũ trụ vẫn không ngừng nở rộng ra. Vụ nổ lớn có bao nhiêu vật thể nổ? 

Cuối cùng là vật gì gây nổ? Hiện nay các nhà khoa học đã phát hiện, họ nói có một vật 

chất rất là nhỏ, cái vật chất này sau khi nổ tung ra thì biến thành cái vũ trụ hiện nay 

của chúng ta.  Họ gọi là điểm gốc, điểm gốc của vũ trụ. Cái điểm này bao lớn? Có phải 

ở trong Kinh Phật gọi là vi trần không? Rất là giống, nhưng chúng ta không thể xác 

định. 

Chúng ta lấy cái thí dụ này cũng hơi khó hiểu, giả sử chúng ta có một sợi tóc to như 

thế này, tóc của chúng ta, các bạn nhớ kĩ, cái này giống như một sợi tóc, đem sợi tóc 

này cắt ra, cắt ra thì đây là mặt cắt của sợi tóc, đây là đường kính của sợi tóc. Từ điểm 

này đến điểm này, đem cái điểm gốc mà xếp lên, xếp lên cái chỗ này, có thể xếp được 

bao  nhiêu điểm?  Là một  triệu, phía  sau còn có thêm  ba  ức ức ức.  Cái điểm  gốc này 

mắt thường của chúng ta nhìn không thấy, mặt cắt sợi tóc rất lớn, ở trên này phải xếp 

một triệu ức ức ức, mắt thường của chúng ta nhìn không thấy được. Huống chi là một 

sợi tóc được cắt ra, ở trong đường kính của một lớp cắt này xếp được một triệu ức ức 

ức cái điểm gốc. Những điểm gốc này đột nhiên nổ tung liền biến thành vũ trụ. 

Các bạn xem, hiện nay các nhà khoa học đã phát minh ra kỹ thuật vi mô, hiện nay các 

bạn nhìn thấy tinh thể của điện rất là nhỏ, là một mảnh nhỏ, ở bên trong có chứa rất 

nhiều  thứ,  chúng  tôi  cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc.  Bộ  Đại  Tạng  Kinh  của  chúng  ta 

nhiều đến như vậy, trên thực tế chúng ta có thể nén lại thành hai cái đĩa quang nhỏ như 

thế  này,  đó  chính  là  bộ  Đại  Tạng  Kinh.  Công  nghệ  khoa  học  này  nếu  đem  so  với 

nguyên điểm của vũ trụ thì vẫn còn kém quá xa. Cái nguyên điểm vũ trụ là một điểm 

nhỏ như thế, bên trong có chứa cả cái vũ trụ được chứa ở bên trong. Cái điểm đó mắt 

thường  nhìn  không  thấy.  Tuy  khoa  học  ngày  nay  rất  tiến  bộ,  kính  hiển  vi  cao  gấp 

nhiều lần cũng không nhìn thấy được, vì nó quá nhỏ. Có phải trong Kinh Phật nói là vi 

trần không? Điều Phật nói là thế giới vi trần, nhân tâm thành thể, bên trong của nó có 

thế giới. 

Ở trong “Kinh Hoa Nghiêm” Phật nói như thế này, ai có thể đi vào trong thế giới vi 

trần? Phổ Hiền Bồ Tát. Phổ Hiền Bồ Tát chẳng bị một chút chướng ngại nào, Ngài có 

thể đi vào thế giới vi trần. Thế giới vi trần bao lớn? Nó lớn giống như thế giới hiện nay 

của chúng ta, cho nên không có lớn nhỏ. Thế giới này của chúng ta không lớn, vi trần 

cũng chẳng nhỏ. Nhưng bạn nên biết ở trong thế giới vi trần vẫn còn có vi trần, ở trong 

vi trần có thế giới, cho nên thế giới là trùng trùng vô tận. Đây là cái gì? Đây là tánh 

năng, đây là bản tánh, nó xưa nay vốn là như vậy, ở trong Kinh nói pháp nhĩ như thị. 

Cho nên cái điểm gốc nhỏ như vậy, cái điểm gốc nhỏ này có thể thấy nghe hay biết. 

- 216 - 

Thấy nghe hay biết chính là cái tâm mà Phật pháp nói, nhân tâm thành thể, cho nên tất 

cả vật chất, vật chất là những gì? Vật chất là kết tinh của năng lượng. 

Khoa học hiện nay đã thừa nhận, năng lượng chính là tâm, tâm nó có bản năng, chúng 

ta gọi là đức năng, vạn đức vạn năng. Vạn đức vạn năng lớn như là thế giới, nhỏ thì 

như vi trần. Chúng ta biết được đạo lí này, hiểu được chân tướng vũ trụ này. 

Nước  là  vật  chất,  bản  thể  của  nó  chính  là  pháp  tánh,  đương  nhiên  là  nó  có  thể  thấy 

nghe  hay  biết.  Nó  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  hay  biết,  nó  có  gì  hiếm  lạ  chứ? 

Chẳng có kì lạ chút nào cả, pháp tánh mà. Từ trong kết tinh của nước đã chứng minh 

được vật chất có thể thấy nghe nhận biết. Về sau ngẫm nghĩ lại, họ đã làm rất nhiều rất 

nhiều thí nghiệm. Họ dùng cơm để thí nghiệm, một Trường tiểu học ở Đài Loan dùng 

bánh bao làm thí nghiệm, họ dùng táo dùng chuối, dùng những loại trái cây để làm thí 

nghiệm, cho nó xem chữ viết, cho nghe âm nhạc, truyền thông tin cho nó, kết quả là 

tất cả đều có phản ứng. Nó có phản ứng tốt với những điều tốt, nó phản ứng xấu với 

những điều không tốt, đây  không phải là những điều  Phật đã nói trong  Kinh  rồi  hay 

sao? Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, điều này Phật thường hay nói. Trong “Kinh Lăng 

Nghiêm” cũng có nói:  “Nhược năng chuyển vật tức đồng Như Lai” , cho nên cảnh tùy 

tâm chuyển. Đây là đạo lí nhất định. 

Nếu như bạn thật sự hiểu được đạo lí này rồi, bạn nên đối xử tốt với chính bản thân 

mình hơn nữa. Tại sao vậy? Cơ thể này của chúng ta chính là vật chất, vật chất là pháp 

tánh, mỗi một tế bào đều có thể thấy nghe hay biết. Bạn không đối xử tốt với bản thân 

mình  là  do  cái  gì?  Do  bạn  vọng  niệm  quá  nhiều  rồi,  phân  biệt  quá  nhiều  rồi,  chấp 

trước quá nhiều rồi, mỗi tế bào của bạn phản ứng đều là không tốt, cho nên bạn sẽ bị 

lão hóa, bạn sẽ bị bệnh, rồi sẽ chết. Sự việc không phải là như vậy sao? Nếu như bạn 

đối đãi  tốt với bản thân  bạn, tâm  của bạn  lương thiện, suy  nghĩ thiện, hành vi  thiện, 

phản ứng của mỗi tế bào của bạn đều là tốt, nó sẽ không bị suy yếu, mỗi một năm qua 

đi thì bạn lại càng trẻ ra, không phải mỗi năm mỗi già yếu đi. Phật pháp đã học rồi lập 

tức có tác dụng. Bạn phải hiểu rõ đạo lí này. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở  đây  chúng  ta  thông  thường  nói  là  lục  trần  thuyết 

pháp,  không  có  sự  khác  nhau.  Ngài  Trung  Phong  Thiền  sư  nói  chẳng  sai  chút  nào, 

Tịnh Độ tức nơi đây, nơi đây chính là Tịnh Độ. Tại sao Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

ở trong Kinh Phật đã giới thiệu cho chúng ta, xinh đẹp như vậy, trang nghiêm như vậy, 

do nguyên nhân gì vậy? Là tâm người ở nơi đó tốt, tâm của họ thanh tịnh, tâm của họ 

thiện lương, hết thảy tất cả vật chất đều trở nên thật là thanh tịnh, thật là thiện lương. 

Chính là đạo lí này. 

Thật ra vật chất hoàn toàn không có hai dạng, mà cùng một pháp tánh. Thế gian này 

của chúng ta lòng người không tốt, vẫn còn ác, tư tưởng không thiện,  tâm địa không 

thiện, hành vi không thiện, cho nên hết thảy vật chất của bạn, bao gồm cả thân thể của 

bạn tất cả đều trở thành bất thiện. Sự việc là như vậy. Học vấn chân thật ở trong Kinh 

Phật. 

- 217 - 

Trong khoảng thời gian gần đây, tôi đã liên lạc với Tiến sĩ Giang Bổn  Thắng, tháng 

tám ông sẽ đến thăm Úc châu. Tôi mời ông đến diễn giảng ba buổi, để ông chia sẻ cho 

chúng ta những điều tâm đắc trong tám - chín năm nghiên cứu của ông. Người khác 

nghe thì thấy rất là lạ, chúng tôi nghe thì thấy bình thường, cho rằng như thế nào? Ông 

ấy vừa phát hiện ra một chút khởi đầu, sự vi diệu thì vẫn chưa nhìn thấy. Hi vọng là 

qua  thí  nghiệm  khoa  học  này  có  thể  chứng  minh  điều  đã  nói  trong  Kinh  điển  của 

chúng ta là không sai. Đây thật sự là nền khoa học cao nhất. Hãy xem lại lời của chúng 

tôi nói. 

Điểm gốc của vụ nổ vũ trụ, theo lời của nhà khoa học, cái điểm gốc nhỏ như thế này, 

vụ nổ hình thành nên vũ trụ. Tôi xin hỏi lại một câu, vụ nổ xảy ra lúc nào? Họ không 

trả lời được vụ nổ xảy ra lúc nào. Thật ra, người học Phật chúng ta thì biết được, vụ nổ 

xảy ra lúc nào? Chỗ này vừa sanh, chỗ kia lại diệt. Vụ nổ xảy ra lúc nào? Là ngay bây 

giờ, vụ nổ xảy ra lập tức nó bị diệt mất, vụ nổ thứ hai lại xảy ra. Chúng ta nhìn thấy 

tướng tương tục. Tôi giải thích cho họ, họ vẫn hoài nghi. 

Tôi đưa cho họ một thí dụ. Tôi nói các bạn đã xem phim ảnh, hiện nay mọi người đều 

xem phim ảnh, thực tại mà nói, hiện nay truyền hình tương đối đã phổ biến, trước đây 

xem phim ảnh, điện ảnh. Dùng điện ảnh để thí dụ cho dễ hiểu, cái ống kính của máy 

chiếu phim vừa mở ra, có một tấm giống như tấm phim là phim chính được chiếu lên 

trên tấm màn bạc, bạn xem ống kính vừa mở ra thì cái hình này lập tức được chiếu lên 

tấm màn bạc, vậy có phải là ngay nơi đó sanh hay không? Chẳng có trước sau, tất cả 

các  cảnh  giới  là  đồng  thời  xuất  hiện,  đây  chính  là  nhất  thời  đốn  hiện,  ở  trong  Kinh 

Phật nói nhất thời đốn hiện, cảnh giới này. Ống kính vừa đóng thì không phải là nơi đó 

đã diệt tận hay sao? Bạn xem hai câu nói ở trong “Kinh Lăng Nghiêm”, đương xứ xuất 

sanh là ống kính mở ra, tùy xứ diệt tận là ống kính đóng lại, sau đó lại mở ra lần thứ 

hai. Mỗi một giây ống kính đóng mở 24 lần, chính là 24 lần đương xứ xuất sanh, tùy 

xứ diệt tận, mà đã đánh lừa được chúng ta rồi, chúng ta xem trên màn ảnh thì cho rằng 

nó là thật, thấy họ cười bạn cũng cười, họ khóc thì bạn cũng khóc, vậy là bạn bị nó 

chuyển rồi, cảnh giới của bạn đã bị nó chuyển rồi, bạn không thể chuyển được nó mà 

bị nó chuyển rồi. Trong mỗi một giây có 24 lần đương xứ xuất sanh tùy xứ diệt tận, 

chúng ta đã bị mê hoặc rồi, không biết được chân tướng của nhân sanh vũ trụ, từ ở chỗ 

này mà khởi tâm động niệm. 

Trên  thực tế, hiện  giờ  chúng  ta  đang  nói  đến  cái  điểm  gốc  này, sự  sanh  diệt  của cái 

điểm gốc, chính là vụ nổ của nó, từ không sanh ra có, sau đó lại trở về không. Trở về 

không là tùy xứ diệt tận, từ không sanh ra có là đương xứ xuất sanh. Bạn hãy bình lặng 

mà  thể  hội  cái  điểm  này.  Tốc  độ  của  nó  nhanh  đến  mức  nào?  Ở  trong  “Kinh  Nhân 

Vương” Thế Tôn nói với chúng ta, tốc độ này cực nhanh. Ngài nói một cái khảy móng 

tay có 60 sát na, chính là một phần 60 của cái khảy móng tay gọi là một sát na, trong 

một sát na này có 900 lần sanh diệt. Hay nói cách khác, trong một sát na thì sanh diệt 

900 lần, giống như máy chiếu phim mở đóng 900 lần. Như vậy chúng ta khảy móng 

tay, lúc tôi dùng lực khảy nhanh, thì trong một giây tôi có thể khảy bốn lần (tôi nghĩ 

- 218 - 

mọi người đều có thể làm được điều này). Bốn nhân 60 rồi nhân cho 900 thì vừa đúng 

hai lần mười vạn tám ngàn. Trong một giây thì có 216 ngàn lần đóng mở, bạn làm sao 

mà biết được cái thế giới này là giả? Chỉ có 24 lần là bạn đã bị mê hoặc rồi, vậy còn 

216 ngàn lần? Đây là cái gì? Là chân tướng của vũ trụ. 

Các  nhà  khoa  học nói  cái điểm  gốc  này  nổ  tung  ra, thật  sự  là  họ nói  đương  xứ xuất 

sanh. Câu nói này rất là hay, nó cũng giống như lời của Phật đã nói ở trong Kinh, nó 

không có trước sau, hiện giờ nói tiến hóa, họ đã phủ định thuyết tiến hóa rồi, nhất thời 

đốn hiện. Cái nhất thời đốn hiện này nói rất hay, rất tương đồng với lời của Phật nói ở 

trong Kinh. Cho nên bộ “Kinh Đại Bát Nhã” 600 quyển, tôi cũng đã chia sẻ với quí vị 

rồi,  600 quyển “Kinh Đại Bát Nhã” nói những điều gì? Chính là nói chân tướng của 

vũ trụ. 

Tổng kết của chân tướng, tôi tổng kết trong ba câu nói: Vô sở hữu, tất cánh không, 

bất khả đắc. Bạn phải thật sự hiểu được chân tướng sự thật thì tâm của bạn sẽ định, 

tuyệt đối là bạn không bị cảnh giới ở bên ngoài chuyển. Tại sao vậy?  “Phàm sở hữu 

 tướng giai thị hư vọng” . Với lại chúng ta nói sát na sanh diệt, thời gian của sát na quá 

dài. Cho nên ở trong Kinh Phật thường hay nói, bất tư nghì giải thoát cảnh giới. Lời 

nói đó là thật, bạn không có cách nào nghĩ ra, bạn không có cách nào để tư duy, cũng 

không có cách nào để  nói  được  rõ  ràng. Cảnh giới không  thể  nghĩ bàn, vô  cùng xác 

thực. Cho nên nếu bạn thật sự hiểu được đạo lí này, thật sự có thể nhập vào cảnh giới, 

bạn cần phải được giải thoát, cần phải được tự tại. Tại sao vậy? Có thể chuyển cảnh 

giới.  “Nhược năng chuyển cảnh tức đồng Như Lai”. 

Chuyển cảnh, điều đầu tiên là chuyển thân của chúng ta. Thân là hoàn cảnh gần sát với 

chúng ta, cái cảm giác đó đặc biệt là nhanh nhạy. Bạn một niệm tâm thiện thì tướng 

mạo của bạn sẽ thiện, một niệm tâm ác thì tướng mạo của bạn sẽ rất xấu, cũng giống 

như là sự kết tinh của nước vậy. Sự kết tinh của nước phải dùng kính hiển vi để xem, 

còn tướng mạo của chúng ta không cần dùng kính hiển vi. Lúc bạn hoan hỉ thì khuôn 

mặt rất dễ thương, trong lúc bạn đang tức giận thì rất là xấu, sẽ nhìn ra ngay lập tức, 

cho  nên bạn  phải  đối  xử tốt  với  bản  thân mình, luôn  luôn  sanh  tâm  hoan  hỉ, thường 

xuyên sanh tâm hoan hỉthì bạn sẽ sống lâu không già. Còn nếu bạn thường xuyên nóng 

giận thì bạn sẽ đoản mạng. Nhất định là cái đạo lí này. Chúng ta lấy tâm không thiện 

đối  xử  với  người,  ác  ý  đối  với  người,  người  ta  chịu  tổn  hại  ba  phần  mười,  bản  thân 

mình  bị  tổn  hại  bảy  phần  mười.  Vậy  là  tự  mình  làm  hại  mình.  Đây  là  người  thông 

thường không hiểu được chân tướng sự thật. Phật pháp chính là nói rõ chân tướng sự 

thật cho bạn. 

Tôi xin lấy một đoạn giảng ở phía trước xin giảng rõ lại, thì bạn sẽ hiểu được. Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc xem giống như là thần kì, không thể nghĩ bàn, làm sao mà có cái 

cảnh giới tốt như vậy chứ? Cái tốt này là thật, một chút cũng chẳng giả, chỉ cần tâm 

địa của bạn thiện, tâm địa thanh tịnh, thuần tịnh thuần thiện thì sát độ biến hiện ra là 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, là Thế giới Hoa Tạng. Cái sát độ mà chúng ta cư trú là 

ngũ  trược  ác  thế,  là  do  tâm  chúng  ta  không  thiện,  sát  độ  của  tâm  không  thiện,  tâm 

- 219 - 

không thanh tịnh biến hiện ra. Ý niệm của chúng ta vừa chuyển thì thế giới này sẽ thay 

đổi. Ngày nay mọi người đều biết thế gian này tai nạn rất nhiều, có thể hóa giải được 

không? Trên lí thuyết thì nói được, chỉ cần khi có ý niệm thiện thì tất cả được hóa giải. 

Cho nên Tiến sĩ Giang Bổn Thắng trong mấy năm liền đã đề xướng với toàn thế giới 

nên lấy tâm thương yêu để đối người đối sự đối vật, nên lấy tâm cảm ơn để đối nhân 

xử thế. Ông  nói nhìn từ  sự  kết  tinh  của nước,  đây  là  sự phản ứng  tốt đẹp  nhất. Ông 

thúc đẩy toàn thế giới. Đây là một việc làm tốt, nhưng mà làm không đủ triệt để. Cái 

gì không đủ triệt để? Những tài liệu của ông cũng có đĩa, có băng ghi hình, nhưng giá 

bán thì quá cao, phía sau lại còn có ghi sở hữu bản quyền, in ấn sẽ bị truy cứu. Điều 

này không được, cái này vẫn là không thiện, vẫn là không tịnh. Cho nên tôi phải tìm 

ông, tôi phải nói với ông, thuần tịnh thuần thiện thì bạn mới thật sự sửa đổi được bản 

thân của mình. Ông ấy không hiểu đạo lí này. Cho nên Phật pháp có thể giúp cho ông 

thâm nhập nghiên cứu, mở rộng lĩnh vực nghiên cứu, có thể giúp ông nâng cao cảnh 

giới. Tất cả phải buông bỏ xuống, quay về với pháp tánh, trong pháp Đại Thừa cũng 

thường nói là trở về với tự tánh. Trở về với tự tánh sẽ có sự viên mãn như nhau, mỗi 

loại mỗi kiểu đều viên mãn. 

Tự tánh của chúng ta ngày nay vốn là đã viên mãn rồi, nhưng tại làm sao chúng ta lại 

trở thành như thế này? Chính là mê mất đi tự tánh, tùy thuận phiền não, cho nên mới 

trở nên gian nan đau khổ như thế này. Tùy thuận pháp tánh thì được đại tự tại. Ông ấy 

tuy là nghiên cứu, nhưng mà ông ấy cảm thấy rất kinh ngạc, tại sao mà những thứ này 

cũng có thể thấy nghe hay biết. Ông cảm thấy rất là kinh ngạc. Cho nên tôi mới tìm 

ông ấy để giới thiệu, để cho ông ấy đọc Kinh Phật, cho ông ấy nghe các bài giảng Phật 

học của chúng tôi, ông ấy sẽ dùng phương pháp khoa học để cống hiến nhiều nghiên 

cứu hơn, để chứng minh lời của Phật đã nói ở trong Kinh, để cho xã hội đại chúng đối 

với  Phật giáo không nên nhìn  bằng quan điểm  kì  thị,  không nên  cho  rằng đây  là mê 

tín. Phật giáo là nền khoa học tối cao, khoa học hiện nay vẫn chưa theo kịp Phật pháp. 

Thí dụ mà Thế Tôn đã nêu ra, thứ nhất là nói hoặc nghe tiếng Phật Pháp Tăng, tiếng 

Tam  Bảo.  Trong  tiểu  bản  “Kinh  Di  Đà”  nói,  người  nào  nghe  tiếng  đó  tự  nhiên  đều 

sanh lòng niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Bản Kinh văn này chúng ta hầu như đã 

thuộc. Trong “Kinh A Di Đà” có nói, làm sao mà nghe được cái âm thanh này thì sẽ 

niệm Phật niệm Pháp niệm Tăng? Điều này nên nói rõ, điều khó khăn nhất khi chúng 

ta  nghiên  cứu  Kinh  điển  chính  là  không  thể  lí  giải  được  ý  của Phật.  Trong  bài  Khai 

Kinh Kệ nói  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” , câu này là quá khó. Ngày nay 

chúng ta đọc Kinh nghiên cứu giáo lí đều là hiểu sai ý nghĩa chân thật của Như Lai, đã 

giải sai ý nghĩa chân thật của Như Lai, đến nỗi danh từ Phật Pháp Tăng mà căn bản 

chúng ta vẫn không hiểu. 

Phật  là  gì?  Nghe  nói  Phật  thì  liền  nghĩ  đến  tượng  Phật, vậy  là  gay  go  rồi.  Nghe  nói 

pháp  thì  liền  nghĩ  đến  Kinh  điển,  nghe  nói  Tăng  liền  nghĩ  đến  người  xuất  gia.  Nếu 

cách  nghĩ  của  bạn  là  như  vậy  thì  tất  cả  chư  Phật  đều  rơi  nước  mắt,  ý  của  các  Ngài 

không phải như vậy. Ở trong Đàn Kinh, Lục Tổ Đại Sư của Thiền tông đã chỉ dạy cho 

- 220 - 

chúng  ta  một  phương  hướng  chính  xác.  Tam  bảo  là  gì?   Là  Giác  Chánh  Tịnh.  Bạn 

xem, Ngài truyền hương sám hối ở trong phẩm này nói, qui y Tam bảo là qui y tự tánh 

Giác, tự tánh Chánh, tự tánh Tịnh, cả thảy đều quay về với tự tánh. Cái tự tánh Tam 

bảo này, đây là cái đức mà tự tánh vốn có. Chúng ta nói đến đức năng, đây là thuộc về 

đức, tự tánh Tam bảo. Sau đó Ngài có giải thích, Phật chính là giác, giác mà không mê 

thì là Phật; Pháp chính là chánh, chánh mà không tà là pháp; Tăng chính là tịnh, tịnh 

mà không nhiễm là tăng. Ở chỗ này xin nói với quí vị, sáu căn của bạn tiếp xúc sáu 

cảnh ở bên ngoài, sáu cảnh giới này đều là pháp tánh. Điều này nên biết. 

Người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc không giống như chúng ta, chúng ta thấy sắc 

thì dùng nhãn thức để nhìn, bạn xem, tùy vào cái thấy. Tùy vào chính là khởi tâm động 

niệm,  chính  là  phân  biệt  chấp  trước,  đây  là  nhãn  thức thấy.  Sáu  thức,  bảy  thức,  tám 

thức  cùng nhau  khởi  tác  dụng. Người ở Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc  là dùng tánh 

thấy để thấy. Tánh thấy thấy tánh sắc, cho nên các Ngài là giác chánh tịnh, không phải 

nói vừa nhìn thấy thì liền niệm Phật  niệm Pháp niệm Tăng, như vậy là chúng ta làm 

sai  hết  rồi,  không  biết  là  sai  đi  đến  chỗ  nào.  Sáu  căn  của  họ  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên 

ngoài, họ không sanh phiền não mà sanh giác chánh tịnh. Sanh giác chánh tịnh, xin nói 

với quí vị, cái dấu tích sinh ra đều không có. Nếu bạn cho rằng thật sự sanh giác chánh 

tịnh, họ vẫn còn khởi tâm động niệm, vậy là sai rồi. Đây là cảnh giới không thể nghĩ 

bàn. Tại làm sao họ lại không sanh ra dấu tích? Tự tánh vốn dĩ là như vậy, vậy thì còn 

sanh ra cái gì nữa. Có sanh thì có diệt. Nó là thường hằng không gián đoạn, nó không 

sanh  không  diệt.  Là thuộc  về  cảnh  giới  này.  Hôm  nay  nói  với  quí  vị  về  sanh  diệt  là 

phương tiện mà nói, trên thực tế cảnh giới này nói ra không được, cho nên gọi là bất 

khả  tư  nghì,  không  có  cách  nào  tưởng  tượng,  không  có  cách  nào  nói  ra.  Nếu  có  thể 

tưởng  tượng,  có  thể  nói  ra,  thì  đã  rơi  vào  nghĩa  thứ  hai,  nghĩa  thứ  ba  rồi.  Ngày  nay 

chúng ta muốn học thì học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta từ ý thứ hai, ý thứ ba 

mà thể hội ý thứ nhất. Cái ý thứ nhất xác thực là không có cách để nói ra, cũng không 

có cách để tư duy. Chúng ta từ chỗ này mà lĩnh ngộ, mà thể hội thì bạn mới đạt được 

điều này. Ở trong Pháp chân thật tuyệt đối không phải thông qua ngôn ngữ thì bạn mới 

có thể đạt được, ngôn ngữ chỉ là phương tiện, bạn lợi dụng cái phương tiện này mà thể 

hội được sự chân thật, sau đó thì bạn mới biết được Phật Pháp Tăng là gì. Điều này 

mới bỗng nhiên đại ngộ. Phật Pháp Tăng một là ba, ba là một, nó là một thể, tuyệt đối 

không  phải  là  ba  thứ.  Cái  này  thuộc  về  tánh  đức.  Thấy  nghe  hay  biết  là  tánh  năng. 

Tánh đức và tánh năng đều là không sanh không diệt. Tánh đức vừa mở rộng, thì đức 

hạnh  vô  lượng  vô  biên,  không  những  là  những  điều  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói 

trong  49 năm  không rời khỏi  phạm  vi này, những điều  mà  mười phương  ba đời chư 

Phật đã nói cũng không rời khỏi phạm vi này. Đây là đại đức của tự tánh vốn có. Cái 

thấy nghe hay biết này là đại năng, tất cả chúng sanh đều có, cùng với chư Phật Như 

Lai không khác. 

Trong  “Phẩm  Xuất  Hiện”  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  rất  hay:   “Tất  cả  chúng  sanh 

 đều có đức tướng trí huệ của Như lai, nhưng vì vọng tưởng chấp trước mà không thể 

- 221 - 

 chứng đắc” . Câu này đã nói ra được cái gốc căn bệnh của chúng ta. Cái gốc căn bệnh 

của  chúng  ta  chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  những  thứ  này  sẽ  hại  chết 

bạn, hại bạn đời đời kiếp kiếp học Phật mà không thể vào được cửa. Cho nên quí vị tu 

học muốn trong một đời này thật sự khế nhập cảnh giới của Phật, điều này tôi thường 

hay  nói,  nói  cũng  đã  nhiều  năm,   bạn  nhất  định  phải  buông  xuống  tự  tư  tự  lợi,  phải 

buông  xuống  danh  vọng  lợi  dưỡng,  phải  buông  xuống  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần, 

phải buông xuống tham sân si mạn. Tại sao vậy? Những thứ này là chướng ngại đầu 

tiên cho bạn. Điều chướng ngại đầu tiên bạn không thể phá bỏ được, chỉ một chút xíu 

bạn  cũng  không  thể  nào  vào  được,  bạn  vĩnh  viễn  ở  ngoài  cửa.  Bạn  có  thể  thật  sự 

buông bỏ những thứ này xuống, thì bạn mới có thể khế nhập vài phần, nhưng mà lợi 

ích của vài phần này rất là lớn. Cho nên phải nhìn cho thấu, phải buông xuống được. 

Nhìn thấu là gì? Chính là hiểu rõ chân tướng sự thật, đây gọi là nhìn thấu. Hiểu được 

chân tướng sự thật, khoa học ngày nay tuy là chỉ phát hiện cái điểm này, nhưng mà đối 

với người học Phật chúng ta mà nói thì lợi ích vô cùng lớn. Chúng ta trước kia bao giờ 

cũng có nghi hoặc, có hoài nghi. Nghi hoặc ở trong pháp Đại Thừa là sự chướng ngại 

lớn nhất của Bồ Tát hạnh, cho nên thiện căn duy nhất của Bồ Tát là tinh tấn. Nghi thì 

chướng ngại sự tinh tấn của chúng ta, khiến cho chúng ta không thể tiến bộ. Một số 

công việc mà khoa học đã làm giúp cho chúng ta đoạn nghi sanh tín, chúng ta càng có 

tín tâm đối với Kinh điển. Tín tâm đã vững chắc rồi thì càng thanh tịnh. Điều này tốt, 

thật sự là khó được. Cho nên những điều chúng ta đã đạt được so với các nhà khoa học 

đạt được không biết là nhiều gấp bao nhiêu lần, họ chẳng có cách nào để so sánh. 

Phải hiểu được tâm niệm Phật, niệm pháp, niệm tăng, đó là đức năng tự tánh vốn có 

hiển hiện ra. Sự việc là như vậy. Lộ ra bên ngoài thì liền có tác dụng. Ở trên giáo mà 

nói câu này cũng là nói tổng quát, cũng là tổng cương lĩnh, Tam Bảo. Dưới đây là nói 

riêng, nói riêng chính là từ đức hạnh chung này diễn dịch thành vạn đức vạn năng, vô 

lượng đức năng là từ sự diễn biến này mà ra. 

Ở đây cũng chỉ đưa ra vài thí dụ, thứ nhất là nói Ba La Mật, âm thanh ba la mật. Trong 

sự nói riêng của câu thứ nhất nói ba la mật là dụng ý rất sâu, họ không nói cái khác mà 

nói điều này, vô lượng vô biên đức năng tha hồ mà nói  nhưng tại sao họ lại chọn ba la 

mật, đặt ba la mật ở vị trí thứ nhất? Giống như ở chỗ này, đặc biệt là người học Kinh 

giáo, phải phát tâm  kế  thừa huệ  mạng  của Phật  hoằng  pháp  lợi  sanh. Bạn  không thể 

không  để  ý, không  thể  không  học  ở  chỗ  này.  Trong  tất  cả  các  pháp,  điều  gì  là  quan 

trọng nhất? Bạn nên chọn ra điều quan trọng nhất. Điều gì là quan trọng nhất? Trong 

sự cảm nhận của mỗi người về điều đã mong đợi, đó chính là điều quan trọng nhất, là 

khế cơ, khế lí. Giác chánh tịnh là lí, điều dưới đây là coi trọng khế cơ. Khế cơ, Ba La 

Mật chính là quan trọng nhất. 

Ba La Mật là tiếng Phạn, ở trong Kinh cổ Đại đức dịch là đáo bỉ ngạn. Cái ý này cũng 

chưa rõ  ràng  lắm, nhưng  mà  cổ  nhân  không  có  quan  trọng. Đáo  bỉ  ngạn  chính là về 

đến  nhà.  Cũng  không  dễ  hiểu  lắm,  chúng tôi  xin  nói  lại  cách  khác,  mọi  người  sẽ  dễ 

hiểu: Cứu cánh viên mãn, cái này thì dễ hiểu. Ba La Mật chính là cứu cánh viên mãn. 

- 222 - 

Sự việc gì cứu cánh viên mãn? Mọi thứ đều cứu cánh viên mãn, không có cái nào mà 

không cứu cánh viên mãn. 

A Di Đà Phật! 



Tập 284 

Mọi thứ đều cứu cánh viên mãn. Điều  đầu  tiên  là  tướng  mạo. Bạn xem Phật nói ở 

trong  Kinh  Đại  Thừa,  không  phải  là  32  tướng  tốt  80  vẻ  đẹp,  màPhật  có  vô  lượng 

tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, đây là Ba La Mật. 

Điều thứ hai là thân thể viên mãn, thân thể không có sanh bệnh. Nếu sanh bệnh là 

không  viên  mãn.  Thân  thể  không  thể  già,  nếu  già  là  không  viên  mãn.  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, Thế Tôn vì chúng ta mà giới thiệu, hễ là người vãng sanh đến Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  thể  chất  đều  là  tử  ma  chân  kim  sắc  thân, là  cái  thân  kim 

cang bất hoại, viên mãn rồi. Cho nên bạn xem, các Ngài đặt Ba La Mật ở chỗ này có 

hợp lý không? Điều mà bạn mong cầu đều là phải khỏe mạnh, phải sống lâu, phải phát 

tài, muốn mọi thứ đều phải như ý, cái này đều là Ba La Mật. Tài sản ở trong tự tánh là 

tận hư không  khắp pháp  giới,  tại sao vậy?  Toàn  là  tự tánh tự nhiên biến hiện ra. Tự 

tánh biến hiện ra thì làm gì có đạo lý không thể thọ dụng được chứ! Của cải có cần 

mang  theo  trên  thân  không?  Không  cần.Cũng  giống  như  bạn  đang  ở  nhà  vậy,  bạn 

không đi  ra khỏi nhà, bạn  đang  ở nhà, vậy  bạn  có cần  mang  vàng  bạc châu  báu  vào 

thân  mình  hay  không?  Không  cần,  vì  dùng  không  được.  Hiện  giờ  cái  gì  là  nhà  của 

chúng ta? Biến pháp giới hư không giới là nhà của chúng ta. Bạn ở trong tận hư không 

khắp  pháp  giới  thì  trên  người  không  cần  mang  theo  tiền,  mọi  sự  thọ  dụng  đều  là  tự 

nhiên. Điều này nói lên cái gì? Là nói về tài sản, vậy là bạn thật sự phát tài rồi. Ở đây 

dùng khoa học để mà nói thì có thể nói thông.Bởi vì đức năng của bạn khôi phục,bạn 

cần tất cả nhu cầu về vật chất (hiện nay khoa học đã biết vật chất là năng lượng biến 

hiện ra, năng lượng biến khắp hư không pháp giới, điều này mọi người thừa nhận),nếu 

như  bạn  có  năng  lực,  lấy  năng  lượng  biến  hiện  thành  những  thứ  bạn  cần  dùng.Tôi 

muốn uống nước, tôi liền lấy năng lượng biến thành nước, biến thành cái ly, tôi liền 

thọ hưởng. Lúc tôi không cần, thì cái ly và nước lại biến thành năng lượng, không còn 

nữa. Giống như làm ảo thuật vậy, tự nhiên biến hiện. Ăn mặc chính là như vậy, muốn 

ăn món gì, thì thức ăn bày ra ở trước mặt, biến hóa mà ra, tùy theo suy nghĩ của bạn 

mà  biến.  Dùng  xong  rồi,  không  cần  nữa  thì  cả  thảy  đều  không  còn  nữa,  không  cần 

thiết phải rửa bát rửa đĩa, có rất nhiều chỗ không cần thiết để bố trí đồ dùng gia đình. 

Bạn  nói  xem,  thật  là  phiền  phức.  Đó  là  không  nói  những  người  giàu, người  giàu  thì 

muốn cái gì thì có cái đó. Sau khi dùng xong rồi cả thảy đều trở về không, tất cả trở về 

không.Cái này chân thật là giàu sang. Thế giới Cực Lạc là giống như vậy đó. 

Thực tế thì Thế giới Cực Lạc không cần phải nói, mà ở trong lục đạo này của chúng ta, 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta về cõi Trời Dục Giới, tầng Trời Dục Giới thứ 

năm là có cái năng lực này. Tầng trời thứ năm là Trời Hóa Lạc, tất cả sự thọ dụng của 

- 223 - 

họ  là  biến  hóa  mà  dùng.  Phước  báo  của  tầng  trời  thứ  sáu  thì  lớn  hơn,  bản  thân  họ 

không cần phải biến hóa, họ cần cái gì thì tầng trời thứ năm biến hóa ra để cúng dường 

cho họ. Cõi Trời Dục Giới tầng thứ năm và tầng thứ sáu đã là thọ hưởng tất cả vật chất 

đều là tùy tâm mà biến hóa, khi không cần dùng nữa thì cả thảy đều mất hết, cả thảy 

đều không còn, đều được cái cảnh giới này rồi, huống chi là Trời Sắc Giới và Vô Sắc 

Giới, cảnh giới càng lên cao hơn. Cảnh giới của Phật Bồ Tát thì không cần phải nói. 

Đây mới thật sự là sự cứu cánh viên mãn, nói tổng quát là trí huệ viên mãn.Đây đều là 

tự  tánh  vốn  có.  Trí  huệ  viên  mãn,  đức  năng  viên  mãn.  Đức  năng  là  năng  lực.  Con 

người ở thế gian này của chúng ta thông thường tín ngưỡng tôn giáo tán thán Thượng 

đế, tán thán thần linh không gì không biết, không gì không thể. Nếu như bạn đã minh 

tâm kiến tánh rồi, vậy thì bạn cái gì cũng biết, cái gì cũng có thể, đức năng của bạn 

viên mãn rồi. 

Điều  thứba  là  tướng  hảo  viên  mãn.Tướng hảo chính là ngày nay chúng ta nói đến 

phước báu. Phước  báu  của bạn viên  mãn. Bạn xem, tất  cả  chúng sanh trong sáu nẻo 

đều không ngoại lệ, có ai mà không cầu khỏe mạnh sống lâu? Ai mà không cầu giàu 

sang? Ai mà không cầu trí huệ? Ba điều này là vốn đã có sẵn từ ở trong tự tánh, chẳng 

thiếu  một  chút  nào  cả,  mà  còn  bình  đẳng  nữa.  Chúng  sanh  và  Phật  chẳng  phải  là 

hai.Phật hiện tại đã đạt được sự thọ dụng này, Ba La Mật hiện tiền.Hiện tại chúng ta 

chưa được thọ dụng, không đạt được sự thọ dụng,Phật đã nói là do chúng ta mê mất đi 

tự tánh. Khổ ở tại chỗ này.Làm sao mà mê vậy? Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

khiến  cho bạn mê. Rời xa vọng tưởng, phân biệt, chấp trướcbạn sẽ đại triệt đại ngộ. 

Lời  nói thì  rất là  dễ,  trên thực tế  làm  rất  khó. Không  cần  nói là  vọng  tưởng, chỉ  nói 

chấp trước thôi, bạn có thể buông bỏ được không? Quả nhiên đối với thế xuất thế gian, 

tất cả người,tất cả vật bạn không còn chấp trước nữa, vậy xin chúc mừng bạn, bạn đã 

vượt ra khỏi sáu nẻo luân hồi rồi.Sáu nẻo luân hồi là đến như vậy đó. Chỉ cần bạn có 

chấp trước thì bạn không ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Chấp trước buông xuống được thì 

vượt khỏi sáu nẻo luân hồi, phân biệt buông xuống được  thì vượt qua mười pháp giới, 

vọng tưởng buông xuống được thì bạn chứng được Phật quả cứu cánh viên mãn. Đây 

là nói tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc. 

Đây là nói Ba La Mật.Ở trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có nói (điều ông 

nói cũng là nói đến cứu cánh), Ba La Mật dịch thành đáo bỉ ngạn, cũng dịch là độ vô 

cực, hoặc là dịch thành sự cứu cánh.Cách dịch này dịch rất là hay, tại sao vậy? Phật 

Pháp Tăng là lý cứu cánh, lý tự tánh vốn đầy đủ, Ba La Mật là sự cứu cánh. Cách nói 

này rất hay. Đây là hành môn của Bồ Tát, là nguyên tắc nguyên lý tối cao, có thể cứu 

cánh tất cả, tự hành hóa tha.Hiện tại tôi nói đến công việc, bạn có thể tự hành hóa tha, 

công việc có thể làm được viên mãn.Đây chính là Ba La Mật thanh. 

Câu tiếp theo là  “chỉ tức tịch tĩnh thanh” .  “Chỉ”  là đình chỉ,  “tức”  là tức diệt, là nói 

điều gì? Là nói sự trái ngược với tánh đức. Những điều gì là trái ngược với tánh đức? 

Ở trong Phật giáo Đại Thừa chúng ta thường nhìn thấy, khởi tâm động niệm phân biệt 

chấp trước.Khởi tâm động niệm là  mê hoặc, chính là vọng tưởng, ở trong Kinh luận 

- 224 - 

cũng gọi là vô minh.Khởi tâm động niệm là vô minh, vô minh là phiền não, phân biệt 

là trần sa phiền não, chấp trước là kiến tư phiền não.Những thứ này thì phải chỉ, phải 

tức, hoàn  toàn là  trái ngược  với tự  tánh. Vậy  bạn  muốn  hỏi, tại  sao trái ngược?  Trái 

ngược vào lúc nào? Vậy thì chúng ta thông qua sự tu hành mà hồi phục. Hồi phục điều 

này thật là không dễ. Sau khi hồi phục rồi có bị nhiễm ô không? Vấn đề này ở trong 

Phật giáo Đại Thừa gọi là đại vấn căn bản, đây không phải là vấn đề nhỏ mà là vấn đề 

lớn, thật ra rất nhiều người chúng ta đều có vấn đề này. Vấn đề này chưa nhận được sự 

giải đáp. 

Thực tại mà nói, năm xưa lúc Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, tôn giả Phú Lâu Na 

đã hỏi giúp chúng ta. Trong quyển bốn của “Kinh Lăng Nghiêm”, Ngài đã hỏi về vô 

minh.Chúng ta vốn là chẳng có vô minh, tại vì sao lại bị vô minh? Vô minh khởi lên 

lúc nào vậy? Chúng ta thông qua việc tu hành, sau khi vô minh đoạn rồi, vậy là thành 

Phật rồi. Sau khi thành Phật rồi còn khởi vô minh nữa hay không? Thế Tôn trả lời vô 

cùng hay.Vô minh có sự bắt đầu hay không? Không có sự bắt đầu. Nếu như có sự bắt 

đầu, đó chính là sự thật, điều đó không gọi là vọng tưởng. Vọng tưởng, vọng thì không 

phải là chân. Thế Tôn vẫn lo sợ chúng ta nghe mà chẳng hiểu ý của Ngài đã nói, nên 

Ngài  đưa  ra  một  thí  dụ,  anh  chàng  Diễn  Nhã  Đạt  Đa nhận  lầm ảnh.  Kiểu  thí  dụ  này 

trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta thường hay  mắc phải. Lúc chúng tôi còn là 

học sinh, đại khái là khi mà chúng tôi còn là học sinh, cùng với học sinh thời này thì 

không  giống  như  nhau.  Thời  học  sinh  của  chúng  tôi  lúc  đó  nhà  trường  quản  lý  rất 

nghiêm ngặt, buổi sáng nhất định phải đến trường đúng giờ, đến trường học phải tham 

gia nghi thức chào cờ, học sinh mặc đồng phục và phải đội mũ. Thật sự là có học sinh 

trong lúc vội vã, mũ thì đã đội ở trên đầu nhưng đi khắp nơi hỏi: “Các bạn có thấy cái 

 mũ của tôi ở đâu không?” ,hoảng hốt đến cực độ. Mọi người nói: “Mũ của bạn không 

 phải  đang  đội  trên  đầu  sao?”.   Chẳng  khác  gì  chuyện  của  chàng  Diễn  Nhã  Đạt  Đa. 

Bạn nói xem là họ mê lúc nào vậy? Cho nên Phật nói những lời này, chúng ta nên tỉ mỉ 

mà thể hội mà tham cứu, thì bạn mới có thể hiểu được cuối cùng là Phật nói điều gì, 

dạy cho chúng ta điều gì, chúng ta cần phải học như thế nào. 

Trên  thực  tế,  điều  khó  khăn  nhất  của  chúng  ta  chính  là  nghi  vấn  của  chúng  ta  quá 

nhiều. Lúc bạn không có những điều nghi vấn này, lập tức tất cả ý niệm đều dừng lại 

thì bạn liền khôi phục, bạn liền phá mê khai ngộ. Tại vì sao không khai ngộ? Chính là 

có quá nhiều điều nghi ngờ,nhất định là phải truy tìm nguồn gốc bạn mê lúc nào vậy, 

nghĩ ngợi lung tung.Bạn phải dẹp bỏ cái vọng niệm này. Vọng niệm của bạn khư khư 

không bỏ được, nghe được Phật pháp lại càng tăng thêm vọng niệm.Bạn nói xem,Phật 

thật  là  khó  làm,thật  khó  dạy.Cho  nên  là  thượng  căn  lợi  tríNgài  mới  dễ  dạy,  vẫn  còn 

một hạng là hạ ngu dễ dạy, là họ chẳng có điều nghi ngờ, dạy họ làm thế nào thì họ 

làm  như  thế  đó,  thường  là  dễ  thành  tựu  nhất.Có  một  hạng  người  không  cao  cũng 

không thấp, số người này thì lại đông, cho nên Thích Ca Mâu Ni Phật mới giảng Kinh 

thuyết pháp suốt 49 năm, chính là giảng cho những người như thế này. Thượng căn lợi 

trí chỉ cần một - hai giờ đồng hồ là giải quyết được rồi, đâu có cần thời gian nhiều như 

- 225 - 

vậy. Cho nên chúng ta học cho tốt, ngoan ngoãn một chút, đừng khởi vọng tưởng, biết 

nghe lời. 

Cho nên từ  “chỉ”  này, hiện giờ đang ở trước mắt chúng ta, nói thật ra chúng ta muốn 

dừng vọng niệm phân biệt chấp trước thì chẳng có dễ.Thực sự người thượng thượng 

căn họ làm, họ có thể dừng được sự chấp trước, tất cả đều không còn chấp trước nữa. 

Bạn nhìn xem,sáu nẻo luân hồi đều vượt qua được. Chúng ta có thể làm được không? 

Làm  không  được.  Làm  không  được  thì  chúng  ta  bất  đắc  dĩ  cho  qua  để  cầu  thứ 

yếu.Chúng ta ngày nay phải dừng cái gì? Dừng cái ác, điều xấu ác phải dừng lại. 

Điều xấu ác ở nơi nào? Tôi nghĩ cái này không khó hiểu, trong Kinh điển Đại Thừavà 

Tiểu Thừa, Phật đều có tiêu chuẩn. Tam qui gọi là phản tà tam quy, mặt trái của giác 

chánh tịnh thì chúng ta không khó hiểu. Giác chánh tịnh thật sự là chúng ta không đạt 

được, nhưng mặt trái của nó hàng ngày chúng ta theo đuổi. Mặt trái là cái gì? Là mê 

mà  không  giác,  chúng  ta  hàng  ngày  vẫn  theo  đuổi,  tà  mà  không  chánh,  nhiễm  mà 

không tịnh, không phải chúng ta hàng ngày theo đuổi nó hay sao? Đó là theo đuổi mặt 

trái. Theo đuổi mặt tích cực là Phật Bồ Tát, ngược lại với Phật Bồ Tát chính là đông 

đảo chúng sanh chúng ta.Phật Bồ Tát các Ngài đối với tất cả người sự vật thật sự là 

thuần  thiện.  Thuần  thiện  chính  là  thập  thiện  làm  được  đến  viên  mãn  nhất,  cứu  cánh 

nhất. Điều chúng ta làm ngày nay đều là thập ác, thân đã gây ra sát-đạo-dâm, khẩu thì 

vọng ngữ-lưỡng thiệt-ỷ ngữ-ác khẩu, niệm tham-sân-si.Chúng ta ngày nay phải công 

phu cấp bách chính là để dừng mười ác, điều này không nên làm nữa. Dừng lại nhất 

định là không thể dừng được trọn vẹn, bạn có thể dừng lại một phần thì bạn được một 

phần phước báu, bạn có thể dừng lại hai phần thì bạn được hai phần phước báu. Nên 

nghiêm túc mà làm. Cho nên điều mấu chốt quan trọng nhất của việc học Phật chính là 

bạn  phải  xây  dựng  một  tư  tưởng  học  tập  đúng  đắn,  vậy  thì  mới  khẳng  định.  Tất  cả 

chúng sanh đều có Phật tánh.Bản thân tôi là chúng sanh, tôi có Phật tánh. Bạn phải 

khẳng  định  cái  điểm  này.Tất cả vạn vật đều có pháp tánh.Phật tánh cùng với pháp 

tánh là một. Bạn phải chắc chắn. 

Chúng ta ngày nay đã mê mất tự tánh rồi. Hiện nay công việc chúng ta cần phải làm là 

làm sao để khôi phục tự tánh, mượn lời của Nho gia để mà nói là bạn phải khẳng định 

bản tánh con người vốn là thiện,  “nhân chi sơ tánh bổn thiện” , bạn phải khẳng định 

điều  này.  Hết  thảy  những  điều  bất  thiện,  bất  thiện  là  tập  tánh,  là  nhiễm  ô,  bản  tánh 

chắc chắn là không có nhiễm ô, bản tánh là giác chánh tịnh. Tôi hiện nay làm sao đem 

cái  tập tánh này  quay đầu  lại, thay  đổi  khôi  phục  thành bản  tánh  thì việc học  tập đã 

được viên mãn, vậy là chứng được Ba La Mật Đa rồi, vậy là chẳng có gì khác với chư 

Phật pháp thân Bồ Tát. 

Bạn muốn hỏi, vậy thì cần phải tu trong bao lâu mới có thể hồi đầu lại được? Mỗi một 

người  căn tánh không như nhau,  điều này  Phật đã  có nói, thiện  căn phước đức nhân 

duyên  của  mỗi  người  không  giống  nhau.Có  thiện  căn  thì  thuận  lợi,  phước  đức  nhân 

duyên rất sâu dày, họ chỉ cần vài tháng hoặc hai - ba năm là thành tựu rồi. Điều này ở 

trong lịch sử đất nước ta cũng có không ít người. Huệ Năng Đại Sư là một trường hợp 

- 226 - 

nổi bật nhất, Ngũ Tổ ấn chứng và truyền y bát cho Ngài, lúc đó Ngài 24 tuổi. Điều này 

chứng minh rằng Ngài đã đại triệt đại ngộ, đã minh tâm kiến tánh, ở trong Phật pháp 

Đại Thừa Viên Giáo, mức thấp nhất là Bồ Tát Sơ Trụ trở lên, sự thật là vượt qua lục 

đạo,  vượt  qua  mười  pháp  giới  rồi.  Đây  là  thiện  căn.  Thiện  căn  mà  kém  một  chút,  ở 

dưới hội của Lục Tổ, trong những học trò đó chúng ta nhìn thấy có người khoảng  ba - 

năm năm thì khai ngộ, có người thì tám năm-mười năm khai ngộ, có người là 20 năm - 

30 năm khai ngộ, vẫn có người 40 năm - 50 năm mới khai ngộ. Vậy thì thọ mạng phải 

dài, thọ mạng mà không dài thì không thể được, vì chưa khai ngộ thì thọ mạng đã hết, 

vậy thì không thể được rồi. Nói một cách tổng quát, chính là phải buông xuống được, 

điều này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Không buông xuống được thì bị thiệt thòi lớn 

rồi.  Mọi  thứ đều  phải  buông  xuống,  để  tâm  của  bạn  vĩnh  viễn  duy  trì  sự  thanh  tịnh, 

thân mãi mãi duy trì sự ung dung,bất luận là ở trong hoàn cảnh nào, nhất định không 

có sự căng thẳng. Căng thẳng là không thể được, thân tâm sẽ bị tổn thương nặng. Rất 

là ung dung, rất là thoải mái, thản nhiên như không, tại vì sao?  “Phàm sở hữu tướng 

 giai thị hư vọng” , bạn cần gì mà phải nghiêm túc như vậy? 

Lần này tất cả các vị đều chứng kiến chứng bệnh truyền nhiễm SARS, mọi người trên 

toàn cả thế giới đều căng thẳng lên thật là đáng thương. Rất nhiều người đến tìm tôi 

(hình như trong lúc giảng Kinh tôi cũng đã nói không ít lần, nói ít nhất là khoảng mười 

lần), tôi nói: “Chỉ là chuyện nhỏ mà thôi” . Bệnh SARS này làm sao mà xuất hiện vậy? 

Vi khuẩn mang nguồn gốc bệnh độc. Chúng tôi muốn hỏi, vi khuẩn bệnh độc từ đâu 

mà xuất hiện? Là con người chúng ta truyền cho nó, nguồn gốc bệnh độc của chúng ta 

ở trong thân tâm của chúng ta, tham sân si tam độc, chúng ta truyền nhiễm bệnh độc 

cho nó, xong rồi nó lại truyền nhiễm cho con người. Điều này chẳng có kỳ lạ một chút 

nào cả. Nó độc, chúng ta còn độc hơn nó, cho nên nó có thể hại được chúng ta không? 

Không thể hại được. Sự thật là như vậy. Bạn hiểu được Phật pháp thì vấn đề này bạn 

có thể giải quyết được, chỉ là chuyện nhỏ mà. 

Triển khai chưa được bao lâu, tôi đang ở Úc Châu, có một hôm tôi đang ở Canberra, vị 

Đại sứ quán Trung Quốc ở Úc mời tôi đi dùng cơm, cũng có bàn đến vấn đề này. Ông 

nói với tôi, bệnh SARS hiện nay đã biến đổi chủng loại lần thứ sáu rồi. Lần cuối tôi 

nghe nói hình như khoảng đến lần thứ mười mấy rồi, càng biến đổi càng nguy hiểm. 

Điều này cùng với lời Phật nói trong Kinh là hoàn toàn như nhau, chẳng có chút kỳ lạ 

nào. Tại sao càng thay đổi càng nguy hiểm? Tại vì con người chúng ta đối với nó với 

cái  tâm  độc  hại,  chúng  ta  muốn  giết  sạch  loài  vi  khuẩn  này,  muốn  tiêu  diệt  loại  vi 

khuẩn  này.Suy  nghĩ  độc  hại  này  nó  mà  tiếp  nhận  được  thì  độc  tố  của  nó  càng  tăng 

trưởng thêm, chống đối lại, cho nên càng ngày càng độc. Chẳng biết dùng tâm thiện 

lương để đối xử với nó. 

Vi khuẩn có thể bị diệt sạch hết không? Không thể.Tại sao vậy? Pháp tánh của nó, thể 

của  nó  là  pháp  tánh,  pháp  tánh  là  bất  sanh  bất  diệt, bạn  làm  sao  mà  có  thể  tiêu  diệt 

được nó chứ? Nó chỉ có thể thay đổi chứ không thể tiêu diệt. Cùng cái đạo lý như vậy, 

con người chúng ta cũng là bất sanh bất diệt, chỉ có thay đổi mà thôi. Thân thể là vật 

- 227 - 

chất, thời gian tồn tại của vật chất không lâu, thân thể có sanh diệt, linh tánh của bạn 

thì không có sanh diệt. Phật giáo của chúng ta nói chết rồi thì đi đầu thai, nó có bị diệt 

đâu?  Nó  không  có bị  diệt. Loại vi khuẩn  này  cũng giống như vậy, diệt  không  được, 

cho nên phải đối xử thiện với nó, dùng tâm thiện đối xử với nó, tâm thương yêu đối xử 

với nó, độc tố của nó sẽ được hóa giải, nó sẽ trở thành loài vi khuẩn tốt, có lợi ích cho 

con người. Tôi đã nói rất nhiều lần. 

Loại dịch bệnh này mỗi năm đều có, trong lịch sử của Trung Quốc có ghi chép lại rất 

nhiều. Thời kỳ phát dịch bệnh đại khái là vào khoảng giao mùa xuân - hạ và giao mùa 

thu - đông, vào lúc tiết trời thay đổi, dễ dàng có loại dịch bệnh này phát sinh. Bạn phải 

tự  mình  biết  hóa  giải.  Hóa  giải  không  cần  thiết  phải  dùng  thuốc,  dùng  ý  nghĩ  ý 

niệmcủa bạn. Bạn dùng thiện ý đối xử với vi khuẩn này, vi khuẩn bệnh này sẽ kết tinh 

vô cùng đẹp, độc tố sẽ không còn. Tuyệt đối không thể dùng tham sân si. Sử dụng cái 

độc này vậy là độc càng tăng thêm độc, như vậy là không được. Không thể dùng độc 

để trị độc. Chúng ta nhất định phải hóa giải cái độc cho nó. Cho nên nền y học Trung 

Quốc  có  cách  dùng  độc  để  giải  độc,  giải  độc,  hóa  giải,  không  giống  như  tây  y.  Tư 

tưởng  ý  niệm  của  tây  y  thì  không  có  giống,  họ  là  tiêu  diệt,  diệt  độc.  Cái  này  phiền 

phức  lớn  rồi.  Bạn  tiêu  diệt  nó,  nó  sẽ  báo  thù  bạn,  nó  cũng  tiêu  diệt  bạn,  vậy  là  trở 

thành thù địch rồi. Cho nên oan gia nên giải không nên kết, không nên kết oan gia với 

loại vi khuẩn này, nên làm bạn tốt với loại vi khuẩn này, cùng sống hòa bình với nhau, 

chúng ta hợp tác lẫn nhau. Bạn xem, cái ý nghĩ này tốt nhiều. Ý nghĩ này vừa truyền 

cho nó thì nó lập tức tiếp nhận, lập tức được hóa giải.Cho nên,sự việc này là chuyện 

bình thường. 

Tương lai vẫn sẽ có dịch bệnh, so với dịch SARS còn nguy hiểm hơn, các bạn đã học 

phương pháp này rồi, các bạn có thể tự giải độc cho bản thân mình. Tâm địa thanh tịnh 

sẽ không bị lây nhiễm bệnh, tâm địa từ bi thì hóa giải được độc tố này, cho nên mọi 

người nên tu tâm thanh tịnh, tu tâm từ bi, thuần tịnh thuần thiện thì có độc tố như thế 

nào, đến khi gặp bạn đều bị hóa giải hết, sẽ chẳng có việc gì. 

Một số người nói những động vật nhỏ có mang mầm bệnh, chúng ta thường hay gặp 

nhất là loài gián, ruồi nhặng, muỗi mòng, kiến chuột, thường xuyên nhìn thấy nhất ở 

trong  thành  phố.  Chúng  tôi  ở  Úc  châu,  cùng  với  những  loại  động  vật  nhỏ  này  sống 

chung với nhau rất tốt. Chúng tôi nhìn thấy các động vật nhỏ này liền chấp tay lại nói 

“tiểu Bồ Tát”. Các con vật đều biết, chúng không phải là không biết. Chúng tôi sống 

chung hòa bình, chúng tôi hợp tác với nhau. Lúc chúng tôi mới đến chỗ đó thì có mua 

một căn nhà, loại động vật nhỏ này rất nhiều. Bởi vì tôi không thường xuyên cư trú ở 

nơi đó, tôi bảo sư Ngộ Khiêm trông nhà. Tôi nói, sư ở đây tu hành cho tốt, đối xử tốt 

với cây cối động vật; nếu như sau một năm mà vẫn còn nhiều như thế này, chứng tỏ 

rằng sự tu hành của sư chưa tốt. Thật sự tu hành tốt thì những động vật nhỏ này dần 

dần sẽ giảm đi.Căn nhà đó chúng tôi mua lại tính đến hiện nay là khoảng ba năm, hiện 

nay hầu như chúng hoàn toàn không còn nữa, cho nên tôi nói: “Không tệ, sư tu hành 

 rất tốt thì giống như thế này” . Nhất định không thể có cái ý nghĩ giết hại chúng, truy 

- 228 - 

đuổi chúng. Chúng hiểu được, với lại chúng biết hợp tác, chúng ta yêu thương chúng 

thì chúng cũng yêu thương chúng ta, chúng ta ghét chúng thì chúng cũng ghét chúng 

ta,  chúng  ta  hận  chúng  thì  chúng  cũng  hận  chúng  ta,  chúng  ta  giết  chúng  thì  chúng 

cũng đến giết chúng ta. Sự việc này phiền phức lớn rồi. Cho nên nhất định không nên 

gây thù oán. Chúng tôi gọi là Bồ Tát kiến, Bồ Tát gián, cả thảy đều là Bồ Tát, bình 

đẳng như nhau. Chúng ta  tu  “Phổ  Hiền Bồ  Tát  Thập  Đại  Nguyện  Vương”, đây  là  lễ 

kính  chư  Phật.Loài  gián  kiến  ở  đây  cũng  đều  là  chư  Phật.Chúng  cũng  là  chúng 

sanh.Đã là chúng sanh thì chúng cũng có Phật tánh, tương lai đều sẽ thành Phật. Tất cả 

chúng  sanh  đều  là  Phật  tương  lai.Chúng  ta  nên  nhớ  kỹcâu  Phật  vị  lai  này.  Chúng  ta 

đắc tội với chúng tức là đắc tội với Phật vị lai, chúng ta muốn giết chúng vậy chính là 

giết  Phật  vị  lai.  Nhất  định  là  không  thể.  Nên  dùng  thiện  hạnh  thiện  tâm  thiện  ý  thì 

chúng sẽ báo lại điều thiện.Chúng đi vào trong phòng để tìm  thức ăn, chúng tôi biết 

được,  chúng  tôi  đặt  những  thứ  mà  chúng  muốn  ăn  ở  ngoài  sân,  rồi  nói  với 

chúng: “Thức ăn của bạn được đặt ở ngoài sân, hoàn cảnh ở đây là nơi chúng tôi sinh 

 hoạt,  bên  ngoài  là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  các  bạn,  hai  bên  chúng  ta  chiếu  cố  lẫn 

 nhau, không nên xâm phạm” . Thật là chúng hiểu được. Thực vật, các loại hoa cỏ này, 

chúng ta chăm sóc cho nó, cây cỏ phát triển rất là xanh tươi, hoa nởvô cùng đẹp, vô 

cùng thơm. Đền ơn mà. 

Tu hành là tu cái gì? Điều này khi giảng Kinh tôi thường hay nói, điều Phật dạy cho 

chúng ta chính là giúp chúng ta hiểu được cái vũ trụ này, tất cả chân tướng của vạn 

vật, thật tướng của các pháp, hiểu được tất cả tướng chân thật. Sau khi bạn hiểu rồi thì 

đối xử tốt với nhau. Chúng ta đối xử tốt với người, với vật, với việc thì tất cả người sự 

vật cũng sẽ đối xử tốt với ta.Đây mới gọi là chân thật học Phật, là áp dụng được Phật 

pháp. Không phải nói nếu bạn không giết những thứ này, loại vi trùng bệnh này thì nó 

sẽ giết bạn, không có chuyện này đâu. Bạn không giết chúng, chúng sẽ không hại bạn. 

Bạn muốn giết chúng, càng giết càng nhiều, chúng đến báo thù, chúng kéo đến trả thù 

bạn. Nhất định không thể có ác ý, không thể sinh ý niệm ác, càng không thể có hành vi 

ác. Chúng ta xem kết quả này chưa hiện rõ, tự mình nên phản tỉnh, thành ý của chúng 

ta chưa đủ, chúng ta vẫn chưa làm tốt, chưa thể cảm động được chúng. Cổ nhân có nói 

lòng thành cùng cực vàng đá cũng lay. 

Có những đồng tu từ Đại Lục đến có lẽ đã đến Tô Châu tham quan. Bạn xem ở trong 

di tích cổ đó có ghi Pháp sư Đạo Sinh thuyết pháp, tảng đá cũng gật đầu, huống chi là 

cây  cối  và  những  động  vật  nhỏ.  Cả  thảy  đều  có  linh  tánh,  tảng  đá  thật  sự  là  có  linh 

tánh, bởi vì chúng cũng có pháp tánh. Bản năng của pháp tánh là thấy nghe hay biết. 

Cho  nên  bạn  phải  thật  sự  có  thành  ý,  mới  có  thể  cảm  động  chúng.  Cái  này  gọi  là 

chuyển  vật,  chuyển  cảnh  giới,  ở  trong  cuộc  sống  đời  thường  chúng  ta  gọi  là  chuyển 

phong thủy. Cho nên không cần phải mời các nhà phong thủy đến để xem phong thủy, 

đó là giả, đó là bạn bị người khác lừa rồi. Bản thân chúng ta có thiện tâm thiện hạnh 

thì ở bất cứ chỗ nào, phong thủy ở nơi đó tự nhiên chuyển thành tốt. Hoàn cảnh, bạn 

xem hết thảy tất cả động vật, thực vật, khoáng vật, sông núi nước non đều sẽ chuyển 

- 229 - 

theo bạn, thậm chí đến cả thời tiết cũng sẽ tùy theo ý niệm của bạn mà chuyển. Có như 

vậy chúng ta mới thật sự thể hội được, Thế giới Tây Phương tại sao mà lại thù thắng 

như vậy, Thế giới Hoa Tạng vì sao lại thù thắng như vậy. Chúng ta biết rõ rồi, nhất 

thiết duy tâm tạo.Cho nên ngày nay chúng ta nên dừng lại điều xấu ác. Điều này trước 

mắt chúng ta nhất định phải làm. 

 “Tịch tĩnh” , sự tịch tĩnh này là đức năng mà tự tánh của chúng ta vốn có. Tâm địa vốn 

là thanh tịnh. Sự thanh tịnh này chính là sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên 

ngoài vốn là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, 

đây mới gọi là sự an tĩnh. Nếu khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, tâm của bạn 

đã  động  rồi,  bạn  không  thanh  tịnh.  Chúng  ta  có  thể  nói  từ  vô  thỉ  kiếp  cho  đến  ngày 

nay, ở trong lục đạo, khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước đã huân tập thành tập 

khí rồi, bây giờ muốn đoạn cũng đoạn không được, cái gốc của bệnh này quá sâu, quá 

nặng rồi. Bây giờ chúng ta nghe được Phật pháp, hiểu được chân tướng sự thật, thì bây 

giờ chăm chỉ nỗ lực hạ thủ công phu, đây gọi là tu định. Lúc mới tu thường là ngồi xếp 

bằng mặt quay vào tường, tìm một nơi thật là yên tĩnh, mỗi ngày ngồi công phu. Đây 

là mới bắt đầu tu. Thật sự dụng công phu là ở trong hết thảy tất cả mọi cảnh giới, thiện 

duyên  ác  duyên,  thuận  cảnh  nghịch  cảnh  đều  có  thể  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước, công phu thiền định của bạn đã thành công. 

Tại sao vậy? Bạn đã không bị ảnh hưởng bởi cảnh giới ở bên ngoài, bạn thành công 

rồi. Đây là thật sự có công phu. Điều này người sơ học không thể nào làm được. Cho 

nên người sơ học phải rời xa những cảnh duyên này. Rời xa, bạn phải kiên trì. 

Cách tu học của bạn, tôi thường hay nói với chư vị đồng tu, không xem truyền hình, 

không xem báo chí, không xem tạp chí.Tại sao vậy? Vì những thứ này đều là nhiễm ô, 

nhiễm  ô  vô  cùng nghiêm  trọng. Bạn nhìn  thấy, bạn  không  thể không  khởi  tâm  động 

niệm. Bạn muốn tu định thì tâm của bạn phải định lại. Những thứ này mỗi ngày ở bên 

cạnh quấy nhiễu bạn thì bạn làm sao được định chứ? Cho nên ngoại duyên này phải 

đoạn tuyệt. Đến  khi bạn  công phu thành tựu  rồi, thì bạn hãy  thử lại xem, những  thứ 

này ở bên cạnh, một chút ảnh hưởng cũng chẳng có, lúc đó bạn đã thành công rồi, bạn 

không còn chướng ngại nữa. Ngày xưa, khi Pháp sư ra giảng Kinh thuyết pháp độ cho 

chúng sanh đều phải có cái định lực này mới có tư cách lên giảng. Nếu như không có 

cái định lực như vậy, bởi vì bạn giảng Kinh thuyết pháp phải tiếp xúc đại chúng, thính 

chúng rất đông, rất dễ dàng bị tín đồ kéo bạn đi mất.Rất là nhiều. Bạn mà không có 

định lực, bạn tiếp xúc với tất cả người sự vật thì bạn sẽ khởi tâm động niệm. Cho nên, 

tiêu  chuẩn  ngày  xưa  rất  là  nghiêm.Bây  giờ  thì  không  còn  tiêu  chuẩn  nữa,  hoàn  toàn 

phải  dựa  vào  chính  mình.  Thật  sự  chính  bản  thân  mình  phải  biết  làm  sao  để  bảo  hộ 

chính mình, làm sao để thành tựu chính mình. 

Đặc biệt là mạng internet hiện nay, tôi chẳng có tiếp xúc với cái này, tôi không biết sử 

dụng  vi  tính,  tôi  cũng  không  muốn  tiếp  xúc  với  cái  này.  Nghe  nói  nội  dung  của 

internet rất là đáng sợ, so với truyền hình thì đáng sợ hơn. Cái này đều là mặt trái. Nếu 

- 230 - 

thường xuyên tiếp xúc với nó, không biết cách gìn giữ, không biết cách đề phòng, cuối 

cùng người bị thiệt hại là bản thân mình chứ không phải người khác. 

Tôi còn nhớ năm kia tôi ở Hồng Kông, Đài truyền hình Phụng Hoàng đến phỏng vấn 

tôi. Ngày hôm đó cũng là may mắn, tôi gặp được ông Chủ tịch Hội đồng quản trị Lưu 

Trường  Lạc.  Sau  khi  phỏng vấn xong, chúng  tôi  uống  trà ở  văn  phòng  làm  việc  của 

ông  ấy.  Tôi  nói  với  ông  ấy,  ngày  nay  trên  thế  giới  tai  nạn  rất  nhiều,  điều  này  mọi 

người đều biết, bất luận là giàu sang nghèo hèn, cư trú ở trên thế gian này hầu như là 

không có cảm giác an toàn, cái này gọi là lòng người hoang mang, sống rất là đau khổ. 

Tôi nói trên thế giới này có hai người có thể cứu được thế giới này, cũng có thể hủy 

diệt thế giới này. Ông ấy hỏi tôi là hai người nào? Tôi nói, thứ nhất là người lãnh đạo 

đất nước, họ có quyền lực;thứ hai là những người là giống như các bạn - là làm nghề 

truyền  thông. Nếu  như bạn  truyền  thông tin  nội dung  là điều tốt,  vậy  là  bạn  cứu  thế 

giới này.Nếu như nội dung của thông tin là dạy người ta sát đạo dâm vọng, vậy là bạn 

hủy diệt thế giới.Hy vọng là ngành truyền thông đưa tin nhiều một chút về nhân nghĩa 

đạo đức, đưa tin nhiều một chút về điều tốt, ít đưa tin về điều xấu xa, đương nhiên tốt 

nhất là không cần đưa những tin xấu. 

Người làm nghề truyền thông này có một quan niệm vô cùng sai lầm. Sai lầm ở chỗ 

nào vậy? Nếu mà không đưa những tin tức xấu xa thì hình như là không được khán giả 

đón xem, vậy là không thể kiếm tiền. Nơi nơi đều muốn có lợi ích, nhưng mà phía sau 

cái lợi thì có hại, họ đã quên cái hại này rồi.Bạn được bao nhiêu lợi ích, bạn mang lại 

cho xã hội bao nhiêu điều tai hại, cái này không thể so sánh. Trong một trăm phần, bạn 

được lợi chỉ có một phần, xã hội nhận điều tai hại là 99 phần, lương tâm bạn ở đâu? 

Tại  sao  tôi  nói  quan  niệm  của  họ  là  sai  lầm?  Cá  nhân  cũng  vậy,  gia  đình  cũng  vậy, 

công ty cũng vậy, thậm chí đến cả quốc gia, mọi người đều biết được,người ta gọi là 

số mạng. Cá nhân thì có số mạng của cá nhân, gia đình thì có số mạng của gia đình, 

công ty của bạn thì có số mạng của công ty, đất nước có vận mệnh của đất nước. Nếu 

như trong mạng của bạn có của cải, bất luận là làm ngành nghề gì cũng đều phát tài. 

Cho nên bạn kinh doanh ngành nghề này, bạn có tài sản nhiều như thế, bạn nên thay 

đổi mà đi làm những điều tốt lành hơn, thì thu nhập của bạn vẫn nhiều như thế, nhất 

định là không có giảm ít đi. Nếu mà giảm ít đi là do trong mạng của bạn không có. Tại 

sao phải làm những việc trái với lương tâm vậy? Tài sản mà bạn đã có được, thực tế 

mà nói, trong sự tưởng tượng của tôi là đã bị hao tổn đi rồi. Trong mạng của bạn có 

100 tỉ, tài  sản lớn như thế, nhưng  bởi vì công việc bạn  làm  là  tổn hại  cho xã hội, là 

công việc gây hại cho chúng sanh, đại khái tài sản bạn có được, chúng tôi nói là giảm 

phước, đã giảm từ phân nửa trở lên, bạn còn ở đó dương dương tự đắc, cho rằng tôi 

kiếm được nhiều như thế này, trên thực tế là đã bị hao tổn so với ở trong mạng của bạn 

có rồi. Con người nên tin tưởng nhân quả báo ứng. Đây là Ấn Quang Đại Sư cả một 

cuộc  đời  của  Ngài là dạy  cho  chúng  ta, nên xem  điều này  là  bài  học đầu  tiên:  Nhân 

quả  báo  ứng.  Hơn  nữa  Ngài  cũng  nói,  lý  và  sự  của  nhân  quả,  quyển  sách  hay  nhất 

chính là An Sĩ Toàn Thư, nói rất là thấu triệt, rất là rõ ràng.Ngài vô cùng tôn sùng, hội 

- 231 - 

tập thống kê lịch sử cảm ứng của Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, Ngài xếp vào vị trí 

thứ hai. Cả cuộc đời Ngài tôn sùng An Sĩ Toàn Thư.Khuyên người hiểu rõ nhân quả, 

hiểu rõ vận mạng,Ngài sử dụng Liễu Phàm Tứ Huấn, cho nên cả một đời tích cực đề 

xướng  Liễu Phàm  Tứ  Huấn, gian nan khổ  cực, thật sự  là cứu  vãn  tai kiếp trước mắt 

của chúng ta.Nên thúc đẩy giáo dục nhân quả. 

Mấy ngày gần đây, nghe nói con cháu của tiên sinh Liễu Phàm đời thứ 13 - tiên sinh 

Viên  Bính  Khôn vẫn còn  sống  ở quê nhà  Gia  Thiện  tỉnh  Triết  Giang, có  gửi  cho tôi 

một bức thư. Điều này rất khó được. Có người hỏi tiên sinh Liễu Phàm rốt cuộc là có 

ông Liễu Phàm này không? Thật sự là có, ngôi mộ của ông vẫn còn, hiện giờ được đưa 

vào bảo hộ của quốc gia, coi như là di tích cổ cần phải bảo quản, cho nên tôi chuẩn bị 

đi đến đó viếng thăm  một chuyến. Chúng tôi sẽ chụp hình nhiều một chút, tương lai 

đưa vào bộ phim dài tập Liễu Phàm Tứ Huấn, đặt vào ở phía trước, nói với mọi người 

đây là người thật việc thật, một chút cũng không giả. Tôi đã liên lạc xong rồi. Tôi cũng 

đã suy nghĩ rồi, tìm cách hỏi thăm, đi tìm con cháu của Ngài Du Tịnh Ý. Trồng nhân 

thiện được quả thiện. Thế hệ con cháu đời thứ 13 của ông, cả một đời công tác trong 

ngành giáo dục, ông ấy là giáo viên dạy học, hiện nay đã về hưu rồi. Ông năm nay đã 

83 tuổi rồi, thật sự là thiện có thiện báo. 

Cho nên, bất luận là làm việc gì, chân thật hiểu được số mệnh của chính mình, không 

nên làm càn làm quấy. Trong mạng của bạn có tài sản, có bỏ đi cũng không mất; trong 

mạng không có, muốn có cái gì đi nữa bạn cũng không có được. Thật sự là đời người 

đều  do  số  mạng,  chẳng  chút  nào  do  người.  Cho  nên  bạn  xem,  tiên  sinh  Liễu  Phàm 

cùng với Vân Cốc Thiền sư đã ngồi ở trong phòng thiền ba ngày ba đêm không khởi ý 

niệm.Đó là cái gì? Là chỉ tức tịch tĩnh thanh, ông ấy đã làm được rồi. Công phu của 

ông là gì vậy? Thật ra là chẳng có công phu gì cả, chính là hiểu được mạng mình đã 

định sẵn rồi, trong mạng định sẵn rồi thì cần gì gì phải khởi vọng tưởng? Khởi vọng 

tưởng cũng chẳng có ích gì.Không có lợi ích gì nên ông không muốn suy nghĩ. 

Gặp được Vân Cốc Thiền sư rồi, Vân Cốc Thiền sư khuyên bảo ông, sự sai lầm này 

của  ông  vẫn  còn  là  phàm  phu,  số  mạng  tuy  là  đã  định  sẵn  rồi,  nhưng  số  mạng  mỗi 

ngày đều có thể thay đổi. Mức độ của sự thay đổi này không lớn, cho nên khi người ta 

đoán số mạng cho bạn vẫn là đoán chính xác đến như vậy. Nếu như sự thay đổi này 

lớn, thì đoán không được chính xác. Cho nên làm việc cực thiện hoặc là cực ác sẽ có 

sự thay đổi rất lớn. Chúng ta sau khi thật sự hiểu được đạo lý này, chúng ta mới biết 

được việc đoạn ác tu thiện sẽ mang lợi ích lớn cho chúng ta, vậy tại sao không chịu 

làm? 

Sự phát tài, hiện nay mọi người ở trên thế giới này, không kể là ở quốc gia nào, chủng 

tộc nào, không kể là tín ngưỡng tôn giáo nào, vừa nghe nói đến tiền tài thì con mắt liền 

mở to ra, đều là như nhau. Ở trong trường học, đại khái là trường thương mại nhiều 

sinh viên nhất. Bạn tỉ mỉ mà xem xét, đều là muốn phát tài. 

- 232 - 

Tôi cũng đã đến trường học tham quan mấy lần. Trường đại học Griffith của nước Úc 

khánh thành trường đại học thương nghiệp, trường có mời tôi đến để cắt băng khánh 

thành. Tôi có đi. Lễ khánh thành vừa xong, tôi ngồi bên cạnh thầy hiệu trưởng.Nghi 

thức khai mạc xong liền mời một vị giáo sư thâm niên người Mỹ diễn giảng với chúng 

tôi.Vị này đối với công tác quản lý tài vụ kinh nghiệm vô cùng phong phú. Sau khi vị 

giáo sư già dứt lời, tôi liền nói với thầy Hiệu trưởng: “Thầy Hiệu trưởng, đây là một vị 

 giáo sư nổi tiếng trên thế giới nhưng nếu gặp người học trò như tôi thì ông ấy sẽ rắc 

 rối  đấy” .  Thầy  Hiệu  trưởng  hỏi: “Sao  vậy?” .Tôi  nói:Ông  ấy  biết  quản  lý  tài  vụ  như 

vậy mà ông ta không phát tài.Bản thân ôngkhông phát tài thì làm sao ông lại dạy tôi 

cách phát tài? Cái phương pháp làm giàu đó của bạn, bản thân của bạn phải đã giàu to 

rồi thì chúng tôi mới tin được chứ. Cả cuộc đời của bạn là một vị giáo sư nghèo, điều 

này chúng tôi không thể tin bạn được. Vị Hiệu trưởng này nghe tôi nói thì ngẩn người 

ra. Cuối cùng tôi nói với ông ấy, tôi nói trong Phật pháp nói là nhân duyên quả, vị giáo 

sư này biết được chữ duyên, giống như người người nông dân trồng trọt, ông ấy biết 

được kỹ thuật trồng trọt, ông ấy hiểu được thổ nhưỡng, ông đều biết hết, nhưng tại sao 

ông  ấy  không  phát  tài?  Ông  ấy  không  có  hạt  giống,  cho  nên  ông  không  phát  tài.  Ở 

trong Phật pháp nói ông chỉ biết duyên mà không biết được nhân, cho nên ông không 

nhận được quả. Ông ấy dạy người rất là rõ ràng mạch lạc, nhưng ông ấy không phát 

tài. Tôi nói bài giảng này nếu tôi lên giảng sẽ hay hơn ông ấy. Tôi nói tôi hiểu nhân, 

tôi cũng hiểu được duyên. 

Ở trong Phật pháp có nói với chúng ta, trong mạng bạn có tài sản, vậy nhân là cái gì? 

Là tài bố thí. Cho nên Phật pháp Đại Thừa, thật sự nói đến cuối cùng tổng cương lĩnh 

chính là bố thí.SáuBa La Mật chính là một bố thí Ba La Mật. Bạn xem, trì giới, nhẫn 

nhụclà thuộc về bố thí vô úy; tinh tấn, thiền định, bát nhã là thuộc về pháp bố thí. Tài 

bố thí thì được giàu có, pháp bố thí thì được thông minh trí tuệ, vô úy bố thí thì được 

khỏe mạnh sống lâu, đó là nhân. Họ không biết được nhân, họ chỉ biết có duyên.Có 

duyên mà không có nhân thì giống như người nông dân giỏi giang nhưng không có hạt 

giống thì họ không trồng được gì cả,chính là cái đạo lý này. Cho nên học vấn chân thật 

nằm ở trong Phật pháp. 

Phật pháp dạy cho chúng ta những điều chân thật, chỉ cần bản thân chúng ta thật sự nỗ 

lực  học  tập.Phật  dạy  cho  chúng  ta  phải  dừng  thì  chúng  ta  phải  dừng,  Phật  dạy  cho 

chúng ta nên làm thì chúng ta hãy chăm chỉ nỗ lực mà làm, đem vọng tưởng phân biệt 

chấp trước của bản thân (chúng ta thường hay gọi là thành kiến, cách nghĩ, cách nhìn 

của bản thân mình) buông xuống. Tại sao vậy? Cách nhìn cách nghĩ của bản thân mình 

là sai  lầm, đừng có cho rằng bản thân  mình thông  minh. Thông  minh bị  thông  minh 

hại. Chúng ta nhất định phải nương vào Phật Bồ Tát.Phật Bồ Tát ở nơi đâu? Kinh điển 

chính  là  Phật  Bồ  Tát,  nương  theo  sự  dạy  bảo  trong  Kinh  điển.Trong  Kinh  điển  dạy 

chúng ta làm thì chúng ta nỗ lực mà làm, dạy chúng ta không thể làm chúng ta nhất 

định tuân thủ, tuyệt đối không vi phạm, nhất định bạn sẽ được lợi ích. Người học Phật 

ngày nay không nhận được sự lợi ích trong Phật pháp không phải là Phật pháp không 

- 233 - 

linh, Kinh điển không có sai, mà sai ở tại chỗ nào? Sai lầm do người học Phật chúng ta 

không tin vào Kinh điển, vẫn cứ tin vào vọng tưởng chấp trước của bản thân mình, vậy 

là  hết  cách  rồi.  Đây  chính  là  lời  của  người  xưa  đã  nói: “Không  nghe  lời  người  xưa, 

 thiệt thòi ở trước mắt” .Phật bồ tát chính là người xưa, không nghe lời của Phật Bồ Tát 

thì bạn sẽ bị thiệt thòi lớn. Bạn thật sự nghe lời Phật Bồ Tát, nhất định là sẽ có kết quả 

tốt. Cái kết quả này, trong việc hoằng pháp lợi sanh sẽ sinh ra tác dụng rất lớn.Tại sao 

vậy?  Đây  là  ở  trong  tam  chuyển  pháp  luân,Phật  pháp  của  chúng  ta  gọi  là  chứng 

chuyển,  bản  thân  chúng  ta  hiện  thân  thuyết  pháp  làm  chứng  cho  bạn.  Rất  là  quan 

trọng. Bản thân chúng ta được sự cảm ứng, sự thật cụ thể đến nói với họ. 

Năm ngoái tôi đi thăm Nhật Bản, đi thăm Hàn Quốc, chuyến đi rất thành công. Điều 

trước tiên, cái thân này của tôi làm bằng chứng. Tôi 77 tuổi, mọi người nhìn mà ngẩn 

ngơ, họ cũng 77 tuổi nhưng không thể so cùng với tôi.Tại sao vậy? Tôi vứt bỏ vọng 

tưởng chấp trước của bản thân mình, tôi nghe lời Phật giảng ở trong Kinh, Kinh điển 

dạy như thế nào thì tôi làm như thế đó, cho nên cuộc sống trôi qua rất là hạnh phúc, 

sức khỏe mỗi năm mỗi tốt hơn, không phải là mỗi năm mỗi già hơn, mà mỗi năm mỗi 

tốt hơn.Đây chính là dùng thân thuyết pháp. Chúng tôi thật sự là làm như vậy, thật sự 

là có kết quả tốt như vậy. Đây là sự thật chứng minh. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi xin giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật! 



Tập 285 

Xin mời mở Kinh ra. Hôm qua giảng đến  “chỉ tức tịch tĩnh thanh” . Hôm nay chúng ta 

tiếp tục xem tiếp câu dưới đây: 

Kinh văn: “Vô sanh vô diệt thanh, thập lực vô úy thanh”. 

Trong mỗi một câu, nội dung hàm chứa vô cùng sâu rộng.  “Chỉ tức tịch tĩnh”  đều là 

đức năng của tự tánh, là cương lĩnh tu học của pháp Đại thừa. Đạo lý này không thể 

nào  không  hiểu  được.  Sau  khi  đã  hiểu  rõ  lý  rồi  chúng  ta  mới  thích  thú  mà  tu  học, 

không còn giải đãi. Trong cảnh giới phàm phu hiện tiền ở trước mắt chúng ta, những 

lời của Ấn Quang Đại Sư dạy bảo chúng ta vô cùng khế cơ và cũng thích hợp cho việc 

tu học hiện nay của chúng ta. Ngài đã dạy cho chúng ta  “đôn luân tận phận, nhàn tà 

 tồn thành” . Hai câu nói này có thể nói là thích hợp cho 9.000 năm thời Mạt Pháp của 

Thế Tôn, nhất định không thể làm ngược lại. 

 “Luân”  là luân thường đại đạo, Nho gia nói, Phật pháp cũng nói, so với Nho gia thì 

phạm vi của Phật pháp nói rộng hơn, nghĩa lý sâu hơn. Nho gia chỉ nói đến đạo làm 

người,  Phật  pháp  không  những  nói  đến  chín  pháp  giới,  mà  còn  nói  đến  Nhất  Chân 

Pháp Giới. Nói tóm lại, thế xuất thế gian pháp chính là luân thường đại đạo, chính là 

định luật nhân quả. Cái gì gọi là luân? Cái gì gọi là thường? Nếu như đối với danh từ 

- 234 - 

thuật ngữ này không có sự nhận thức chính xác, thì đương nhiên là không thể thực tiễn 

trong cuộc sống. 

Luân nói một cách cụ thể là ngũ luân mà cổ Thánh tiên Hiền đã nói. Ngũ luân là vợ 

chồng - cha con - anh em - vua tôi - bạn bè. Đây là đạo tự nhiên, không bao giờ nói 

đến học thuyết của một cá nhân nào, lý tưởng của bất kỳ cá nhân nào, mà là quy luật 

của tự nhiên. Quy luật của đại tự nhiên, con người có, súc sanh cũng có, ngạ quỷ cũng 

có, hướng lên trên cõi trời thì không cần phải nói. Điều này bình thường chúng tôi khi 

ở trong giảng đường thường hay nói mối quan hệ giữa người với người. Nếu chúng ta 

muốn  trong  một  đời này  đạt  được  cuộc  sống  hạnh  phúc  mĩ  mãn, sự  việc quan  trọng 

thứ nhất là quan hệ giữa người với người phải xử sự cho tốt, nhân họa sẽ không có. 

Nhân họa từ đâu mà có? Hiện nay luân lý đạo đức không có người dạy, không những 

không có người dạy mà người giảng cũng không có. Luân thường đạo đức trong xã hội 

này hiện nay đã hoàn toàn sụp đổ, hầu như là đã bị diệt vong. Luân lý đạo đức sau khi 

bị diệt rồi, người xưa đã nói với chúng ta thiên hạ đại loạn, thiên tai nhân họa, người 

dân  sẽ  chịu  cực khổ vô  cùng. Vậy  đến khi  nào bạn  mới  thoát khỏi  được sự  khổ  nạn 

này? Đến khi nào luân thường đạo đức con người được phục hồi thì bạn sẽ thoát được. 

Nói tóm lại, nếu bạn không phục hồi được thì bạn khổ mãi mãi. Tại sao vậy? Vì xã hội 

không có trật tự. Bạn nói xem, trong một gia đình mà cha không ra cha, con không ra 

con, anh chị em người thân quyến thuộc chung sống với nhau mà giống như là kẻ thù 

thì gia đình này có hạnh phúc không? 

Giáo học căn bản nhất của Phật pháp, chúng ta tu Tịnh Độ, ở trong “Kinh Quán Vô 

Lượng Thọ”, Thế Tôn đã nói với chúng ta tịnh nghiệp tam phước là căn bản của người 

tu Tịnh Độ, là nền tảng của nền tảng. Điều thứ nhất trong ba điều là dạy chúng ta hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng. Hai câu này, quý vị nghĩ xem, không phải là Nho 

gia đã nói là hiếu đễ sao? Hiếu dưỡng phụ mẫu là hiếu, phụng sự sư trưởng là đễ, cho 

nên đạo của Thánh nhân chỉ là hiếu đạo, là sư đạo mà thôi. Hiếu đạo cùng sư đạo giúp 

nhau cùng hoàn hảo, hiếu thân tôn sư thì xã hội mới được an định, mọi người mới có 

thể sống hòa thuận với nhau, nhân họa mới có thể bị tiêu diệt. Như vậy vẫn còn thiên 

tai. 

Thiên tai từ đâu mà có? Là con người đối xử không tốt với hoàn cảnh tự nhiên nên có 

thiên tai. Chúng ta đối xử không tốt với tất cả động vật trên quả địa cầu này, đối xử 

không tốt với thực vật, đối xử không tốt với khoáng vật, phá hoại sự cân bằng sinh thái 

của địa cầu, phá hoại môi trường tự nhiên, thế là liền dẫn đến tai nạn nước, tai nạn gió, 

động đất. Ngày nay chúng ta gọi là thiên tai, trên thực tế không phải là thiên nhiên gây 

tai nạn, mà đều do con người gây ra, không biết sống chung với môi trường tự nhiên. 

Điều thứ ba là thiên địa quỷ thần. Thiên địa quỷ thần thật sự là có, không phải là giả. 

Buổi  trưa  hôm  nay  tôi  đến  Học  hội,  đồng  tu  từ  Đại  Lục  đến  có  mang  theo  một  đĩa 

hình, trong một pháp hội Vạn Phật ở Đông Bắc có vài người nói là có chúng sanh theo 

- 235 - 

quấy nhiễu. Chúng sanh nào vậy? Là oán thân trái chủ dựa vào thân. Hôm nay chúng 

tôi xem hai đoạn nhỏ. 

Đoạn thứ nhất là chó nhập vào thân. Chú chó này bị người ta giết, nhập vào thân của 

người đó để đòi mạng, bộ dạng người bị nhập giống như bộ dạng của con chó, tiếng 

kêu của ông ta giống như tiếng chó sủa. Cái này hoàn toàn không phải là diễn kịch, mà 

là sự thật. 

Đoạn phim còn lại là nói một nữ cư sĩ đại khái là thích ăn nhộng của con tằm, ăn rất là 

nhiều,  số  lượng  nhộng  tằm  này  nhiều  quá  sức  tưởng  tượng,  đều  nhập  vào  thân  cô. 

Nhìn bộ dạng của cô, cái đầu chuyển động rất giống cái đầu của con tằm. Mọi người 

niệm thần chú, niệm Phật để giúp đỡ cô. Tôi nhìn thấy cô chẳng có cảm xúc gì, nhìn 

thấy  bộ  dạng  thật  là  đáng  thương.  Các  đồng  tu  nói  với  tôi  có  tổng  cộng  mười  mấy 

người đều là gặp phải các trường hợp như thế, nhưng trước đó mọi người đã quên ghi 

hình  lại,  chỉ  thu  hình  có  bốn  người  lúc  sau.  Đây  là  hiện  thân  thuyết  pháp.  Chúng  ta 

sống không tốt đối với thiên địa quỷ thần. 

Có nhiều tai họa như vậy, giống như những trường hợp này, trong cuộc đời này của tôi 

chính bản thân tôi đã gặp mười mấy lần, một chút cũng chẳng có giả. 

Cho nên Thánh Hiền dạy cho chúng ta cũng chẳng có khác, sự việc lớn đầu tiên chính 

là  Phật  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  mà  thị  hiện  ở  thế  gian  này,  việc  lớn  gì  vậy?  Đem 

chân tướng của vũ trụ mà nói cho chúng ta một cách rõ ràng minh bạch, trong “Kinh 

Bát Nhã” nói là thật tướng của các pháp. Chân tướng của tất cả pháp là cái gì, Phật nói 

rất rõ ràng minh bạch. Nếu như bạn thật sự thông đạt hiểu rõ rồi, đó gọi là đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Điều  kế  tiếp  là  nói  chân  tướng  của  sự  thật.  Thật  sự  có  thể  ngộ  nhập,  đây  là  người 

thượng thượng căn, không phải là người thông thường. Đối với người trung và hạ căn, 

đó chính là dạy ta làm người như thế nào, mối quan hệ giữa mọi người phải đối xử tốt, 

đối xử tốt với hoàn cảnh tự nhiên, có mối quan hệ tốt với thiên địa quỷ thần, thì trong 

cuộc đời của chúng ta nhất định là rất hạnh phúc, rất mĩ mãn. 

Ở chỗ này Thế Tôn đã nêu ra mấy thí dụ, có thể giải thích sâu hay cạn, giải thích rộng 

hay  hẹp,  có  thể  thích  ứng  với  tất  cả  căn  cơ  không  đồng  nhau. Người  thượng  căn  có 

cách  nói  của  người  thượng  căn,  người  trung  căn  có  cách  nói  của  người  trung  căn, 

người hạ căn có cách học tập của người hạ căn, không có hạng người nào mà không 

được lợi ích. Đối với người hạ hạ căn thì giảng đoạn ác tu thiện. Người trung căn trở 

lên có một chút trí huệ, nhất định phải hiểu được hiếu thân tôn sư. 

Hiếu thân tôn sư là điều căn bản của đại đạo. Hiếu đạo sư đạo làm được viên mãn rồi, 

đó là Phật quả cứu cánh, cho dù là Bồ Tát Đẳng Giác cũng chưa làm được viên mãn. 

Hiếu là nói đến thuận, hiếu thì phải thuận. Nói đến chỗ cứu cánh, chính là bạn đã hiểu 

được tánh đức của hiếu thuận, khởi tâm động niệm tất cả hành vi không trái với tánh 

đức, đây là đại hiếu của chư Phật Bồ Tát. 

- 236 - 

Tôn sư trọng đạo là Đễ. Ý nghĩa của Đễ là phải tùy thuận theo sự dạy bảo của lão sư. 

Mở rộng ý nghĩa này, là tùy thuận theo sự dạy bảo của bậc trưởng bối, tùy thuận theo 

sự dạy bảo của hiền nhân, dùng lời hiện nay mà nói là tôn trọng lão sư, tôn trọng sự 

giáo huấn của người khác đối với chúng ta. Đây là sự tu hành của chúng ta. Lấy người 

thế gian mà nói, mục đích tu hành của họ chẳng qua là cầu phước báo trời người. Điều 

mà người thông thường ở thế gian này mong cầu, bạn có thể đạt được, thật sự là  “Phật 

 thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng” .  Người  thượng  căn  thì  không  cầu  phước  báo  trời 

người, họ biết được phước báo trời người là chưa cứu cánh, họ mong cầu quả báo cứu 

cánh. Quả báo cứu cánh là không sanh không diệt, trong Phật pháp gọi là Đại Bát Niết 

Bàn. Việc  này  trong Kinh  điển  thường nói  là vĩnh viễn thoát  ly  luân  hồi,  không  còn 

sanh tử, ra khỏi ba cõi. Việc này người thượng căn họ đã cầu. Có thể cầu được không? 

Chỉ cần bạn có niềm tin thì không có chuyện cầu không được, Phật ở trong nhà có cầu 

thì có ứng. Nhưng mà cầu phải có cách, có phương pháp, như lý như pháp thì cảm ứng 

không thể nghĩ bàn. Thông thường điều chúng ta đã cầu nhưng cầu không được, không 

có cảm ứng là bởi vì bản thân có nghiệp chướng, nên đã cản trở sự cảm ứng. Lúc này 

bạn  nên  hết  lòng  mà  phản  tỉnh,  mà  kiểm  điểm,  tự  mình  phải  tìm  ra  được  nghiệp 

chướng mà tiêu trừ nghiệp chướng, thì cảm ứng liền xuất hiện. 

Phương pháp này hơn năm mươi năm trước, Chương Gia Đại Sư đã dạy cho tôi. Tôi 

đã áp dụng 52 năm rồi, thật sự là có cảm ứng. Không phải là tôi tùy tiện giới thiệu cho 

mọi người, mà đây là thực nghiệm của tôi trong suốt năm mươi mấy năm. Thật sự là 

có hiệu quả, thật sự là có cầu thì có cảm ứng. Cho nên phải hiểu lý. Lý nhất định là 

phải tùy thuận tánh đức, hay nói cách khác, điều của bạn cầu phải là thiện pháp. Nếu 

như bạn cầu sát - đạo - dâm - vọng, Phật Bồ Tát sẽ không gia hộ cho bạn, Phật Bồ Tát 

sẽ không gia trì cho bạn. Điều mà bạn cầu là lợi ích cho chúng sanh, lợi ích cho xã hội, 

không vì bản thân mình thì sự cảm ứng có hiệu quả vô cùng. Nếu mà cầu như vậy có 

những lúc cũng không đạt được kết quả tốt lắm là có nguyên nhân của nó. Xác thực là 

bản thân chúng ta đã cố gắng hết sức rồi, dùng cái tâm chân thành - thanh tịnh - bình 

đẳng - từ bi cầu mà vẫn không có cảm ứng là do chúng sanh có nghiệp chướng, như 

vậy  là  hết  cách  rồi,  nhưng  tam  học  giới  định  huệ  của  bản  thân  chắc  chắn  là  tăng 

trưởng,  sẽ  tăng  lên  cao.  Giống  như  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh  sẽ  có  chướng  ngại,  sự 

chướng ngại này là nghiệp báo của chúng sanh. Cho dù có chướng ngại, thì chúng ta 

cũng phải có cách để mà phá bỏ. 

Vào thời Mạt Pháp, đặc biệt là lối sống của xã hội hiện nay, đối với người tu hành mà 

nói thì sự chướng ngại trùng trùng, sự cám dỗ của danh lợi ngũ dục lục trần trong xã 

hội này quá lớn, có mấy người có thể chống lại được sự cám dỗ này? Sáu căn tiếp xúc 

với cảnh giới sáu trần thật sự có thể làm được không khởi tâm, không động niệm, thật 

sự mà nói,  chỉ có Phật và Bồ Tát thị hiện đến đây làm được, phàm phu không thể làm 

được. Người xưa nói rất hay:  “Gần mực thì đen, gần đèn thì sáng” . Xã hội này là một 

cái  thùng  nhuộm  lớn,  ô  nhiễm  thật  nghiêm  trọng,  đâu  có  đạo  lý  nào  mà  không  ô 

nhiễm. 

- 237 - 

Có một số đồng tu đang công tác trong ngành giáo dục đến nói với tôi, lứa tuổi học 

sinh  biết  vâng  lời  dễ  dạy  nhất  là  từ  ba  tuổi  rưỡi  đến  bốn  tuổi  rưỡi,  lớn  hơn  nữa  thì 

không  được.  Các  vị  đồng  tu  này  dạy  cho  các  bạn  nhỏ  học  “Đệ  Tử  Quy”,  học  xong 

chúng có thể thực hiện được, nhưng mà đến lúc được năm - sáu tuổi thì không được 

nữa rồi, chúng nhìn thấy ba mẹ của chúng không làm được, chúng liền hoài nghi: Ba 

mẹ dạy cho con như vậy tại sao ba mẹ không làm được? Nếu như các cháu đến trường 

học nhìn thấy những bạn cùng trường, thầy cô giáo cũng không làm được, vậy là các 

cháu không chịu học nữa. Đây là hoàn cảnh chung của xã hội. Ai là người có khả năng 

khắc phục cái hoàn cảnh chung này? Chúng tôi nghĩ đến những sự việc này, nhìn thấy 

tình trạng của xã hội hiện nay không thể không làm cho người ta thương cảm, không 

thể không thoái tâm. Sau khi thoái tâm, bản thân mình trở về nhà đóng cửa lại niệm 

Phật cầu vãng sanh. Ngoài cách giải quyết này ra có đi tìm cũng không tìm ra cách thứ 

hai. 

Niệm Phật vãng sanh cũng là độ chúng sanh, hiện thân thuyết pháp. Ngày nay họ tuy 

là  chưa  thể  tiếp  nhận,  lơ  là  không  quan  tâm,  chẳng  chút  động  lòng.  Đến  khi  họ  sắp 

chết thì họ sẽ suy nghĩ lại, một người nào đó lúc ra đi tự tại như vậy, họ sẽ nghĩ đến. 

Trong  Phật  pháp  thường  hay  nói  một  khi  nghe  qua  tai  mãi  trồng  thiện  căn.  Bạn  thị 

hiện cho họ xem, họ nhìn thấy rồi, một lời này qua tai sẽ mãi trồng thiện căn, bạn đã 

trồng  hạt  giống  Phật  vào  trong  A  Lại  Da  Thức  của  họ  rồi.  Trong  cuộc  đời  này  nếu 

không thể thành thục, trong những kiếp sau duyên đã chín muồi rồi, cái hạt giống này 

sẽ khởi hiện hành. Cho nên mấu chốt vấn đề là tự hỏi chính mình, không nên đi hỏi 

người khác. 

Chính  bản  thân  nhất  định  phải  làm  cho  đúng  như lý  như  pháp.  Việc  này  quan  trọng 

hơn bất cứ thứ gì. Trước tiên là thành tựu chính mình mới có thể cảm hóa người khác. 

Bản thân mình không thể thành tựu, không khởi được tác dụng cảm hóa, học Phật đối 

với điều này nhất định phải có niềm tin vững chắc, thì trong cuộc đời này của chúng ta 

mới có thể có được chút ít thành tựu. Cho nên  “chỉ tức” , điều nên dừng thì nhất dịnh 

phải dừng, điều nên làm thì nhất định phải làm. Bất luận là dừng hay là phải làm, trong 

sự việc này  phải nên học  tịch  tĩnh. Học  tịch  tĩnh  là  tu  định.  Bất  luận là  dừng  hay  là 

phải làm, làm thế nào để tương ưng với tịch tĩnh? Ở trong sự dừng làm không có phân 

biệt, không có chấp trước, thì tâm mới có thể định lại được. Định sanh huệ. Có trí huệ 

bạn mới thật sự thông đạt hiểu rõ tất cả sự lý. Thiện sanh phước. Tâm địa lương thiện, 

hành vi lương thiện thì bạn sẽ có phước báo. Nếu bạn muốn cầu được phước huệ, thì 

trong cuộc sống hàng ngày của bạn, bạn cố gắng tu tâm thanh tịnh, tu tâm từ bi. Tâm 

từ bi là tâm thiện. Vì chúng sanh, vì chánh pháp trụ lâu dài, không vì bản thân mình, 

vậy thì liền có cảm ứng. 

Trong  chú  giải  của  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  trích  dẫn  trong  “Chỉ  Quán”  để  giải  thích. 

Trong “Chỉ Quán” nói, pháp tánh vắng lặng là chỉ, tịch mà thường chiếu là quán. Lại 

nói:  “Vô minh tức minh, bất phục lưu động, cố danh viết chỉ, lãng nhiên đại tịnh, hô 

 chi vi quán” .  Ý nghĩa này rất sâu. Trong Kinh Đại thừa Phật cũng thường nói:  “Phiền 

- 238 - 

 não tức Bồ Đề” . Thể là một. Tâm đã động, khởi tâm động niệm là tâm đã động rồi, 

liền sanh phiền não. Tâm không động liền sanh Bồ Đề. Bồ Đề là trí huệ. Đạo lý này 

người học Phật chúng ta phải hiểu. Thấy sắc nghe tiếng, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới 

sáu trần, ý niệm vừa khởi, bản thân mình lập tức phải phát hiện ra. Tông môn Đại đức 

thường  nói:   “Không  sợ niệm khởi, chỉ  sợ  giác  chậm” . Niệm  khởi  chính  là  khởi  tâm 

động niệm, đây là một hiện tượng tự nhiên. Nếu như cảnh giới hiện ra, bạn không khởi 

tâm, không động niệm, thì bạn là Phật tái lai rồi, không phải là phàm phu. Phàm phu 

khởi tâm  động niệm  là  hiện  tượng bình thường, điều quan  trọng  là phải  lập tức  giác 

ngộ.  Bạn  phải  thường  xuyên  ghi  nhớ.  Những  lời  này  đã  được  nói  trong  Chỉ  Quán. 

Cảnh giới hiện ra, bạn khởi tâm động niệm, phiền não cũng sẽ hiện ra, mê mà không 

giác. Ta không khởi tâm động niệm thì trí huệ hiện ra. Làm thế nào chuyển phiền não 

thành  Bồ  Đề  ở  trong  khoảng  một  niệm?  Một  niệm  giác  mà  không  mê  thì  phiền  não 

chuyển thành Bồ Đề, sanh tử liền biến thành Niết Bàn. Nhất chuyển nhất thiết chuyển, 

phải chuyển cho nhanh. 

Ở  trong  “Chỉ  Quán”  có  nói:   “Trung  đạo  tức  pháp  giới,  pháp  giới  tức  chỉ  quán,  chỉ 

 quán bất nhị, cảnh trí minh nhất” . Cái ý này nói rất là hay. Đây không phải là cảnh 

giới của phàm phu. Chỉ quán không phải hai, cảnh trí là một, đây là cảnh giới của ai? 

Đây là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát mà “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. Chúng ta tuy là 

mới bắt đầu học cũng nên phải biết, nên chăm chỉ nỗ lực mà học. Học ở chỗ nào? Học 

ở trong cuộc sống hàng ngày, học ở trong công việc, xử sự, đối người, tiếp vật. Đây 

mới thật sự là luyện công. Tôi nói rất là đơn giản, mọi người đều hiểu được. Học điều 

gì? Học không đối lập với tất cả mọi người, không đối lập với tất cả sự việc, không đối 

lập với  mọi  sự  vật, trên  thực tế  chính  là  lời  của Bồ  Tát  Phổ  Hiền dạy  cho  chúng  ta: 

Hằng thuận chúng sanh, tùy  hỷ  công đức.  Bạn nên học điều này. Đối  lập  thì  sai rồi. 

Đối lập thì phiền não lớn. Ở trong pháp tánh không có sự đối lập, vĩnh viễn tìm không 

thấy sự đối lập. Bạn thấy ở trong pháp tánh không có lớn nhỏ, không có phàm Thánh, 

không có sanh tử niết bàn, không có phiền não Bồ Đề. Những thứ đó là đối lập nhau. 

Chúng ta đọc được ở trong “Lục Tổ Đàn Kinh”, Lục Tổ Đại Sư thuyết  pháp cho Ấn 

Tông. Ấn Tông hỏi Lục Tổ thiền định giải thoát. Ngài liền trả lời, thiền định giải thoát 

là hai pháp, Phật pháp là pháp không hai, hai pháp không phải là Phật pháp. Cái hai 

này là đối lập, ở trong pháp tánh vĩnh viễn tìm không thấy sự đối lập, vì thế pháp tánh 

được gọi là không thể nghĩ bàn. Bạn có tư duy, tư duy nhất định là hai pháp, nên bạn 

mới rơi vào trong tư duy. Lời nói cũng rơi vào trong hai pháp, bạn mới có lời nói. Vào 

pháp môn không hai thì không thể nghĩ bàn. Cho nên, tất cả là chân thật. Vì sao họ có 

thể vào được còn chúng ta thì không thể? Không vào được pháp môn bất nhị này là có 

nguyên nhân của nó, chính là vọng tưởng của chúng ta quá nhiều rồi, phân biệt chấp 

trước quá nghiêm trọng rồi. Rời khỏi vọng tưởng phân biệt chấp trước chính là pháp 

môn không hai, đây là chỉ quán không hai, chính là trí cảnh nhất như. 

Câu ở dưới:  “Vô sanh vô diệt thanh”.  Tất cả sự, tất cả lý, tất cả các hiện tượng trong 

vũ trụ vốn là không sanh không diệt. Trong “Kinh Nhân Vương” có nói, tất cả pháp 

- 239 - 

tánh  thật  sự  là  không,  không  đến  không  đi,  không  sanh  không  diệt.  Trong  rất  nhiều 

Kinh  Đại  thừa  Phật  thường  nói:   “Nhất  thiết  chúng  sanh  ư  vô  sanh  trung,  vọng  kiến 

 sanh diệt” , là cố ý nói rõ sự luân chuyển của sanh tử. Đây là nói lời chân thật với bạn. 

Nhưng lời thật chúng ta nghe không hiểu. Nếu như nói với bạn tất cả pháp có sanh có 

diệt, chúng ta đều sẽ gật đầu, bạn nói hay đấy. Nếu nói tất cả pháp không sanh không 

diệt, cái này nghe không hiểu. Chân tướng thật sự là không sanh không diệt. 

Hôm qua chúng tôi nói đến, các nhà khoa học nói duyên khởi của vạn vật trong vũ trụ, 

hiện nay họ đã biết được, hiện tượng sanh diệt này không phải là hiện tượng thật, mà 

chỉ là một hiện tượng chuyển động của sóng, rời khỏi sự chuyển động của sóng, trong 

vũ trụ thật sự là không có một pháp nào tồn tại, bao gồm cả hư không. Thời gian và 

không gian cũng thuộc về hiện tượng chuyển động của sóng. Cho nên tâm đã động thì 

hoàn cảnh xuất hiện, tâm đã định rồi thì những hiện tượng này đều không có. 

Trong “Chứng Đạo Ca”, Ngài Thiền sư Vĩnh Gia nói rất là hay:  “Trong mộng rõ ràng 

 có sáu cõi, tỉnh mộng rồi không không cả đại thiên” . Mộng là gì? Là ý thức đang vọng 

động, biến hiện ra cảnh mộng. Sau khi tỉnh dậy thì ý thức bị ý chí khống chế lại, cảnh 

mộng không còn nữa. Các hiện tượng vũ trụ ngày nay của chúng ta, thực tại mà nói là 

hiện  tượng  ở  trong mộng. Nhưng việc  nằm  mộng  này  không dễ  dàng gì  mà  tỉnh  lại, 

cơn mộng này đến cơn mộng khác liên tục tiếp diễn, cho nên rất là đau khổ. Đến lúc 

nào thì bạn mới tỉnh mộng? Bạn đã thật sự giác ngộ rồi thì sẽ tỉnh lại. Sau khi tỉnh lại 

thì  mới  biết  được,  thật  sự  là  không  những  không  có  đại  thiên  thế  giới,  mà  cả  không 

gian và thời gian cũng không có. 

Cảnh giới sau khi giác ngộ là gì? Cảnh giới sau khi giác ngộ là pháp tánh. Trên Kinh 

Phật nói là pháp tánh thân pháp tánh độ, gọi là Nhất Chân Pháp Giới. Nó có tướng hay 

không? Cái tướng đó là tùy duyên mà hiện, có thể hiện tướng mà cũng có thể không 

hiện tướng, nhưng tuyệt đối không có ý niệm. Ta hiện ra tướng là bạn khởi tâm động 

niệm  rồi,  cái  tướng  đó  hiện  ra  đó  là  vọng  tướng  chứ  không  phải  chân  tướng.  Chân 

tướng thì không có ý niệm. Chân tướng có hiện ra không? Có hiện. Tại sao có hiện? 

Vì cảm ứng. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát có ứng. Ứng là điều tự nhiên. Cảm có 

hữu tâm có vô tâm, nhưng ứng thì nhất định là vô tâm, ở trong ứng nhất định không 

thể nói hữu tâm, cũng không nói vô tâm. Sự việc này các nhà khoa học hiện nay đã 

làm thí nghiệm trên thực vật, trên khoáng vật và chứng minh được. 

Phật Bồ Tát ứng hiện trong mười pháp giới, vô lượng vô biên thân độ, đó là ứng hiện, 

xác thực là không có chấp trước ứng hiện. Ở trong ứng hiện không có sanh diệt. Tại 

sao không có sanh diệt? Khi tốc độ nhanh thì chúng ta không có cách nào biết được, 

có thể nói là sanh diệt cùng một lúc. Sanh diệt cùng một lúc, cái tướng sanh diệt này 

bạn  không  nhận  ra  được,  vì  tốc  độ  quá  nhanh.  Trong  “Kinh  Nhân  Vương”  Phật  nói 

trường hợp này chúng ta có thể tính ra được, trong một giây có khoảng 216 ngàn lần 

sanh diệt. Điều này là Như Lai phương tiện nói chứ không phải là chân thật nói. Tôi 

giảng  “Phẩm  Thế  Chủ  Diệu  Nghiêm”  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  (vẫn  là  giảng  ở 

Singapore), phẩm Kinh này rất dài. Tôi vẫn nhớ là giảng câu Kinh văn này hình như là 

- 240 - 

giảng bảy - tám tiếng đồng hồ. Thực tại tốc độ là quá nhanh. Tôi giảng cho mọi người 

không  có  dùng  “Kinh  Nhân  Vương”,  bởi  vì  “Kinh  Nhân  Vương”  số  lượng  từ  quá 

nhiều, tôi chỉ dùng sao cho mọi người lúc bình thường đều có thể hiểu được, hơn nữa 

không có hoài nghi. Tôi dùng tốc độ của ánh sáng. 

Tốc độ ánh sáng, những người học  khoa học hiện nay  đều biết, tốc độ  của  ánh sáng 

trong một giây là 300 ngàn km, ánh sáng đi được 1km là một phần 300 ngàn của một 

giây.  Một  phần  300  ngàn  của  một  giây,  ánh  sáng  đi  được  1km,  so  với  “Kinh  Nhân 

Vương” thì vượt trội hơn quá nhiều. Bạn hãy nghĩ lại xem, ánh sáng đi được 1km là 

một phần 300 ngàn của một giây, còn nếu nó đi được một mét? Đi được một tấc? Đi 

được một phân? Đi một phần mười của một phân? Một phần một trăm của một phân? 

Một  phần  mười  ngàn  của  một  phân?  Thì  bạn  mới  hiểu  được  trong  “Kinh  Nhân 

Vương” là Thích Ca Mâu Ni Phật phương tiện mà nói, không phải là chân thật nói. 

Với trí huệ của Phật, chân tướng của tất cả vạn sự vạn vật trong vũ trụ này quả thật là 

hiểu được  vô cùng thấu  triệt.  Ngài đã  dùng cách gì  để  mà  biết được?  Thiền định rất 

sâu, nên tại chỗ này có nói là chỉ tức tịch tĩnh,  vì vậy có thể thật sự nhìn được tất cả 

pháp không sanh không diệt. Quý vị nên biết, nếu như tất cả các pháp thật sự là không 

sanh không diệt, bạn nói không sanh không diệt thì có phải là phí lời không. Chân thật 

là có sanh diệt, có sự sanh diệt nhưng bạn không nhìn thấy sự sanh diệt của nó, bởi vì 

là sanh diệt cùng một lúc, nó thật sự có sanh diệt, không phải là không có sự sanh diệt. 

Tỉ mỉ quán sát, tỉ mỉ mà thể hội điều này thì sẽ hiểu được chân tướng của nó. Sau khi 

hiểu được thì sẽ biết, cái hiện tượng này là hư huyễn, thời gian tồn tại ngắn vô cùng, 

bạn không có cách nào để tưởng tượng ra. Những hiện tượng ngày nay  mà chúng ta 

xem được, thì những hiện đó chính là tướng tương tục, nhưng nhận thức lầm cho rằng 

nó là tướng chân thật. Chúng ta sai là ở chỗ này. Cho nên tất cả pháp đương thể giai 

không, không  thể  nắm  giữ  được.  Đây  mới  là  sự  thật. Cho  nên,  thật  sự  hiểu  được  sự 

thật thì tự nhiên bạn sẽ buông xả được, bạn không còn chấp trước, tâm địa của bạn sẽ 

thản nhiên thanh tịnh, dần dần mà đến gần với cảnh giới đã chứng đắc của chư Phật 

Bồ Tát. Đây là cảnh giới tốt. 

Đối với tất cả ngũ dục lục trần của thế gian nhất định không được tham nhiễm nữa. Tại 

sao vậy? Sự thật giống như trong “Kinh Kim Cang” đã nói, phàm là có tướng thì đều 

là hư vọng. Trong “Kinh Bát Nhã” cũng có nói:  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh 

 không,  bất  khả  đắc” .  Nhưng  hiện  tượng  của  tất  cả  pháp  tùy  tâm  ứng  lượng.  Trong 

“Kinh Lăng Nghiêm” cũng nói. Câu nói này không chỉ là nói cho cảnh giới của Như 


Lai, pháp thân Bồ Tát, mà đối với phàm phu chúng ta có điều gì là không đúng? Cùng 

Chư Phật Như Lai đâu có khác nhau. Không giống nhau ở chỗ nào? Chư Phật Như Lai 

thì  giác, còn  chúng ta  thì  mê. Ngoài  giác  và  mê  ra, phàm  và  Thánh  không hai, khác 

nhau ở chỗ giác và mê. Người đã giác ngộ thì họ được tự tại, người mà mê mất tự tánh 

thì không được tự tại, khác nhau là ở chỗ này. 

Tiếp tục nói đến “Thập lực vô úy thanh”. 

- 241 - 

Đây là hiện tiền đức năng trên quả địa của Như Lai. Chúng ta phải hiểu được những 

điều Như Lai có được, mỗi cá nhân chúng ta đều có. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

rất  rõ  ràng, tất cả  chúng sanh đều  có trí huệ đức  tướng của  Như Lai, nhưng  vì vọng 

tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Chúng ta khác với chư Phật là ở chỗ này. 

Trí  huệ của Như Lai  thì viên mãn, thật sự là không có điều gì  mà  không biết, tất cả 

chúng  sanh  trong  tâm  đang  suy  nghĩ  điều  gì  Ngài  đều  biết. Chúng  ta  đọc  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”, ở trong Kinh Phật nói với chúng ta, người vãng sanh đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc tuy là đới nghiệp vãng sanh, nhưng do nhận được sự gia trì oai thần 

bổn nguyện  của  Phật  A Di  Đà,  nên năng lực tác dụng  của  các  Ngài  cũng giống như 

thất địa Bồ Tát. Điều này không thể nghĩ bàn. Các Ngài thiên nhãn nhìn thông suốt. 

Đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc,  phạm  vi  tầm  nhìn  mở  rộng, mắt  nhìn  không  có 

chướng ngại. Ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn có thể nhìn thấy con người ở trên 

quả địa cầu này, những bạn bè người thân của bạn đang làm gì, rất là rõ ràng. Chúng ta 

không nhìn thấy họ nhưng họ nhìn thấy chúng ta. Chúng ta ở chỗ tối tăm này cho nên 

nhìn không thấy họ, nhưng họ nhìn thấy ta, ở chỗ tối tăm họ cũng thấy rất rõ. Thiên 

nhãn nhìn thông suốt, thiên nhĩ nghe thấu suốt. Chúng ta nói chuyện thì thầm với nhau 

nhưng họ nghe được rất rõ, bạn giấu được ai chứ? Chúng ta mà khởi tâm động niệm 

tâm họ biết hết, họ có tha tâm thông, chúng ta khởi tâm động niệm họ đều biết. Cho 

nên nếu chúng ta khởi lên một ý niệm bất thiện là dối gạt người, không gạt được Phật 

Bồ Tát, Phật Bồ Tát biết hết tất cả, biết rất rõ ràng. Cho nên chúng ta tu hành có thành 

tựu hay không, bản thân chúng ta chưa nắm chắc, Phật và Bồ Tát nhìn thấy được rất 

rõ. Lúc bạn thật sự đã thành tựu các Ngài sẽ đến tiếp dẫn bạn, bạn chưa có thành tựu 

thì các Ngài sẽ không đến. 

A Di Đà Phật! 



Tập 286 

Cho nên năng lực hầu như hồi phục lại, trí huệ cũng hồi phục lại, tướng hảo cũng hồi 

phục lại, cái phước báu này ở Tây Phương Cực Lạc là bình đẳng. Đi đến được nơi đó 

thì diện  mạo của mỗi người đều giống như Phật, cái thân tướng này cũng hảo giống 

như A Di Đà Phật. Thế giới đó được gọi là thế giới bình đẳng, là do được Phật lực gia 

trì, không phải là tự bản thân mình tu được. 

Tuy là Phật lực gia trì cho bạn, nhưng mà bản thân mình vẫn phải tu. Tại sao vậy? Bản 

thân mình không tu thì cả cuộc đời của bạn phải nương vào A Di Đà Phật, bạn không 

có độc lập. Một mặt bạn nương vào A Di Đà Phật, một mặt bản thân bạn thật sự dụng 

công, đến một ngày nào đó bản thân mình đã thành tựu rồi, phiền não đoạn hết rồi, đức 

năng tự tánh của bản thân được hồi phục rồi, thì không còn nương vào A Di Đà Phật 

nữa. Thật sự cần có một khoảng thời gian nương tựa vào A Di Đà Phật, cần phải ở chỗ 

của A Di Đà Phật để bồi dưỡng cho đến khi tự lực được, khôi phục được đức tướng trí 

huệ vốn có của tự tánh bản thân mình. Đức tức là đức năng, tướng là tướng hảo. Cho 

- 242 - 

nên bạn xem, thành Phật thì ba sự việc này - trí huệ, đức năng, tướng hảo (tướng hảo 

chính là phước báu, là điều mà con người hiện nay của chúng ta mong cầu. Con người 

hiện nay cũng muốn cầu trí huệ, năng lực kỹ thuật, cũng muốn cầu phước báu) chân 

thật đạt được cứu cánh viên mãn, ở trong nhà Phật mà cầu. 

Các  bạn  -  những  vị  xuất  gia,  các  bạn  phải  hiểu  được  đạo  lý  này.  Hiện  nay  đi  học 

trường đại học nào, học để lấy bằng thạc sĩ hay tiến sĩ thì lãng phí thời gian, thật sự mà 

nói học không được cái gì. Học những thứ gì? Là học danh văn lợi dưỡng, học được 

phiền não, học được sự phân biệt chấp trước, học những thứ không cần. Trong xã hội 

này hiện nay, tiến sĩ quá nhiều, xã hội loạn như vậy, có vị tiến sĩ nào có cách có thể 

làm cho thế giới này trở nên sạch sẽ một chút không, có thể làm cho xã hội an định 

không? Không có. Vậy tại sao không học Phật cho tốt, lại lãng phí số thời gian này. 

Đây là tôi nói thật với mọi người. 

Nếu bạn thật sự muốn cầu trí huệ, trí huệ cứu cánh viên mãn thì học trong định. Phật 

nói rất hay, bởi vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Hiện nay chúng ta 

biết  được  làm  cách  nào  để  buông  bỏ  được  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Bạn 

buông bỏ được một phần thì đức tướng trí huệ của bạn sẽ hiện ra một phần, buông bỏ 

được hai phần thì bạn sẽ được hai phần. Bạn chân thật hiểu được đạo lý này, thật sự 

biết được cách này thì bạn sẽ biết tu. 

Hoàn cảnh tu học của phàm phu chúng ta ngày nay không tốt, sức cám dỗ ở bên ngoài 

quá mạnh. Cho nên Đại đức xưa xây dựng đạo tràng để giúp đỡ người mới tu đều xây 

ở trong rừng núi sâu, ít người lui tới, tránh xa đô thị. Không những tránh xa đô thị mà 

đến cả làng quê cũng tránh xa. Tìm những nơi có hoàn cảnh thanh tịnh như thế để tu 

hành.  Thời  gian  đều  rất  lâu  dài,  vài  năm  hoặc  mấy  chục  năm  không  xuống  núi,  họ 

thành tựu rồi, tâm họ định rồi, đức tướng trí huệ hiện ra. 

Hóa  độ  chúng  sanh  là  duyên  phận.  Duyên  phận  chưa  đến  thì  không  nên  cưỡng  cầu. 

Cưỡng cầu thì là phiền não, không những độ không được chúng sanh, mà còn gây cho 

chúng  sanh  nhiều  phiền  não,  còn  mang  lại  cho  chúng  sanh  nhiều  tai  họa,  cái  đó  có 

được gọi là độ chúng sanh không? 

Phật pháp là sư đạo. Ngày xưa, Trung Quốc và Ấn Độ có nhiều quan điểm không như 

nhau. Tôn sư trọng đạo, “chỉ có trò đi tìm thầy, chứ không có thầy đi tìm trò”. Chỉ có 

pháp thân Bồ Tát là ngoại lệ, vì chúng sanh mà làm người bạn không được mời, bạn 

nên biết đây là pháp thân Bồ Tát, không phải là người thông thường. Pháp thân Bồ Tát 

có năng lực, ở trong thế gian mà không bị ảnh hưởng một chút nào. Các Ngài có cái 

năng lực này, như vậy thì được. Nhưng khoa học kỹ thuật ngày nay đã tiến bộ, chúng 

ta  có  thể  lợi  dụng  những  thứ  này  để  hoằng  pháp  lợi  sanh,  không  tiếp  xúc  với  đại 

chúng, ở trong  phòng  ghi  hình  mà  giảng Kinh, dùng vệ tinh mạng  internet truyền  ra 

bên  ngoài, mọi  người  ở trên  toàn  thế giới có thể ở  trước  màn  hình  mà  học  tập, hình 

ảnh  âm  thanh  đều  có  thể  truyền  ra  bên  ngoài,  cho  nên  có  thể  hoằng  pháp  lợi  sanh, 

- 243 - 

không  bị  ảnh  hưởng  của  hoàn  cảnh  bên  ngoài.  Cho  nên,  đạo  tràng  vẫn  phải  là  được 

xây dựng ở trong rừng núi sâu mới tốt. 

Đạo tràng của chư vị Tổ sư xưa nay xây dựng, tôi muốn các bạn đến Trung Quốc để 

tham quan, đều đến đó tham quan, hiện giờ thì như thế nào? Đường xá đã xây dựng tới 

nơi, nghe nói có rất nhiều nơi còn có cả cáp treo. Ngày xưa thì sợ có người lên núi, 

ngày nay thì chỉ sợ người ta không lên núi. Việc này là gay go rồi. Cho nên đạo tràng 

ngày xưa có tính lịch sử lâu dài, có thể nói đó là di sản văn hóa, mở ra để làm nơi tham 

quan du lịch, tôi cũng tán thành. 

Hình như là vào năm 86, tôi lần đầu tiên trở về Trung Quốc. Trong lúc tôi gặp Phác 

lão, tôi liền nói với ông ấy về vấn đề này, những đạo tràng ở đại lục Trung Quốc mở ra 

để đón khách du lịch, để nhà nước thu ngoại tệ, là việc tốt; một đạo tràng thật sự tu 

hành, đạo tràng dạy  học nên xây  mới, nhất định không thể xây ở chỗ trước đây. Tại 

sao vậy? Vì nơi đó đã trở nên nổi tiếng rồi, nhất định không thể tu hành được vì không 

thanh  tịnh  nữa,  phải tìm  một  nơi  khác. Tìm  nơi  khác xây  dựng  đạo  tràng  không  cần 

nhiều, lúc đó tôi kiến nghị với Phác lão, Trung Quốc chỉ cần xây mười cái đạo tràng, 

mỗi một tông phái xây dựng một đạo tràng. Hiện nay giao thông thuận tiện. 

Đạo  tràng  cũng  không  cần  phải  xưng  là  chùa  gì,  tự  gì  hay  là  am  gì,  không  nên  làm 

những việc này, đó là danh từ của ngày xưa. Con người hiện đại chúng ta phải dùng 

tên gọi hiện đại, đạo tràng tu hành hiện nay gọi là Học hội, đạo tràng dạy học gọi là 

Học viện. Tên gọi Học hội là do lão cư sĩ Hạ Liên Cư đề xuất, nhiều năm nay chúng 

tôi đã xúc tiến, hiện nay phổ biến cũng khá rộng rồi. Nhưng mà thật sự muốn thành 

tựu, tôi nghĩ đi nghĩ lại, vẫn thấy lời dạy bảo của Ấn Quang Pháp sư là có lý, chỉ nên 

xây đạo tràng nhỏ, không nên xây nguy nga lộng lẫy, hao tiền tốn của. Am tranh nhỏ 

là  tốt  nhất,  người  ta  có  thấy  cũng  không  để  ý,  bản  thân  cũng  không  tham  luyến,  sẽ 

không khởi tâm tham, dễ dàng buông bỏ. Chúng ở không nên vượt quá 20 người, nhất 

định không hóa duyên. Sinh hoạt của 20 người thì dễ dàng, có vài người hộ pháp đắc 

lực,  họ  sẽ  giải  quyết  các  vấn  đề,  không  cần  phải  hóa  duyên,  không  làm  pháp  hội, 

không  làm  Kinh  sám  Phật  sự,  không  thu  đệ  tử,  không  truyền  giới,  thậm  chí  cũng 

không cần giảng Kinh, thời khóa mỗi ngày thì cũng giống như tu Phật thất vậy, Phật 

thất quanh năm, mỗi người đều thành tựu, tâm của họ đã định. Ấn Quang Pháp sư nói 

rất có lý. Người ít thì bình thường người ta cũng không để ý đến bạn, cũng sẽ không 

đặt bạn trong tầm ngắm của họ, sẽ không gây phiền phức cho bạn, tâm đã định rồi. Xã 

hội này hiện nay đi theo hướng dân chủ, đường lối dân chủ, điều này mọi người đều 

chú  trọng  việc  bầu  cử.  Nếu  như đạo  tràng  này  của  bạn  lớn,  tín  đồ  có  đến  mấy  ngàn 

người, mấy chục ngàn người, những vị chính khách này thường đến tìm bạn gây phiền 

phức, kêu gọi bạn ủng hộ bầu cho họ một phiếu. Nếu như ở đó bạn chỉ có 20 người thì 

họ chẳng để ý đến, vì bạn quá ít người. 

Lúc trước tôi ở Đài Bắc, có một lần vào thời của Đảng Dân Quốc, Đảng Bộ thành phố 

Đài Bắc, có một người chức vụ rất là cao đến đạo tràng của chúng tôi, cũng là tranh cử 

chức Thị Trưởng. Họ đi khắp nơi để thiết lập mối quan hệ, để được bỏ phiếu. Họ đến 

- 244 - 

thư viện Cảnh Mỹ để thăm viếng, có hỏi tôi là tín đồ của Pháp sư có bao nhiêu người? 

Tôi nói không đến 300 người. Sau đó họ không đến nữa. Bạn xem, đỡ phiền phức biết 

bao. Cái chỗ nhỏ như thế này của tôi mỗi ngày giảng Kinh, các bạn xem, ở chỗ này có 

thể  ngồi  được  mấy  người?  Người  mà  nhiều  thì  hôm  nay  mời  bạn  dự  tiệc,  ngày  mai 

mời bạn đi xã giao thì thật là kinh khủng, như vậy khổ chết được. Bởi vậy, đạo tràng 

của bạn khi có 20 người thì chẳng ai để ý đến bạn. 

Ấn Tổ dạy chiêu này cao siêu vô cùng, ở trong thời đại này có thể là ngăn ngừa tất cả 

sự quấy rầy ảnh hưởng, để cho bản thân người tu hành chúng ta an tâm thoải mái. Đạo 

tràng không nên xây dựng quá lớn, người không nên ở quá nhiều, chỉ là tự chuốc lấy 

sự phiền phức. Viễn Công Đại Sư đời Đông Tấn xây dựng niệm Phật Đường đầu tiên 

ở Lô Sơn, Ngài vẫn còn có 123 người. Hiện nay Ấn Quang Đại Sư dạy chúng ta bỏ đi 

100 người, chỉ chừa lại 20 người. Tôi càng nghĩ thì càng thấy có lý, ở vào thời đại này 

thì thật sự là thông minh. Chúng ta có 20 người chí đồng đạo hợp, tự mình che lên vài 

cái nhà tranh nho nhỏ đơn giản, tự mình cộng tu, thật là tốt, thật sự có lợi ích. 

Ngày nay, nếu như thật sự nghe Kinh, mục đích của việc nghe Kinh ở chỗ nào? Mục 

đích là để đoạn nghi sanh tín. Đối với pháp môn niệm Phật bạn còn nghi ngờ, đối với 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc vẫn chưa hiểu rõ, vậy thì phải nên nghe. Tại sao vậy? 

Sẽ nói rõ ràng cho bạn. Thật sự là không còn nghi ngờ nữa, niềm tin vững vàng rồi thì 

không cần phải nghe Kinh nữa. Nghe Kinh là để dẹp vọng tưởng. Đạo lý này nhất định 

phải biết. Bạn nhìn xem, Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta niệm Phật:  “Đô nhiếp lục 

 căn, tịnh niệm tương tục”. Chính là một câu Phật hiệu, trong câu Phật hiệu này chẳng 

có gì xen tạp mới gọi là tịnh niệm. Sự xen tạp chấp vào Kinh thì tịnh niệm của bạn bị 

phá mất rồi. Không xen tạp, một câu Phật hiệu niệm đến cùng thì mới niệm được công 

phu  thành  phiến,  niệm  Phật  tam  muội  hiện  tiền,  thì  bạn  được  lợi  lạc  rồi.  Niệm  Phật 

tam muội này, trong “Kinh A Di Đà” nói là nhất tâm bất loạn, nó cũng có công phu 

cạn sâu. Đến khi công phu đắc lực thì sẽ khai trí huệ. Chỉ cần thật sự quyết một lòng 

với một pháp môn, đến lúc đó trí huệ khai rồi, tất cả pháp thế xuất thế gian đều thông 

suốt rồi, đó mới chính là tiến sĩ thật sự. Tiến sĩ ở thế gian hiện nay họ không biết, họ 

chỉ  có  biết nghiên  cứu  một  đề  tài  nào  đó  thì  chỉ  biết  cái  đề  tài đó, làm  nghề  này  thì 

chẳng biết nghề kia. Sau khi trí huệ khai rồi, pháp thế xuất thế gian đều có sự thông 

suốt  giống  nhau,  cũng  có  cả  năng  lực,  cũng  sẽ  có  phước  báu.  Lúc  này  bạn  sẽ  có  trí 

huệ, bạn cũng có năng lực quán sát thời cơ, hay nói cách khác, ở trên thế gian này, nên 

làm  những việc gì, tự bản  thân sẽ biết rất  rõ  ràng, rất  minh bạch. Làm  như thế  nào? 

Đối  với  Phật  giáo  phải  nên  chân  thật  cống  hiến,  chánh  pháp  cửu  trụ,  lợi  ích  chúng 

sanh, bản thân mình có trí huệ, có khả năng chọn lựa, biết phải làm cách nào. Cho nên 

phải thật tu thật chứng, đây là mục tiêu quan trọng nhất ở trước mắt của chúng 

ta. 

Duyên phận của mỗi người không giống nhau, nhưng người biết dụng công, bất luận 

là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, đều là tăng thượng duyên 

tốt. Chính là lời trong “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói:  “Nhược năng chuyển vật tức đồng 

- 245 - 

 Như Lai” . Nếu bạn có thể chuyển được cảnh giới, đây là công phu tu học chân thật, 

bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh đều có thể chuyển trở lại. Đối với sự tu hành 

của chúng ta đều có sự giúp đỡ của cảnh giới, bất luận là thiện duyên hay ác duyên, 

đều có thể chuyển nó trở lại, trở thành tăng thượng duyên cho chính mình. Bạn có thể 

học được khả năng này thì bạn làm gì ở đâu cũng đều thuận lợi, bạn đang ở trong Bồ 

Đề đạo, sẽ không gặp chướng ngại gì lớn, bạn nhất định sẽ thành tựu. 

THẬP LỰC VÔ ÚY THANH 

Ở chỗ này giảng là  “thập lực vô úy thanh” . “Thập lực” bao gồm mười loại năng lực 

trên quả địa của Như Lai. 

Loại  năng  lực  thứ  nhất,  “thị  xứ  phi  xứ  trí  lực”.  Xứ chính  là đạo lý,  người  thông 

thường chúng ta gọi là đạo lý, biết được vạn vật vạn pháp trong vũ trụ là do đạo lý gì 

mà thành tựu, như thế nào là phù hợp với đạo lý, như thế nào là đi ngược với đạo lý. 

Bạn có năng lực như vậy. Đối với tất cả chúng sanh mà nói, biết được nhân duyên quả 

báo của tất cả chúng sanh. Làm thiện nghiệp sẽ được thiện quả, tạo ác nghiệp sẽ bị ác 

báo, nhân quả nhất định tương ưng. Không thể nói là tạo nghiệp bất thiện sẽ được quả 

báo thiện, tạo nghiệp thiện được quả báo bất thiện, không có đạo lý này. 

Người sơ học thông thường chúng ta, hoặc giả là những người không học Phật trong 

xã hội, đối với nhân duyên quả báo mà Phật đã nói thì họ không tin. Họ nói họ nhìn 

thấy người nào mà tạo ác thì làm quan càng lớn, càng giàu có, người nào cả đời làm 

thiện thì điêu đứng cùng đường. Họ xem thấy rồi nên không tin, quả báo có tương ưng 

đâu? Không ngờ rằng lý và sự của nhân quả trong Phật pháp rất là thâm sâu, nhân quả 

thông ba đời, quả báo hiện tại của người này là do kiếp trước họ tạo ra, không phải là 

kiếp  này  của  họ.  Người  ở  thế  gian  này  của  chúng  ta  chỉ  nhìn  thấy  một  kiếp,  không 

nhìn  thấy  kiếp  quá  khứ  cũng  không  nhìn  thấy  kiếp  tương  lai,  cho  nên  không  thể  tin 

tưởng. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, kiếp trước tu thiện nhiều. Trong Kinh Phật thường 

hay dạy cho chúng ta, thông minh trí huệ là do bố thí pháp, giàu có là do bố thí tài, 

khỏe mạnh trường thọ là do bố thí vô úy. Họ đã tu nhiều trong kiếp trước, trong cuộc 

đời này quả báo hiện tiền. Đạo lý chính là như vậy. Quả báo này chúng ta nhìn thấy rất 

rõ ràng. Sự thật là có người phát tài to nhưng mà họ hoàn toàn không có trí huệ. Bạn 

tiếp cận với họ, họ hoàn toàn chẳng có gì, gia tài của họ là do số mạng tốt, bất luận là 

làm  chuyện  gì,  tài  sản  của  họ  đến  tập  nập.  Số  mạng  chính  là  nghiệp  nhân  của  đời 

trước, đời này nhận được quả báo. Chúng ta cũng nhìn thấy những người thật sự có trí 

huệ, nhưng họ không giàu có, cả cuộc đời sống rất là cực khổ, rất là vất vả. Chúng ta 

liền hiểu được, người này kiếp trước có bố thí pháp nhiều nhưng không tu bố thí tài, 

nên được quả báo như vậy. Khỏe mạnh sống lâu là quả báo của bố thí vô úy. Tu nhân 

như thế nào thì được quả như thế đó. Cho nên quả báo của đời này là do nhân tu của 

đời trước. 

Ở trong Phật pháp cũng thường nói:  “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh thọ giả thị” . Nếu 

bạn  muốn  biết  được  đời  trước  bạn  tu  là  nhân  gì,  đó  chính  là  cái  mà  bạn  thọ  nhận  ở 

- 246 - 

trong  đời  này.  “Dục  tri  lai  thế  quả,  kim  sanh  tác  giả  thị” .  Nhân  quả  thông  ba  đời. 

Khởi tâm  động  niệm, hành vi việc  làm  của  chúng  ta trong đời  này  chính  là tu  nhân. 

Việc này bản thân chúng ta hiểu rất rõ, kiếp sau chúng ta sẽ được quả báo gì, vậy là 

quá rõ ràng rồi, chẳng có chút gì nghi ngờ. 

Nhưng chúng ta nhất định phải biết, cho dù kiếp này có tu bố thí tài, bố thí pháp, bố 

thí vô úy được rất nhiều, tuyệt đối không nên nghĩ đến phước báo ở kiếp sau, vì nghĩ 

đến phước báo ở kiếp sau thì bạn sẽ không ra khỏi tam giới, bạn vẫn ở trong sáu cõi 

luân hồi. Ở trong sáu cõi luân hồi hưởng phước thì thường hay lơ là chuyện tu phước, 

cho nên sau khi bạn hưởng hết phước báo rồi, ác nghiệp sẽ hiện tiền. Trong nhà Phật 

nói tam thế oán chính là cái ý này. Đời thứ nhất tu phước, đời thứ hai hưởng phước, 

hưởng phước mà quên tu phước, hưởng phước mà tạo nghiệp. Không cần nói gì khác, 

ăn uống sát sanh, cái nghiệp này quá khủng khiếp rồi. Những người có tiền hàng ngày 

ăn các loại động vật, người nghèo muốn ăn cũng ăn không được. Cho nên người giàu, 

người có quyền lực rất dễ tạo tội nghiệp. Phước hưởng hết rồi, tội báo của họ hiện ra, 

cho nên kiếp kế tiếp đọa ba đường ác. Đây gọi là tam thế oán. Những người như vậy 

có rất nhiều. Cho nên Phật dạy chúng ta, phải biết cầu sanh Tịnh Độ, đây mới thật sự 

là đầu xuôi đuôi lọt, đây mới là thông minh trí huệ chân thật, là phước báo chân thật. 

Cầu sanh Tịnh Độ, không cầu phước báo trời người. 

Loại thứ hai gọi là “nghiệp trí lực”. Nghiệp là tạo nghiệp, chính là biết được tất cả 

chúng sanh, năng lực của nhân quả ba đời. Cho nên Phật phương tiện giáo hóa chúng 

sanh, nói đến khế cơ. Phật đối với đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, tình huống trong 

tương lai của mỗi cá nhân, Ngài đều biết hết. Hiện nay chúng ta nghe được những lời 

này có thể tiếp nhận. Tại sao vậy? Pháp thân Bồ Tát các Ngài đã minh tâm kiến tánh. 

Sau khi kiến tánh, không gian cũng không có, thời gian cũng không có, ở đây thì nói 

thời gian không có, có thể nhìn thấy kiếp quá khứ của bạn, có thể nhìn thấy kiếp vị lai 

của  bạn,  cho  nên  dạy  chúng  ta  khế  cơ.  Kiếp  quá  khứ  của  bạn  cũng  đã  từng  tu  hành 

pháp  môn  gì,  đời  này  tiếp  tục  tu  lại  thì  rất  là  dễ  dàng.  Cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta, 

chúng ta xem thấy trong Kinh điển có ghi chép, có những người nghe Kinh chỉ một lần 

liền khai ngộ, thậm chí còn chứng quả nữa, là nguyên nhân gì vậy? Do Phật biết được 

căn tánh của họ, biết được tu học nhiều đời nhiều kiếp của họ nên dễ dàng khế cơ. 

Loại  thứ  ba  là  “định  trí  lực”. Sở dĩ mười loại lực này đều là trí huệ, hay nói cách 

khác  là  trí  huệ  khởi  tác  dụng,  Phật  biết  được  tất  cả  thiền  định  giải  thoát  tam  muội. 

Thực tại mà nói, “định” chính là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không  chấp  trước.  Ở  đâu  mà  nhiều  như  vậy?  Có  nhiều  phương  pháp  tu  định  không 

giống nhau, nhưng tất cả đều là được cảnh giới này, bởi vậy được định thì không khác 

nhau, cách tu định thì khác nhau. Bất luận là Đại thừa, Tiểu thừa, Hiển giáo, Mật giáo, 

nếu như là Phật giáo không ai không tu thiền định. Thiền định là điểm trọng yếu, điểm 

mấu chốt của tu học Phật pháp. 

Chúng ta niệm Phật là dùng phương pháp niệm A Di Đà Phật để tu thiền định. Điều 

này nhất định phải biết. Làm sao mà biết là tu thiền định? Ở trong “Kinh A Di Đà” nói 

- 247 - 

rất là rõ ràng: Nhất tâm bất loạn. Các bạn xem, nhất tâm bất loạn không phải là thiền 

định  sao?  Trong  Tịnh  Độ  tông,  phương  pháp  phân  thành  “thật  tướng  niệm  Phật”, 

“quán  tưởng  niệm  Phật”,  “quán  tượng  niệm  Phật”,  “trì  danh  niệm  Phật”  (chúng  ta 

ngày nay chọn cách trì danh niệm Phật), đều là tu niệm Phật tam muội, đều là cách tu 

định. Sau này bạn sẽ biết được, trong Phật pháp nói có 84 ngàn pháp môn, đây chính 

là  80  ngàn  phương  pháp  đường  lối  khác  nhau,  tu  cái  gì?  Toàn  bộ  là  tu  thiền  định. 

 “Nhân  giới  được  định,  nhân  định  khai  huệ” ,  cho  nên  giới  luật  là  phương  tiện  chứ 

không  phải  là  mục  đích,  giới  luật  giúp  cho  chúng  ta  được  định.  Thiền  định  vẫn  là 

phương tiện, vẫn chưa phải là mục đích. Mục đích là khai trí huệ. Cho nên trí huệ chân 

thật là từ trong thiền định mà có được, không phải bạn nghe nhiều, học nhiều, mà trí 

huệ chân thật là từ nơi thiền định, là trí huệ bát nhã tự tánh vốn có, không phải đến từ 

bên ngoài. 

Trí huệ vốn có của chúng ta làm sao mà mất vậy? Chính là vì chúng ta đã khởi vọng 

tưởng phân biệt  chấp trước, chính là tâm  đã động. Vọng  tưởng phân biệt chấp  trước 

này giống như là luồng sóng vậy, làm cho năng lực quán chiếu của cái tâm này tan mất 

đi. Sự quán chiếu này chính là trí huệ, cho nên tịch mà thường chiếu. Tịch là không 

động. Tâm của bạn không động thì nó khởi tác dụng quán chiếu. Chiếu chính là trí huệ 

bát nhã hiện tiền. 

Ở trên Kinh Phật thường hay nói pháp môn vô lượng, không chỉ có 84 ngàn, bạn biết 

rằng  vô  lượng  vô  biên  phương  pháp  tu,  hết  thảy  đều  tu  thiền  định.  Cho  nên  không 

những Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm giảng Kinh thuyết pháp cho chúng ta nhiều như 

vậy, mà mười phương ba đời vô lượng vô biên chư Phật Như Lai đối với pháp giới vô 

lượng  vô  biên  thế  giới  chúng  sanh  thuyết  pháp  đều  không  ngoài  Tam  học  giới  định 

huệ. Cho nên giới định huệ là tổng nguyên tắc, tổng cương lĩnh của sự giáo học của 

chư Phật Như Lai, nhất định không thể đi ngược lại. Nếu chúng ta muốn thành tựu thì 

nhất định phải tuân thủ. Trước tiên bắt đầu từ nơi giới luật, sau đó tâm của bạn mới có 

thể định lại. 

Nhưng thời đại hiện nay đã khác rồi, sư đạo không còn nữa, thế gian không có lão sư. 

Tại  sao  không  có  lão  sư?  Vì  không  có  học  trò,  cho  nên  không  có  lão  sư.  Tôi  cũng 

thường hay nói với mọi người, tôi vẫn còn gặp được, đại khái tôi là một học trò cuối 

cùng, sau tôi  thì không  còn  nữa rồi. Điều kiện  để làm  học  trò  là  đối với lão  sư phải 

phục tùng một trăm phần trăm. Hiện nay có thể tìm được một học trò đối với lời của 

lão  sư  phục  tùng  một  trăm  phần  trăm  không?  Đối  với  lão  sư  hoàn  toàn  không  hoài 

nghi không? Có hoài nghi đối với lão sư, đối với lời của lão sư hoàn toàn không thể 

làm được thì không phải là học trò. Không còn sư đạo nữa. Thực tại là khó. 

Khi xưa, tôi đảnh lễ lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam làm sư phụ, theo Ngài học tập, lúc đó tôi 

chưa xuất gia. Bổn phận của người cư sĩ tại gia đảnh lễ Ngài làm sư phụ, Ngài đã ra 

cho  tôi  ba  điều  kiện.  Thứ  nhất  là  nghe  giảng  Kinh  chỉ  nên  nghe  bài  giảng  của  một 

mình  Ngài,  ngoài  bài  giảng  của  Ngài  ra,  bất  kỳ  vị  Pháp  sư  cư  sĩ  Đại  đức nào  giảng 

Kinh  hết  thảy  đều  không  được  nghe.  Có  thể  làm  được  hay  không?  Thứ  hai  là  xem 

- 248 - 

Kinh  sách,  không  quản  là  Kinh  hay  xem  tất  cả  sách  vở  của  thế  gian,  Kinh  sách  mà 

chưa được sự đồng ý của Ngài thì không được xem. Điều kiện thứ ba là thời gian trong 

quá  khứ,  tôi  đã  học  triết  học  với  Ngài  Phương  Đông  Mỹ  và  ba  năm  học  Phật  với 

Chương Gia Đại Sư, Ngài nói những việc đó Ngài không thừa nhận, tất cả phải bỏ hết. 

Nếu con muốn bái ta làm thầy, kể từ ngày hôm nay, tất cả phải làm lại từ đầu. Nếu con 

chấp nhận được thì làm, con không chấp nhận được thì mối quan hệ thầy trò sẽ không 

có. Điều kiện khắc nghiệt như vậy hiện nay không có ai chấp nhận, cho nên chẳng có 

học trò, lão sư cũng không có. Đây là sư thừa từ xưa đến nay ở Trung Quốc, tôi rất là 

may mắn vẫn còn hưởng được một chút cái duyên này. Tôi theo lão sư Lý mười năm. 

Mười năm đó chỉ hoàn toàn nghe một mình Ngài giảng. Ngài đã chịu trách nhiệm dạy 

bảo tôi. Nếu Ngài chỉ dạy tôi sai đường, thì Ngài sẽ gánh chịu nhân quả này. Do đó, 

đây không phải là chuyện dễ dàng. 

Tại sao học trò gặp được lão sư tốt mà cũng học không thành công? Nguyên nhân chủ 

yếu là còn hoài nghi đối với lão sư, đối với lời dạy bảo của lão sư thì bằng mặt không 

bằng lòng, không thể thực tiễn, cho nên không thể thành tựu. Nếu như thật sự là không 

có  hoài  nghi,  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  đó  chính  là  lời  nói  của  Ấn  Quang  Đại  Sư: 

 “Một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần 

 lợi ích” . Sự thành kính này cũng chính là nói, lão sư dạy bảo bạn cuối cùng bạn có thể 

làm được mấy phần. Bạn có thể làm được trọn vẹn thì bạn đã thành tựu trọn vẹn rồi, 

bạn làm được một phần thì bạn thành tựu được một phần, làm được hai phần thì thành 

tựu được hai phần. Chính là cái đạo lý này. 

Phật  pháp  có  thể  hưng  thịnh  hay  không,  cá  nhân  có  thể  khai  ngộ  hay  không,  có  thể 

chứng quả hay không đều ở tại chính mình, không ở nơi người khác. Lão sư chỉ có thể 

dạy cho bạn phương pháp, chỉ có thể cung cấp cho bạn kinh nghiệm tu học của Ngài 

để bạn  tham  khảo. Thật sự khế nhập là hoàn  toàn dựa vào  chính  mình.  Nho  và Phật 

đều nói đến chữ “thành”, chân thành, chỉ có chân thành thì bạn mới có thể khế nhập, 

không thể để xen tạp một chút giả tạo nào. 

Nhiều năm trở lại đây, chúng tôi tổng kết sự giáo học trong Đại thừa thành tổng cương 

lĩnh tu học,  chúng  tôi  viết thành  hai  mươi  chữ:  Chân  Thành  -  Thanh  Tịnh  -  Bình 

Đẳng - Chánh Giác - Từ Bi. Chúng tôi muốn dùng cái tâm này, không thể dùng cái 

giả tạo. Ngược lại với mười chữ này chính là tâm luân hồi. Tâm luân hồi mà học Phật 

thì cũng là tạo nghiệp luân hồi, nhất định là không ra khỏi tam giới. Cho nên mười chữ 

này là chuyên tâm. Mười chữ sau là đối sự: Nhìn  Thấu  -  Buông  Xuống  -  Tự  Tại  - 

Tùy Duyên - Niệm Phật. Y theo hai cương lĩnh này mà tu học, chính là nói đem điều 

sai lầm của chúng ta, tâm giả dối của chúng ta chính là sai, tu sửa lại thành chân thành; 

tâm nhiễm ô là sai, tu sửa lại thành thanh tịnh; tâm cống cao ngã mạn là sai, tu sửa lại 

thành bình đẳng; mê hoặc điên đảo là sai, tu sửa lại thành chánh giác; tự tư tự lợi là 

sai, tu sửa lại thành từ bi. Đơn giản rõ ràng. 

Trong hai - ba năm  gần đây, tôi chưa vừa ý vì 20 chữ là quá nhiều, hiện nay tôi thu 

gọn 20 chữ thành bốn chữ: Thuần Tịnh Thuần Thiện. Tâm chúng ta phải thuần tịnh, 

- 249 - 

hành vi của chúng ta phải thuần thiện. Dùng điều này làm mục tiêu thì càng đơn giản 

hơn. Thuần tịnh thuần thiện là tánh đức viên mãn hiện tiền của Như Lai. Phải rời xa tất 

cả điều bất tịnh bất thiện. Tâm địa phải thanh tịnh, hành vi phải lương thiện. 

Loại  thứ  tư  là  “căn  trí  lực”.  Căn  chính  là  căn  tánh,  biết  được  căn  tánh  của  tất  cả 

chúng sanh. Căn tánh do đâu mà có? Cũng là có từ vô thủy kiếp, cùng hoàn cảnh cuộc 

sống tu học của bạn có quan hệ mật thiết. Cái căn tánh này đương nhiên là nói tập tánh 

chứ không phải là bổn tánh. Bổn tánh của mỗi người là giống nhau, nhất định là không 

khác nhau. Tập tánh là chịu sự nhiễm ô. Phật biết được sự giáo học đó là phương tiện, 

căn tánh như thế nào thì dùng phương pháp đó để dạy bảo. 

Loại thứ năm là “dục trí lực”. Cái dục này là nói sự ham thích. Sự ham thích chính 

là sở thích của bạn, mỗi người đều khác nhau, cho nên Phật dạy chúng ta đều có thiện 

xảo phương tiện, biết được bạn thích điều gì thì dạy bạn những phương pháp mà bạn 

thích. Bạn thích thì tu được dễ dàng, điều bạn không thích thì tu học rất khó khăn. 

Loại thứ sáu là “giới trí lực”. Chữ giới này là nói với chúng sanh thế gian này, nhiều 

loại cảnh giới không như nhau, Phật có thể biết được, cảnh giới của mỗi người Ngài 

đều biết. Hơn nữa, cảnh giới thường hay thay đổi. Người thật sự dụng công nỗ lực tu 

học thì cảnh giới mỗi năm mỗi khác nhau. Đây là giáo học, thật sự là một vị lão sư tốt 

chân thật thì không dễ gì gặp được. Tuy là Ngài không tài trí giống như Phật, nhưng 

kinh nghiệm giáo học của Ngài rất phong phú. Ngài thường quán sát mọi người, gọi là 

mười phần thì chắc chắn tám - chín phần, phương pháp dạy của Ngài là thiện xảo, để 

cho người học có thể sanh tâm hoan hỉ, có thể sanh tín tâm, học nghiệp, đạo nghiệp có 

thể tùy vào thời gian mà tăng trưởng, thu được kết quả thành tích rất tốt. 

Loại  thứ bảy là “chí  xứ trí lực”. Chí xứ là nói về quả, bạn tu nhân như thế nào thì 

nhất định  bạn  sẽ  được  quả như thế  đó. Thí  dụ  như bạn  tu ngũ giới tu thập thiện, thì 

khẳng định kiếp sau bạn sẽ được phước báu trời người. Nếu như bạn niệm Phật, đối 

với Tịnh tông, đối với A Di Đà Phật bạn chân thật tin tưởng, bạn không có hoài nghi, 

bạn  thật  sự  muốn  đi,  thì  khẳng  định  bạn  nhất  định  được  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc 

Thế  giới.  Trong  “Kinh  Di  Đà  Yếu  Giải”  của  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  có  nói  với  chúng  ta: 

 “Có thể vãng sanh hay không quyết định là ở có tín nguyện hay không” . Bạn có niềm 

tin chân thật, bạn có nguyện thiết tha thì nhất định bạn được sanh.  “Phẩm vị cao thấp 

 là ở sự công phu niệm Phật sâu hay cạn” . Cho nên được sanh hay không là do ở tín 

nguyện. Có tín có nguyện rồi, lại nỗ lực niệm Phật, vậy là phẩm vị của bạn được tăng 

cao. Nhân như thế nào thì có quả như thế đó, chẳng có sai lệch một chút nào. 

Loại  thứ  tám  là  “túc  mạng  trí  lực”, biết được hết thảy tình huống nhiều đời nhiều 

kiếp của chúng sanh. Năng lực này của Phật rất lớn. Ở trong Kinh nói A La Hán có thể 

biết được 500 kiếp của tất cả chúng sanh, hơn 500 kiếp thì các Ngài không thể nhìn 

thấy được nữa, còn quả địa Như Lai thì không có hạn chế, không có sự giới hạn, các 

Ngài luôn luôn biết. Nếu như bạn gặp được Phật, sự việc vô lượng kiếp trước đời đời 

kiếp kiếp của bạn các Ngài đều biết hết. Hiện nay trong nửa thế kỷ này, ở phương tây 

- 250 - 

có không ít người đang nghiên cứu về tiền kiếp, họ  đã dùng phương pháp được phổ 

biến nhiều nhất là thôi miên. Thôi miên cũng là một loại định công, nhưng đó là dùng 

ngoại lực tác động. Trong lúc thôi miên vào trạng thái sâu thì không gian và thời gian 

đều bị đột phá, có thể nói ra sự việc trong tiền kiếp. Chúng tôi ở Mỹ đã xem được bản 

báo cáo này, có một người có thể nói được sự việc của tám  mươi mấy đời trước đó, 

tính ra thời gian là hơn bốn ngàn năm, sự việc của tám mươi mấy đời trước, từng đời 

từng đời họ đều nói ra được hết. Điều này chứng minh được con người có tiền kiếp. 

Đã có tiền kiếp thì đương nhiên có hậu kiếp. Về hậu kiếp thì nền khoa học vẫn chưa 

khám phá được, chưa có thể kiểm tra đời quá khứ của bạn, từng đời từng đời có thể để 

cho chính bạn nói ra. Người tu hành chứng quả đều có được cái năng lực này. 

Loại thứ chín là “thiên nhãn trí lực”. Có thể thấy được tất cả chúng sanh, tất cả tình 

huống luân hồi sanh tử của từng đời từng kiếp không có gì mà không biết. Không phải 

nói thấy bạn trong hiện tại mà còn có thể thấy đời quá khứ của bạn, cũng có thể nhìn 

thấy  đời  vị  lai  của  bạn.  Cho  nên  những  người  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc hầu như đều có năng lực này. 

Loại  cuối  cùng  là  “lậu  tận  trí  lực”. Đây là biết được rõ ràng tường tận, thông suốt 

thấu  đáo,  phiền  não  tập  khí  của  bản  thân  mình  đoạn  tận  rồi.  Phiền  não  tập  khí  đoạn 

sạch rồi chính là quả địa Như Lai. Đẳng giác Bồ Tát vẫn còn một phẩm sanh tướng vô 

minh chưa đoạn. Cho nên Thế giới Tây Phương Cực Lạc là đới nghiệp vãng sanh, nhất 

định không nên hoài nghi. Phàm hễ sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là đới 

nghiệp vãng sanh, cả thảy đều đới nghiệp. Văn Thù,  Phổ Hiền, điều này chúng ta đọc 

được ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, các Ngài cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

có đới nghiệp không? Vẫn đới nghiệp. Một phẩm sanh tướng vô minh cuối cùng của 

các Ngài vẫn chưa phá, các Ngài mang phẩm sanh tướng vô minh này vãng sanh đến 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, làm gì không có chuyện đới nghiệp? Không đới nghiệp 

chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, nếu là Bồ Tát thì cũng đới nghiệp. Hay 

nói cách khác, bốn độ ba bậc chín phẩm, sự thật chính là nói rõ cho chúng ta biết đới 

nghiệp nhiều hay ít. Đới nghiệp nhiều thì phẩm vị thấp, đới nghiệp ít thì phẩm vị cao, 

phẩm vị cao hay thấp là do từ chỗ này. Cho nên chúng ta nếu muốn làm được chuyện 

không đới nghiệp, việc  này  là  không  thể,  nhất  định  là  không  làm  được,  chỉ  hy  vọng 

nghiệp chúng ta mang có thể ít một chút thì được. 

Ở trong cuộc sống hàng ngày, đặc biệt là trong việc khởi tâm động niệm, nên học nhìn 

thấu buông bỏ. Buông bỏ thì nghiệp sẽ ít. Nếu thật sự có thể nhìn thấu, nhìn thấu là 

học vấn, nhìn thấu chính là hiểu rõ đối với chân tướng sự thật, ít ra chúng ta biết được 

đời  người  ngắn  ngủi  khổ  đau, thọ  mạng  có  giới  hạn.  Chúng  tôi  biết  rõ  những  người 

bạn,  những  đạo  hữu...  Hôm  nay  tôi  gặp  được  một  vị  đồng  tu  đến  từ  Vancouver  của 

nước Canada. Ở nơi đó, ngày trước mỗi năm tôi đều đi đến đó giảng Kinh một tháng. 

Người nghe giảng Kinh trước đây, những vị hộ pháp đó đều không còn nữa, đều qua 

đời  rồi,  cho  nên  hiện  giờ  không  có  người  mời  tôi.  Mạng  người  vô  thường.  Cho  nên 

nghĩ đến những người này qua đời rồi, họ mang theo những gì? Họ chẳng mang theo 

- 251 - 

thứ gì. Nếu như chúng ta nhìn thấy chân tướng sự thật, đến lúc đó ép buộc bạn, bạn 

không thể không buông bỏ, vậy tại sao hiện giờ không buông bỏ sớm một chút? Hà tất 

gì phải đợi đến lúc đó bị thần chết bức bách bạn, bạn không thể không buông bỏ. Hiện 

giờ vui vẻ mà buông bỏ thì tốt biết bao. Buông bỏ thì tự tại. Buông bỏ sự ham muốn 

của bạn, buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước của bạn. 

Có  thể  điều  khó  buông  bỏ  nhất  chính  là  tình  thân.  Tình  thân  cũng  phải  buông  bỏ, 

không buông xuống thì bạn không thể vãng sanh. Cho nên phải có trí huệ, phải nhìn 

cho thấu, ta đi đến Thế giới Cực Lạc, ta mới thật sự có thể chăm lo cho người thân của 

chính mình, ta có trí huệ, ta có năng lực để chăm lo. Hiện giờ bạn yêu thương họ như 

thế nào cũng chẳng có tác dụng gì, đến lúc sanh ly tử biệt chẳng ai có cách để chăm lo 

cho ai, cho nên bạn có thể buông bỏ là viên mãn thật sự rồi. Buông bỏ không được đó 

là sai lầm. Buông bỏ thì mang nghiệp ít. 

A Di Đà Phật! 



Tập 287 

Hôm qua giảng đến “Thập Lực”, tiếp theo là “Tứ Vô Úy”. 

TỨ VÔ ÚY 

Vô úy là ngữ khí khẳng định, là ngữ khí chân thành, khiến cho chúng ta sau khi nghe 

xong thì có thể đoạn nghi sanh tín. Vô úy cũng được gọi là vô sở úy. Đây là nói Thế 

Tôn  thuyết  pháp  ở  trong  đại  chúng  an  nhiên  tự  tại.  Thông  thường  người  phàm  phu 

chúng  ta,  đặc  biệt  là  người  mới  bắt  đầu  học,  ở  dưới  giảng  đài  thì  biết  nói  chuyện 

nhưng  lên  giảng  đài  thì  nói  không  được,  cho  nên  lên  giảng  đài  cũng  phải  luyện  tập. 

Nhưng muốn làm giống như Phật, thản nhiên không lo sợ, thì không phải là chuyện dễ 

dàng.  Trong  quá  khứ,  những  người  thông  thường,  đặc  biệt  là  người  đến  nghe  giảng 

Kinh  hoặc  người  nghe  giảng  pháp, đại  khái  là  họ  đều  có  một  chút  văn  hóa  căn  bản, 

hay nói cách khác, những người xưa đều là có sự tu dưỡng văn hóa, dù cho gặp phải 

người  giảng  hơi  kém  một  chút  thì  cũng  bao  dung,   cũng  có  thể  tha  thứ  cho.  Nhưng 

người hiện nay thì không có tâm độ lượng rộng rãi, chẳng những không có cái tâm độ 

lượng  rộng  rãi,  mà  còn  có  người  chuyên  môn  đến  gây  phiền  phức.  Trong  số  thính 

chúng sau khi nghe xong chuyên môn tìm câu hỏi làm khó bạn. Cho nên, giảng Kinh 

thuyết  pháp  ở  bên  ngoài  đích  thực  không  phải  chuyện  dễ  dàng.  May  mắn  là  ở 

Singapore  vẫn  còn  tốt  một  chút,  có  lẽ  những  vị  pháp  sư  trẻ  tuổi  lên  đài  giảng  Kinh 

không đến nỗi có người đến gây phiền phức, nhưng ở trong các trường hợp khác thì 

không thể đảm bảo, đặc biệt là ở nước ngoài. 

Tập tục của người nước ngoài và người Trung Quốc không như nhau. Thí dụ như buổi 

giảng một tiếng rưỡi đồng hồ thì họ chỉ cho bạn giảng có một tiếng, nửa tiếng còn lại 

thì họ nêu ra câu hỏi để cho bạn trả lời. Đây là cách phổ biến nhất. Cũng có khi họ để 

cho bạn giảng có nửa tiếng, còn một tiếng là họ nêu ra câu hỏi để cho bạn trả lời. Thật 

- 252 - 

là khó đối phó. Người đặt ra câu hỏi rất là phức tạp. Như ở trong Kinh Phật nói những 

câu hỏi đó hầu như đều có, họ đến hỏi bạn, thật sự có lúc nghe cũng không hiểu được, 

có những lúc họ chuyên môn đến gây phiền phức, cho nên bạn cũng phải biết cách đối 

phó. Nếu đối phó không được thì họ sẽ không lễ độ với bạn, làm cho bạn mất mặt, tục 

ngữ gọi là làm cho bạn không có lối thoát. 

Tôi vẫn nhớ lần đầu tiên đi đến Hồng Kông giảng Kinh, chư vị đồng tu bên đó thỉnh 

tôi giảng “Kinh Lăng Nghiêm”, thời hạn là bốn tháng, mỗi ngày giảng một tiếng rưỡi 

hay là hai tiếng đồng hồ, tôi cũng không nhớ. Đó là vào năm  1977. Hôm đó tôi đến 

Hồng Kông, ở trong Thư viện Phật Giáo Trung Hoa, Quán Trưởng là Pháp sư Thường 

Hoài. Buổi tối Pháp sư tiếp đãi tôi và nói với tôi tình huống thông thường của những 

vị Pháp sư đến Hồng Kông giảng Kinh. Ngài nói:  “Pháp Sư Tịnh Không à, trong tâm 

 ông nên chuẩn bị sẵn” . Tôi hỏi chuẩn bị cái gì? Thói quen nghe giảng Kinh của người 

Hồng Kông, ngày đầu tiên người đến nghe giảng Kinh rất là đông, ngày cuối cùng mọi 

người cũng đến rất đông, là có đầu có đuôi, khoảng giữa thì rất ít người đến. Ngài nói 

ở khoảng giữa có thể chỉ có hai - ba người đến nghe, vì vậy trong tâm ông phải có sự 

chuẩn bị. Tôi liền nói với Ngài, tôi là người mới học giảng Kinh nên chẳng sao, nếu 

không có người đến nghe, chỉ cần có bàn ghế sắp bày ở chỗ đó thì tôi giảng cho bàn 

ghế nghe cũng được rồi. Ngài nói:  “Vậy thì được, vậy thì chẳng có vấn đề” . Ngài nói 

tiếp:  “Ở Hồng Kông còn có một nhóm người chuyên môn gây phiền phức, chuyên môn 

 làm cho các vị Pháp sư gặp phải khó khăn. Ông phải cẩn thận, phải lưu ý điều này” . 

Tôi  trả  lời:   “Dạ  được,  những  người  đến  để  gây  phiền  phức,  chúng  con  cũng  có  thể 

 tăng thêm chút ít kiến thức, được học thêm nhiều thứ, ắt hẳn đây là chuyện tốt” . Tôi 

cứ  liên  tục  giảng  Kinh,  hình  như  mỗi  ngày  đều  có  nhiều  người  đến  nghe.  Pháp  sư 

Thường Hoài nói pháp duyên của tôi khá lắm, pháp duyên rất là thù thắng. Bốn tháng 

trôi qua rất là thuận lợi, nhóm người gây phiền phức đó cũng thường xuyên đến nghe. 

Sau đó tôi cũng quen với họ, họ còn mời tôi đi dùng cơm, không còn gây phiền phức 

nữa. Cho nên những chuyện này Thế Tôn tuy là đức năng trên quả địa Như Lai, chúng 

ta cũng phải nên học tập. 

Vô sở úy chia thành bốn loại lớn, gọi là tứ vô sở úy. 

Loại  thứ  nhất  là  “nhất  thiết  trí  vô  sở  úy”.  Hay  nói  cách khác,  không những  Phật 

pháp các bạn phải thật sự tu học, phải khế nhập cảnh giới. Nếu chỉ là ở trong chú sớ 

của  Kinh  điển,  trên  bề  mặt  của  văn  tự  mà  công  phu  thì  khó  khăn,  bạn  mà  gặp  phải 

những người chuyên gây phiền phức, bạn sẽ không có cách đối phó. Đồng thời phải có 

kiến thức phổ thông thật là phong phú. Chỗ đắc lực của bản thân tôi là từ nhỏ đã thích 

đọc sách, sách tôi đọc rất là nhiều loại, vì vậy kiến thức rất là phong phú, đến sau này 

đi ra giảng Kinh hoằng pháp có được sự giúp đỡ rất lớn. 

Năm xưa lão sư Lý dạy cho chúng tôi, khi lên đài giảng thì phải thông suốt pháp thế 

gian và pháp xuất thế gian, bản thân phải giữ mãi cái tâm khiêm tốn, nhất định không 

thể ở trên giảng đài làm ra điệu bộ của bậc thầy. Cái dáng vẻ này e rằng trong tương 

lai  sẽ  gặp  trở  ngại.  Cho  nên  chúng  ta  trước  cũng  như  sau,  khi  ở  trên  giảng  đài  phải 

- 253 - 

luôn nghĩ mình là học trò, người ở dưới đài là lão sư, là giám thị, nếu ta giảng sai thì 

mời họ chỉ giáo. Đây là chúng ta lót sẵn những bậc thang, cho nên khi xuống đài cũng 

dễ dàng. Trước tiên nên lót sẵn những bậc thang, nhất định không được nghĩ mình là 

bậc thầy. Điều này không thể được. Khi mà lão sư Lý dạy cho tôi, Ngài đã 70 tuổi rồi. 

Tôi theo Ngài được mười năm, từ đầu đến cuối Ngài dạy học, cách xử sự đối người 

tiếp vật luôn mang dáng vẻ rất là khiêm tốn, một chút ý niệm  ngạo mạn cũng chẳng 

có. Thái độ này thì hoàn toàn không có. Điều này rất đáng để cho chúng ta học theo. 

Học  tập  mãi  điều  này,  dù  cho  bạn  đã  đại  triệt  đại  ngộ  rồi  thì  càng  phải  khiêm  tốn. 

Người  thật  sự  có  đạo  đức,  thật  sự  có  học  vấn  thì  họ  lại  càng  khiêm  tốn.  Người  xưa 

thường hay nói rằng học thức càng sâu thì tánh khí bình, thật sự là tâm bình khí hòa, 

mỗi phút mỗi giây đều vui vẻ tiếp nhận sự chỉ bảo của người khác. 

Những người dạy họ thật ra cũng không bằng họ, nhưng mà các bạn nên biết, người 

xưa cũng có nói, người ngu họ cũng có điều tâm đắc. Bạn hãy tỉ mỉ mà quan sát, người 

có  sở  trường  thì  cũng  có  khuyết  điểm,  người  có  nhiều  khuyết  điểm  họ  vẫn  có  sở 

trường, cái sở trường đó cũng đáng để cho chúng ta học hỏi. Cho nên “Thánh nhân vô 

 thường sư”, chính là tất cả chúng sanh đều là thầy của ta, vấn đề là bạn có biết học hay 

không. Chân thật biết học thì ở Thế giới Cực Lạc có sáu trần thuyết pháp, sáu trần diễn 

pháp. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Có ai mà không phải là lão sư của chúng 

ta? Tất cả mọi người đều là lão sư của chúng ta, tất cả động vật thực vật núi sông đất 

đai không  một  thứ nào  mà  không  phải  là  lão sư,  điều  then  chốt là bản  thân  mình có 

biết học hỏi hay không, có thể thể hội ở trong cuộc sống hàng ngày được hay không. 

Làm được như vậy thì sẽ thành tựu nhất thiết trí. 

Nói đến trí huệ, nhà Nho và nhà Phật cũng đều coi trọng pháp thế gian và pháp xuất 

thế gian. Mục đích giáo học của người xưa chính là mở mang trí huệ. Chỉ có mở mang 

trí huệ thì bạn mới giải quyết được vấn đề. Nhỏ là vấn đề của cá nhân, là vấn đề cuộc 

sống của cá nhân, là vấn đề sanh tử của cá nhân; lớn là vấn đề của thiên hạ quốc gia, 

chỉ có trí huệ chân thật thì mới giải quyết được, cho nên trí huệ là quý báu. Trí huệ từ 

đâu mà có? Trí huệ là từ nơi tự tánh mà có được. Tất cả chúng sanh đều có bổn tánh, ở 

trong Phật pháp gọi là Phật tánh, gọi là pháp tánh, tất cả chúng sanh cả thảy đều có, 

đức  năng  vốn  có  của  pháp  tánh.  Cái  đức  của  chúng  sanh  chính  là  trí  huệ,  năng  lực, 

tướng hảo. Cái năng lực của chúng sanh chính là thấy - nghe - hay - biết. Có thể thấy, 

có  thể  nghe,  có  thể  hay,  có  thể  biết,  cái  đức  năng  này  là  không  sanh  không  diệt,  ở 

trong Phật pháp thường nói, ở nơi Phật không tăng, ở nơi phàm không giảm, nó chính 

là cứu cánh viên mãn. Cái cứu cánh viên mãn này là sự thật. Ở tại chư Phật và Bồ Tát 

(chúng ta nói Bồ Tát đều là nói Pháp Thân Đại Sĩ), đức năng của các Ngài đều là hiển 

thị ra ngoài, thật sự là nó có tác dụng, các Ngài đều thọ dụng được. 

Còn phàm phu chúng ta, đức năng của chúng ta có thể là giống như Phật, nhưng đức 

năng này hoàn toàn ẩn mất rồi, chưa thể hiện ra, cho nên cuộc sống của chúng ta khổ 

như  vậy  đó,  ở  trong  sáu  nẻo  vẫn  phải  chịu  đau  khổ.  Là  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Ở 

trong Kinh Phật nói với chúng ta rất là rõ ràng, chính là chúng ta mê mất tự tánh rồi, 

- 254 - 

cũng là nói đã mê mất đức năng vốn có ở trong tự tánh rồi. Phật dùng hai từ mê mất, 

hoàn toàn không phải là mất thật sự. Đến khi bạn đã giác ngộ rồi thì đức năng trí huệ 

của các bạn sẽ khôi phục lại. Cho nên giữa phàm và Thánh chỉ là mê và ngộ mà thôi. 

Phàm phu giác ngộ chính là Phật Bồ Tát, không giác ngộ thì là phàm phu. 

Mục đích giáo học của Thánh Hiền thế xuất thế gian là gì? Là giúp cho tất cả chúng 

sanh phá mê khai ngộ. Chính là dạy điều này, không dạy những thứ khác. Dạy cho bạn 

giác  ngộ.  Nhà  Nho  giáo  học  nói  là  cầu  ngộ  tánh,  Phật  pháp  đối  với  sự  ngộ  tánh  thì 

càng xem trọng hơn. Kinh điển Đại thừa chúng tôi đã đọc rất nhiều, cũng đã học rất 

nhiều năm, bản thân tuy là chưa có khế nhập cảnh giới này, những lời Phật dạy ở trong 

Kinh chúng tôi cũng đã thể hội được mấy phần, hiểu được ý nghĩa này. 

Vừa rồi có mấy vị đồng tu đến tìm tôi, cùng với tôi nói chuyện hơn một giờ đồng hồ, 

cùng thảo luận “Kinh Lăng Nghiêm”. Đại Sư Giao Quang giảng “Kinh Lăng Nghiêm” 

có nói bỏ thức dùng căn. Nếu như chúng ta đều biết bỏ thức dùng căn thì không phải 

mọi người đều đã thành Phật rồi sao? Phật và pháp thân Bồ Tát đều là khác với chúng 

ta, chính là các Ngài dùng căn. Căn chính là căn tánh của sáu căn. Căn tánh của sáu 

căn chính là Phật tánh, chính là chân như bản tánh, ở nơi mắt là thấy, ở nơi tai là nghe, 

ở nơi mũi lưỡi thân là cảm giác, ở nơi ý là biết, chính là thấy - nghe - hay - biết. Chư 

Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát các Ngài biết dùng. Chúng ta cũng dùng, nhưng vì sao 

chúng ta dùng lại không giống với chư Phật Như Lai? Chúng ta dùng mà có sự xen tạp 

bên trong. Chư Phật Bồ Tát các Ngài không có xen tạp, các Ngài dùng cái thấy - nghe 

-  hay  -  biết thật sự  là  thuần  tịnh. Chúng ta  dùng sự  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết này  bên 

trong có xen tạp vọng tưởng, xen tạp phân biệt, xen tạp chấp trước, như vậy là hỏng 

rồi, như vậy là trở thành phàm phu rồi. 

Cái thấy của Phật Bồ Tát giống như cái gì? Giống như một cái gương. Bạn thấy cái 

gương in bóng ảnh ở bên ngoài rất là rõ ràng, không bị tiêm nhiễm một chút nào. Rời 

bỏ  cảnh  vật  bên  ngoài  cái  gương  trở  nên  trống  không,  ngay  trong  lúc  đang  soi,  cái 

gương  vẫn  là  trống  không,  đây  chính  là  Phật  Bồ  Tát.  Còn  cái  thấy  của  chúng  ta  thì 

giống cái gì? Giống như là cái chụp hình có phim, chụp một lần thì lưu lại một  tấm 

hình, chụp lần nữa thì lưu thêm một tấm nữa, bên trong đã trở nên hỗn độn rồi. Nếu 

chúng ta  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  tiếng, thật  sự  làm  được  không khởi tâm  không  động 

niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  cảnh  vật  ở  bên  ngoài  rất  là  rõ  ràng, đó  là 

huệ,  đó  là  trí  chiếu,  là  chiếu  kiến,  đó  là  giác  chiếu  trí  huệ.  Không  khởi  tâm,  không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đây là đại định, không tiêm nhiễm một 

chút nào. Chúng ta khác Phật là ở tại chỗ này. Chúng ta vừa mở mắt ra, cái ý niệm đầu 

tiên (Tổ sư Đại đức thường nói cái niệm thứ nhất), cái niệm thứ nhất chính là bạn vẫn 

chưa khởi tâm động niệm, khi mở mắt nhìn ra bên ngoài thì ngay lúc đó cũng giống 

như chư Phật Như Lai, gọi là thấy tánh thấy. Thấy tánh thấy, thấy sắc tánh, không gọi 

là sắc trần mà gọi là thấy tánh thấy sắc tánh, ở trong Thiền tông gọi là minh tâm kiến 

tánh.  Nhưng  vô  cùng  đáng  tiếc,  đến  niệm  thứ  hai  thì  liền  xen  tạp,  không  giữ  được 

niệm thứ nhất. Niệm thứ hai thì xen tạp, liền khởi tâm động niệm, liền phân biệt chấp 

- 255 - 

trước, vậy là đọa lạc rồi. Cho nên chúng ta thường xem thấy  ở trong Kinh Đại thừa, 

trong  mắt  của  Phật  đều  xem  tất  cả  chúng  sanh  là  chư  Phật  Như  Lai.  Chúng  ta  thì 

không biết. Thật ra lời của Phật nói là chân thật, vì sao vậy? Vì sáu căn của bạn khởi 

tác dụng, niệm niệm đều là niệm thứ nhất. Niệm niệm đều xen tạp hai ba, xen tạp hai 

chính là phân biệt chấp trước, xen tạp ba chính là cộng thêm vọng tưởng, như vậy mới 

trở thành phàm phu, đem trí huệ vốn có ở trong tự tánh của bạn đánh mất đi. Phật Bồ 

Tát hy vọng chúng ta hồi đầu giác ngộ. Vừa giác ngộ thì trí huệ viên mãn ở trong tự 

tánh liền hiện ra. Cho nên phải biết vọng tưởng phân biệt chấp trước ở trong pháp Đại 

thừa  gọi  là  phiền  não.  Vọng  tưởng  là  vô  minh  phiền  não,  phân  biệt  là  trần  sa  phiền 

não, chấp trước là kiến tư phiền não. Ba cái phiền não lớn này khiến cho chúng ta mê 

mất đi trí huệ đức tướng của tự tánh mà không thể chứng đắc. Phật và pháp thân Bồ 

Tát đều biết chân tướng sự thật này, cho nên các Ngài dụng công phu là dùng như thế 

nào? Là ở trong cuộc sống hàng ngày, trong việc xử sự đối người tiếp vật mà tu định. 

Tu  như  thế  nào?  Thấy  sắc,  nghe  tiếng  phải  học  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không phân biệt, không chấp trước. Học những điều này là đại định, thật sự là không 

bị những cảnh bên ngoài làm ảnh hưởng (Phật pháp gọi là bị cảnh chuyển). Các Ngài 

thì không bị cảnh chuyển. Cái chuyển này ngày nay chúng ta gọi là bị ảnh hưởng. Các 

Ngài không bị cảnh ở bên ngoài làm ảnh hưởng, các Ngài hiểu rất rõ ràng, rất là minh 

bạch, định huệ đồng vận, cho nên trí huệ của các Ngài là viên mãn, bất luận là bạn đã 

học qua hay là chưa có học qua, chỉ cần vừa tiếp xúc là thông đạt liền, thì sẽ không có 

chướng ngại. Vì sao vậy? Vì từ nơi tự tánh mà lưu lộ ra. Tự tánh là viên mãn, tự tánh 

không có chướng ngại. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Phật có cái năng lực này, có trí 

huệ  cứu  cánh  viên  mãn,  không  gì  không  biết.  Cho  nên  quí  vị  hãy  xem  ở  trong  Đại 

Tạng Kinh, có rất nhiều bộ Kinh thật là kỳ lạ, đều là Phật nói, thí dụ như “Kinh Chăn 

Trâu”.  Tôi  tin  rằng  người  hỏi  vấn  đề  này  là  họ  muốn  gây  rắc  rối,  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật chắc chắn là chưa có chăn trâu lần nào, xuất thân của Ngài là Hoàng tử thì làm 

sao Ngài đi chăn trâu được chứ? Họ hỏi Ngài cách chăn trâu, bạn hãy xem, Thích Ca 

Mâu Ni Phật nói về việc nuôi trâu chăn trâu, nên chú ý những sự việc gì Ngài nói rất là 

rõ ràng, giống như Ngài thật sự là đã làm qua nghề chăn trâu rồi vậy, giống như một 

chú bé chăn trâu vậy, bạn hỏi Ngài, Ngài liền biết, Ngài liền trả lời cho bạn rất là rõ 

ràng. Nếu chúng ta gặp phải vấn đề này thì sẽ không trả lời được, vì sao vậy? Vì chưa 

có chăn trâu lần nào. Đây là nhất thiết trí vô sở úy. Cho nên, chúng ta phải cầu trí huệ. 

Cầu trí huệ phải có trình tự, trước tiên là cầu căn bản trí, sau đó thì thành tựu hậu đắc 

trí.  Điều  này  trong  Phật  pháp  Tổ  Tổ  tương  truyền,  chúng  ta  không  thể  không  biết 

được. 

Thế nào gọi là căn bản trí? Căn bản trí gọi là vô tri. Trong “Kinh Bát Nhã” có nói  “Bát 

 nhã vô tri vô sở bất tri” , cho nên nếu bạn muốn thành tựu vô sở bất tri, thì trước tiên 

bạn phải cầu vô tri. Cái gì là vô tri? Vô tri chính là tu định. Cho nên, phương pháp cầu 

học hiện nay vĩnh viễn là sẽ không khai trí huệ. Vì sao vậy? Vì họ không biết tu căn 

bản  trí.  Không  tu  căn  bản  trí  thì  làm  sao  có  hậu  đắc  trí?  Các  vị  hãy  xem  luận  Duy 

- 256 - 

Thức của Đường Đại  Viên cư sĩ, trong đó ông nói rất rõ ràng, tiếc là người học Phật 

ngày nay không tuân theo phương pháp truyền thống của người xưa, lơ là căn bản trí, 

cho nên không thể nào có được hậu đắc trí. Người xưa dạy học, kể cả nhà Nho (thực 

tại mà nói nhà Nho chịu sự ảnh hưởng của nhà Phật rất lớn), căn bản trí bồi dưỡng vào 

lúc nào? Còn trẻ thơ. Phương pháp giáo học này tuyệt diệu, tuyệt diệu vô cùng. 

Trẻ con ở vào thời xưa, trong sách xưa có nói 7 tuổi là đi học. Trường tiểu học ngày 

xưa không giống như hiện nay của chúng ta. Trường tiểu học ngày xưa chính là dạy 

những nề nếp chuẩn mực cơ bản của cuộc sống như quét dọn, cách ứng phó, thật sự thì 

trẻ em không có hoạt bát như trẻ em ở nước ngoài. Tại sao vậy? Vì trẻ em ngoại quốc 

thích vui đùa, đi chơi, trẻ em Trung Quốc phải lo học tập, bài vở rất nhiều, dạy các em 

phải theo quy củ, từng hành động lời nói cũng đều phải dạy. Ngoài những điều này ra 

còn phải dạy các em đọc sách. Đọc sách không cần giảng giải, chỉ dạy cho các em đọc, 

dạy học thuộc lòng. Đây là cái gì? Đây chính là tam học giới-định-huệ một lần hoàn 

thành.  Giới  là  gì?  Giới  là  quy  củ.  Khi  bạn  đọc  sách,  ngồi  đọc  cũng  được,  đứng  đọc 

cũng được, đều  phải có quy  củ. Giữ quy  củ  chính  là trì  giới. Bạn đọc sách phải đọc 

cho  thuộc,  tâm  của  bạn  tập  trung  vào  quyển  sách,  không  thể  suy  nghĩ  chuyện  này 

chuyện kia, đây chính là định. Dùng phương pháp này để dẹp bỏ hết tất cả các vọng 

tưởng tạp niệm, đây là thuộc về tu định. Khi đọc sách phải đọc cho rõ ràng, từng chữ 

đọc kỹ càng, từng câu đọc không lẫn lộn, đây là huệ. Cái huệ này chính là căn bản trí. 

Cho nên, bạn thấy từ 7 tuổi bắt đầu đọc sách, đến khoảng 12 - 13 tuổi thì tâm của các 

em đã định rồi, những bài cần học thuộc lòng thì toàn bộ đã học thuộc, đều có thể nhớ 

lại hết. Ngày xưa, trường học không có bậc trung học, từ Tiểu học thì vào Thái học. 

Thái học chính là Đại học. Trong Trường Đại học dạy những điều gì? Khi các em còn 

nhỏ đã học thuộc lòng các Kinh sách, bây giờ thì giảng giải cho bạn nghe, cùng nghiên 

cứu và thảo luận với bạn, gọi là hậu đắc trí. Trước tiên học thuộc lòng, đó là căn bản 

trí. Cho nên chúng ta hãy xem người xưa, bạn đọc trong truyện ký bạn sẽ thấy được, 

có những vị trí huệ cao, mới 18 - 19 tuổi thì đã thi đậu tiến sĩ rồi. Thi đậu cử nhân, thi 

đậu tiến sĩ, nhà chức trách liền bổ nhiệm cho họ đi làm huyện trưởng, thị trưởng, họ có 

thể giải quyết công việc hợp tình hợp lý. Bây giờ chúng ta nhìn thấy trẻ em, các em 

thật sự có trí huệ, thật sự có năng lực này, từ nhỏ được dạy dỗ kỹ càng, thế hệ thanh 

niên và các em nhỏ ngày nay tuyệt đối là không có kém hơn ngày xưa, chỉ là do tiếp 

nhận phương thức giáo dục khác nhau, tiếp nhận nội dung giáo dục không như nhau, 

xác thực là không thể so cùng với người xưa. Thời xưa chính là những năm đầu Dân 

Quốc, không  tính xa  hơn. Vào  năm  Dân Quốc thứ mười  mấy,  những  bài văn do các 

cháu  11  -  12  tuổi  viết,  những  sinh  viên  của  Học  viện  Văn  học  ngày  nay  không  cần 

phải nói là không viết được, mà xem cũng không hiểu. Đây là nói đến trình độ quốc 

văn đã xuống dốc rất là nghiêm trọng. Người xưa thật sự là có trí huệ, thanh niên bây 

giờ  thì  không  có  trí  huệ.  Họ  có  được  cái  gì?  Là kiến  thức  phổ  thông,  kiến  thức phổ 

thông  thì  phong  phú,  nhưng  họ  không  có  trí  huệ.  Có  trí  huệ  là  biết  phán  đoán  điều 

- 257 - 

đúng sai, chánh tà, lợi hại, được mất. Nếu họ có khả năng phán đoán này thì mới gọi là 

trí huệ. Người ở trong thời đại hiện nay thì không có trí huệ. 

Trong  Phật  pháp  là  cầu  trí  huệ,  vẫn  dùng  phương  pháp  cũ  là  “thâm  nhập  một  môn 

 huân tu lâu dài”. Nếu không dùng phương pháp này, thực tại mà nói, không nghĩ ra 

phương pháp thứ hai có thể giúp cho mọi người thành tựu định huệ một cách hiệu quả. 

Thật là không có cách nào. Ở trong thế giới hiện nay, ma đến quấy nhiễu, chúng ta đã 

bị  ma  hại,  hầu  như  mọi  người  đều  không  có  cách  tránh  khỏi.  Ma  vương  lớn  nhất  là 

người nào? Chính là cái truyền hình ở trong nhà bạn. Hiện nay vẫn còn có cái lợi hại 

hơn truyền hình, đó là internet. Những đứa con nhỏ ở trong gia đình bạn vẫn còn đi 

học, mỗi ngày đều lên mạng. Cái này còn lợi hại hơn truyền hình nữa, con ma này có 

thể  hủy  diệt  cả  thế  giới,  đem  cái  thế  giới  này  đến  ngày  tận  thế.  Thật  là  nguy  hiểm. 

Chính phủ Singapore đã có kế hoạch, đối với truyền hình thì quản lý tương đối chặt 

chẽ. Bạn xem ở nước Mỹ, vừa mở truyền hình lên thì có hơn 100 đài, thật là hỗn độn, 

ngày đêm không ngừng. Ở Singapore thì có thể khống chế được một chút. Muốn thế 

giới này không có ngày tận thế, thế giới này không có tai nạn là không thể được rồi. 

Đến lúc nào thì không còn tai nạn? Ngày tận thế có thể hóa giải được không? Khi mà 

thế  giới  này  không  còn  truyền  hình,  không  còn  internet,  như  vậy  thiên  hạ  mới  thái 

bình.  Những  thứ  này  hàng  ngày  đang  nhiễu  loạn  lòng  người,  mang  cho  bạn  những 

thông tin đều là tà tri tà kiến, trí huệ ở đâu ra? 

Ngày trước, hình như là vào năm 1988, lần đầu tiên tôi trở về thăm Trung Quốc, Triệu 

Phác lão có nói chuyện với tôi về vấn đề nền văn hóa vốn có của Trung Quốc. Lúc đó 

cũng có mấy người nữa đều rất lo lắng, hy vọng là có thể mở một trường học có thể 

đào tạo nền văn hóa vốn có của Trung Quốc, đào tạo nhân tài của nền văn hóa này, về 

sau không biết có thực hiện được hay không. Điều này rất là quan trọng, nhưng cuối 

cùng  có  thể thu  được  hiệu quả hay  không, đó  vẫn  là  câu  hỏi.  Phải xem  duyên  phận, 

chính là bạn thu nhận học trò đến học, họ thật sự là có thể giữ được quy củ hay không. 

Tuân theo tư tưởng giáo học của người xưa chính là thâm nhập một môn huân tu lâu 

dài,  có  thể  đoạn  được  hết  duyên  bên  ngoài.  Cái  duyên  bên  ngoài  rất  là  quan  trọng. 

Chúng tôi thường nói không xem báo chí, không xem tạp chí, truyền thanh truyền hình 

ở trong trường học cả thảy đều không có, thì tâm của họ mới định lại được. Phải luyện 

tập như vậy ít nhất là 10 năm trở lên thì tâm của bạn mới thật sự định, trí huệ mới khai 

ra, mới có khả năng phân biệt thiện ác đúng sai, như vậy bạn có thể đi ra ngoài, không 

cần gấp gáp, bấy giờ cái gì bạn cũng có thể tiếp xúc, bạn có khả năng phân biệt chánh 

tà, có khả năng phân biệt đúng sai, bản thân của bạn có thể không bị duyên bên ngoài 

làm hại. Chưa có khả năng này thì chưa được. Cho nên bất luận là pháp thế gian hay 

xuất thế gian, nhất định là phải học thâm nhập một môn. 

Người sơ học không học gì khác, người sơ học nên tu định huệ. Người sơ học không 

thể nghiên cứu, tại sao vậy? Nghiên cứu là dùng tâm ý thức. Dùng tâm ý thức đó chính 

là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Không cần nói đến Phật pháp, lời dạy của Thánh 

nhân  thế  gian  cũng  đều  là  từ  trong  tự  tánh  mà  lưu  lộ  ra.  Từ  trong  tự  tánh  lưu  lộ  ra 

- 258 - 

chúng ta gọi là chân ngôn, là thuần chân không vọng, chúng ta mà dùng vọng tưởng 

thì làm sao mà có thể thể hội được ý nghĩa chân thật của nó. Giống như trong bài kệ 

khai Kinh có nói:  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”,  bạn làm sao có thể thể hội 

được? Bạn dùng định huệ thì thể hội được, bạn mà dùng vọng tưởng phân biệt chấp 

trước  thì  không  thể  hội  được.  Cho  nên, không  thể  không  biết  căn  bản  trí,  không  thể 

không xem trọng việc tu học căn bản trí. Căn bản trí chân thật chính là tâm địa thuần 

tịnh thuần thiện. Tịnh thì sanh huệ, thiện thì sanh phước, phước huệ của bạn mới hiện 

tiền. Bạn không bắt đầu từ chỗ này thì phước huệ của bạn ở đâu mà có? Khi trí huệ 

khai rồi chính là bạn đã có định, có huệ, sau đó có thể ra ngoài mà tham học. Đi tham 

học  chính  là  điều  gì  cũng  đều  có  thể  tiếp  xúc  được,  có  thể  tiếp  xúc  với  tất  cả  mọi 

người, tất cả sự vật, tất cả việc đều có thể tiếp xúc, vì bạn đã khai trí huệ rồi. Tiếp xúc 

là thành tựu hậu đắc trí. Hậu đắc trí là không gì không biết, lúc đó bạn học cái gì cũng 

nhanh, vừa tiếp xúc thì thông đạt, hiểu rõ. 

Cho nên chúng ta xem trong truyện ký thấy Bồ Tát Long Thọ học Phật, Thích Ca Mâu 

Ni Phật trong 49 năm đã nói tất cả Kinh điển, Bồ Tát Long Thọ chỉ học xong trong ba 

tháng.  Đây  là  nguyên  nhân  gì?  Vì  trí  huệ  hiện  tiền,  Ngài  đã  có  căn  bản  trí.  Bồ  Tát 

Long Thọ trong ba tháng đã học hết Kinh điển của Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong 

49 năm, có thể tin được không? Có thể. Dựa vào cái gì để mà tin? Ở đất nước chúng ta 

cũng có xuất hiện một vị, đó là Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng của Thiền tông. Ngài không 

biết chữ, Ngài cũng không có tiếp xúc qua pháp thế gian và pháp xuất thế gian, tâm 

của Ngài thì thuần tịnh thuần thiện. Cái tâm thuần tịnh thuần thiện của Ngài đã khởi 

tác dụng, Kinh điển Đại thừa Ngài chưa từng tiếp xúc qua vì Ngài không biết chữ, bạn 

vừa đọc cho Ngài nghe là Ngài hiểu liền, Ngài sẽ giảng giải cho bạn rất rõ ràng. Cho 

nên, Bồ Tát Long Thọ chỉ trong ba tháng có thể thông đạt Đại Tạng Kinh của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, chúng ta có thể tin, giống như Ngài Huệ Năng cũng làm được. Đó là 

do nguyên nhân gì? Các Ngài đã thành tựu căn bản trí rồi. Cho nên căn bản trí chính là 

định huệ. 

Giới ở trong định gọi là định cộng giới. Khi trí huệ đã khai rồi thì gọi là đạo cộng giới, 

chẳng có thứ nào mà không viên mãn. Nhập vào được cảnh giới này đương nhiên tiếp 

xúc với đại chúng thì thản nhiên không sợ, chân thật có thể giúp cho tất cả chúng sanh 

giải quyết những vấn đề nghi nan khó giải. 

Loại thứ hai là “lậu tận vô sở úy”. Chữ lậu này là danh từ thay cho phiền não, lậu 

tận chính là phiền não đã đoạn tận hết. Đây là thuộc về đức hạnh, loại trước là thuộc 

về học vấn. Trí huệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh hiện tiền. Phiền não đoạn hết chính 

là đã thành tựu đức hạnh, thì trước đại chúng không còn cái tâm sợ sệt. Phật đã dạy 

chúng ta, phải bắt đầu từ chỗ nào? Phải bắt đầu từ việc đoạn phiền não. Phát tứ hoằng 

thệ nguyện không những là cương lĩnh hoằng nguyện của tất cả chư Phật Như Lai, mà 

cũng là theo thứ tự từ sơ phát tâm của tất cả chư Phật đến sự tu học thành vô thượng 

đạo, điều trước tiên là phải phát nguyện. Nguyện là lối hành đạo,  dẫn dắt bạn tu hành, 

cho nên phát nguyện rất quan trọng. Phật pháp gọi là phát nguyện, người thế gian gọi 

- 259 - 

là lập chí. Con người mà không có chí thì cả cuộc đời của họ nhất định sẽ không thành 

tựu. Bạn mà có chí hướng, bạn có mục tiêu, có phương hướng, bạn kiên trì không thay 

đổi thì nhất định bạn sẽ thành tựu. 

Cho nên Phật muốn chúng ta phát nguyện, nguyện thứ nhất là độ chúng sanh: “Chúng 

 sanh vô biên thệ nguyện độ” . Chữ độ này là người xưa nói, nếu dùng lời hiện nay mà 

nói chính là giúp đỡ, trợ giúp. Ai có khổ nạn thì nên giúp đỡ họ giải quyết, giúp đỡ họ 

phá mê khai ngộ, đây là khoa mục quan trọng nhất của Phật pháp đối với tất cả chúng 

sanh, giúp cho chúng sanh khai ngộ. Đây là mục tiêu chủ yếu của việc giáo học, những 

điều khác hoàn toàn là bổ sung thêm. Việc giáo học có thành tích hay không, có hiệu 

quả hay không, thì xem điều bạn đã dạy cho các học trò, họ có giác ngộ hay không. Có 

giác ngộ đó chính là Phật Bồ Tát, người thế tục chúng ta gọi là tu hành chứng quả. Cái 

được  gọi  là  chứng  quả  chính  là  chứng  được  trí  huệ  viên  mãn,  chứng  được  năng  lực 

viên mãn, chứng được tướng hảo viên mãn. Cái tướng hảo này người thế gian chúng ta 

gọi là phước báo. Tất cả đều là vốn đã có từ nơi tự tánh, không phải có từ bên ngoài. 

Tự tánh đã mê mất rồi thì ba thứ đức năng này cũng sẽ mất. Cái mất này không phải là 

mất thật sự mà chỉ là mê mất, đến lúc nào giác ngộ thì lúc đó sẽ phát hiện ra, đức năng 

sẽ hiện tiền. Phật dạy cho chúng ta phát cái nguyện này. 

Sau khi  đã  phát  nguyện  xong thì bạn phải  nên thực hiện. Nguyện  này  không phải là 

nguyện suông, bạn nên làm cho tròn. Phải làm cho tròn chính là đã thành tựu cho mình 

trước  tiên.  Bản  thân  mình  không  thể  thành  tựu  thì  làm  sao  có  thể  giúp  được  người 

khác.  Ta  muốn  độ  chúng  sanh  thì  trước  tiên  phải  độ  chính  mình.  Sau  khi  tự  độ  cho 

mình rồi thì bạn mới có năng lực độ người khác. 

Tự độ mình phải nên bắt đầu từ đâu? Từ chỗ đoạn phiền não mà bắt đầu:  “Phiền não 

 vô tận thệ nguyện đoạn” . Cho nên căn bản trí chính là đoạn phiền não,  “Pháp môn vô 

 lượng thệ nguyện học”  chính là hậu đắc trí. Mục tiêu của việc đoạn phiền não chính 

là khôi phục tâm thanh tịnh, đặc biệt là Tịnh Độ tông. Tịnh Độ tông chính là tu tâm 

thanh  tịnh.  Tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh.  Nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất  của  việc  tu  học 

Phật pháp chính là giác chánh tịnh. 

Thiền  tông,  Tánh  tông  là  từ  cửa  giác  đi  vào,  được  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh. Giác ngộ rồi thì tâm địa đương nhiên thanh tịnh, đương nhiên là chánh tri chánh 

kiến.  Nhưng  mà  cửa  giác  không  phải  là  người  thông  thường  có  thể  đi  vào,  cổ  đức 

thường nói với chúng ta phải là người thượng căn lợi trí, người căn tánh trung hạ thì 

không đi được con đường này. Ở trong pháp có nói, pháp môn thì bình đẳng không có 

cao thấp, nhưng trình độ của chúng ta thì không giống nhau, chúng ta không có năng 

lực cao như vậy, học pháp môn đó sẽ gặp khó khăn. 

Kế đến đó là Giáo Hạ. Giáo Hạ là đi từ cửa chánh. Cửa chánh là chánh tri chánh kiến. 

Ở  trong  Phật  giáo  nước  ta, ngoại  trừ  Thiền  tông, Mật  tông,  Tịnh  Độ  tông  ra  thì  đều 

thuộc về Giáo Hạ. Giáo Hạ thì sách giáo khoa rất nhiều, đi dần từ cạn đến sâu, dần dần 

đưa bạn lên cao. Ở chỗ này chúng ta phải nên biết, ở trong Giới Kinh, Thế Tôn có nói 

- 260 - 

với chúng ta, trước không học Tiểu thừa mà học Đại thừa thì không phải là đệ tử Phật. 

Đây  là  nói với  Giáo Hạ.  Bạn  bắt đầu  học  từ  đâu?  Từ Tiểu  thừa  sau  đó  mới  vào  Đại 

thừa. Cái ý này chính là học theo trình tự, giống như lúc bạn đi học, bạn phải bắt đầu 

từ tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu sở, dần dần hướng lên cao. Đây là lời dạy 

của  Phật.  Không  học  Tiểu thừa mà  học  Đại  thừa,  Phật nói  không thể  như vậy  được, 

bạn không thể có thành tựu. Đây là Giáo Hạ. 

A Di Đà Phật! 



Tập 288 

Trong Tông môn thì không có nói đến Tiểu thừa. Vì sao vậy? Vì đệ tử mà họ nhận đều 

là trẻ em thiên tài, không phải là người thông thường mà là người thượng thượng căn, 

họ không cần học theo trình tự đó, chính là một bước lên trời. Loại người này là quá ít. 

Còn  Giáo  Hạ  thì  phải  học  theo  trình  tự.  Cho  nên  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc, 

vào  thời  đại  Tùy  Đường,  Câu  Xá  Tông,  Thành  Thật  Tông  là  Tiểu  thừa.  Nhưng  thọ 

mạng của Tiểu thừa không dài, vào khoảng thời đại nhà Đường về sau thì suy yếu đi, 

cho nên hiện nay ở Trung Quốc không còn Tiểu thừa. Trong Đại Tạng Kinh có Kinh 

Tiểu  thừa,  bốn  bộ  A  Hàm  là  Kinh  Tiểu  thừa  không  có  người  học,  đều  trực  tiếp  học 

Kinh Đại thừa. Đây là do nguyên nhân gì? Người tu học Đại thừa ở Trung Quốc bất 

luận  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  thành  tích  rất  là  phi  phàm.  Có  phải  là  lời  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật không linh phải không? Không phải. Ngày xưa ở Trung Quốc, người tại 

gia hay xuất gia tu học pháp Đại thừa, trước khi học Phật, họ đều có nền tảng về nhà 

Nho và nhà Đạo, cho nên Nho và Đạo đã thay thế pháp Tiểu thừa. Sử dụng nền tảng 

này thì không có vấn đề gì. Thực tế mà nói, cảnh giới của Nho và Đạo vẫn cao hơn 

Tiểu thừa, nên vào thẳng Đại thừa thì tiện lợi vô cùng. Nhưng mà ngày nay thì có điều 

khó khăn. Tại sao vậy? Vì Nho và Đạo đều không còn, Tứ Thư Ngũ Kinh có ai học 

đâu? Có được mấy người xem qua Chư Tử Bá Gia? Như vậy là chẳng có Nho cũng 

chẳng có Đạo, Tiểu thừa cũng chẳng có, cho nên đi thẳng vào Đại thừa thì học cả cuộc 

đời cũng chẳng có kết quả gì. Vấn đề là ở tại chỗ này, chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. 

Trước đây tôi ở Đài Trung theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam học Kinh giáo, lão cư sĩ đã dạy 

cho chúng tôi “Tứ Thư” và giảng cho chúng tôi “Lễ Ký”, cũng có dạy cho chúng tôi 

“Cổ Văn Quán Chỉ” của nhà Nho. Mỗi một tuần thì giảng một thời ba giờ đồng hồ về 

thuyết của nhà Nho, Phật pháp thì cũng giảng một thời ba giờ đồng hồ, thời gian như 

nhau, đồng thời tiến tu. Tôi ở Đài Trung 10 năm như một ngày, mỗi  một tuần giảng 

“Cổ Văn Quán Chỉ” một lần, trong 10 năm thì giảng xong “Cổ Văn Quán Chỉ”, có hơn 

300  bài,  chọn  lọc  trong  “Lễ  Ký”  để  giảng.  Về  “Tứ  Thư”  cũng  giảng  cho  chúng  tôi 

“Đại Học”,  “Trung Dung”, “Luận Ngữ”. Học thuyết của nhà Nho là để thay thế cho 

pháp Tiểu thừa. Điều này chúng ta học Phật không thể không biết được. 

Còn  tu  Tịnh  Độ  thì  sao?  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  đặc  biệt  thì  không  cần,  chỉ  cần  bạn 

quyết một lòng thật sự niệm Phật thì sẽ thành công. Cho nên Giáo Hạ là từ cửa Chánh 

- 261 - 

mà đi vào Giác Chánh Tịnh, là chánh tri chánh kiến. Trong tam quy y thì quy y pháp, 

pháp là chánh tri chánh kiến. Tịnh Độ tông chúng ta và Mật tông đều là từ cửa Tịnh đi 

vào,  là  tu  tâm  thanh  tịnh,  cho  nên  đây  là  một  pháp  môn  đặc  biệt.  Cho  nên  phải  ghi 

nhớ:  “Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh” . Chúng ta tu Tịnh Độ là thường xuyên nghĩ đến tâm 

phải thanh tịnh, thân phải thanh tịnh. Thân tâm đều thanh tịnh thì hoàn cảnh cuộc sống 

của chúng ta tự nhiên thanh tịnh. Bạn  thật  sự  muốn  đạt  được  thanh  tịnh  thì  nhất 

định  bạn  phải  ngăn  chặn  ô  nhiễm,  cho  nên  quyết  định  không  xem  truyền  hình 

báo  chí  thì  tâm  sẽ  thanh  tịnh. Mấy mươi năm tôi đã không xem báo chí, không có 

xem tạp chí, các bạn hỏi tôi hôm nay là thứ mấy ngày mấy tháng mấy tôi cũng không 

biết, tôi sẽ hỏi người khác hôm nay là ngày mấy. Chuyện của thiên hạ tôi cũng không 

biết, mỗi ngày thế giới thái bình vô sự. Người ta hỏi tôi, vô sự, thế giới rất là thái bình, 

rất ổn định. Nếu xem những thứ đó thì tâm sẽ loạn lên. Các bạn sống trong thời loạn 

còn  tôi  thì  sống  trong  Tịnh  Độ. Cõi  Tịnh Độ  và  ngũ  trược  ác  thế  là  cùng  chung với 

nhau, chỉ cần bạn không tiếp xúc thì ở đây là Tịnh Độ. Như Thiền sư Trung Phong đã 

khai  thị  trong  Tam  Thời  Hệ Niệm,  Tịnh  Độ  chính  là  nơi  đây,  nơi  đây  chính  là  Tịnh 

Độ. Không sai, tôi có thể chứng minh được. Người nào không cần quen biết thì không 

cần quen biết. Người xưa có nói, biết nhiều việc thì phiền não nhiều, biết nhiều người 

thì thị phi nhiều. Cuộc sống càng đơn giản thì càng tốt, đối với chúng ta tu tâm thanh 

tịnh, tu Tịnh Độ có sự giúp đỡ rất lớn. 

Đại Sư Liên Trì đã thị hiện tấm gương lớn cho chúng ta. Lúc còn trẻ Ngài rất hiếu học, 

rất thích đọc sách. Sau khi Ngài học Phật cũng là học rộng nghe nhiều. Đến khi tuổi đã 

lớn thì Ngài giác ngộ, những kiến thức đã học trước đó cả thảy đều buông xuống, chỉ 

một bộ “Kinh A Di Đà”, một câu sáu chữ hồng danh, chân thật là Ngài đã buông bỏ. 

Ngài đã được vãng sanh. 

Hôm kia, tôi có nghe một số vị đồng tu ở trong lớp bồi huấn đến nói với tôi (ngay lúc 

đó cũng có mặt của Ngài Lâm Trưởng), ở Phổ Đà Sơn có một lão Pháp sư, vị lão Pháp 

sư  này  cũng là  học  rộng nghe nhiều, ở  Đại  Lục người ta  cũng gọi ông  là  bộ từ  điển 

sống. Đến cuối đời cả thảy Ngài đều buông bỏ hết, những kiến thức đã học qua cũng 

không nhắc đến nữa, một câu Phật hiệu niệm đến cùng, hình như là năm ngoái hay là 

năm kia Ngài đã vãng sanh rồi, tướng lành thật hy hữu, thật sự là đã buông bỏ được. 

Đây là người thật sự thông  minh. Cho nên, hiện nay là thời Mạt Pháp, nếu bản thân 

mình muốn thật sự thành tựu thì phải hiểu được làm thế nào để tránh được nguồn gốc 

của sự nhiễm ô này, bản thân mình phải biết làm thế nào để tránh khỏi. Nhất tâm niệm 

Phật là quan trọng hơn tất cả. Ấn Quang Đại Sư có dạy cho chúng ta nguyên tắc tu học 

là  “Đôn luân tận phận, nhàn tà  tồn thành. Tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ” . 

Mười sáu chữ này chúng ta có thể tuân thủ được thì không có ai mà không thành tựu. 

Có thể tránh tất cả các ngoại duyên, đây là cách quan trọng nhất để đoạn phiền não. 

Loại  vô  úy  thứ  ba  là  “chướng  đạo  vô  sở  úy”.  Đây  là  thuộc  về  hậu  đắc  trí.  Cũng 

chính là nói, pháp môn mà tất cả chúng sanh đã tu học, họ tu học không thể thành tựu. 

Tại sao không thể thành tựu? Họ có chướng ngại. Sự chướng ngại này chắc chắn là họ 

- 262 - 

cũng không biết. Nếu bản thân của họ đã biết, họ bài trừ chướng ngại đó đi thì họ có 

thể thành công. Bản thân mình có bệnh mà không biết bệnh thì sẽ chết. Bản thân mình 

có bệnh mà biết bệnh, họ sẽ đi trị bệnh thì sức khỏe sẽ hồi phục. Cho nên sợ nhất là 

bản thân có bệnh mà không biết, đây là sự phiền phức rất lớn. Phật biết được, cho nên 

khi gặp được Phật thì Phật có thể nói rất rõ ràng, rất minh bạch chướng ngại của bạn ở 

chỗ nào, bạn có thể bài trừ được chướng ngại, vấn đề của bạn sẽ được giải quyết. 

Sự việc này lúc tôi mới bắt đầu học Phật, lúc đó tôi chưa xuất gia, Chương Gia Đại Sư 

nói với tôi. Ngài nói trong cửa Phật có cầu thì có ứng. Lúc đó chúng tôi còn trẻ nghe 

được điều này rất là hưng phấn, có cầu thì có ứng. Sau đó lão sư Chương Gia Đại Sư 

lại nói, trong lúc  bạn cầu  mà  không  có  ứng là  vì  bản thân bạn  có nghiệp  chướng  đã 

làm  chướng  ngại  sự  cảm  ứng.  Sự  việc  này  lúc  đó  phải  tu  pháp  sám  hối  để  sám  trừ 

nghiệp chướng của bạn, cảm ứng sẽ hiện tiền. Tuyệt đối không phải nói chúng tôi có 

cầu, hình như là Phật pháp không có linh. Thật sự Phật pháp rất linh nghiệm, sự thật là 

có cầu thì có ứng, nhưng mà bạn cầu phải như lý như pháp. Hợp tình hợp lý thì sự cảm 

ứng không thể nghĩ bàn. Nếu như trái với tình lý thì làm cho bạn tăng trưởng tham sân 

si, Phật Bồ Tát sẽ không giúp cho bạn thành tựu. Phật Bồ Tát chỉ giúp cho bạn khai 

ngộ, không bao giờ giúp cho bạn mê hoặc, đây là đạo lý nhất định. Chúng ta nên hiểu 

rõ đạo lý này. 

Cho nên tôi học Phật đã 52 năm rồi, trong nhiều năm như vậy, lời của lão sư nói rất là 

linh nghiệm, tôi đã thí nghiệm mấy chục lần rồi, thật sự là không có lần nào làm cho 

tôi thất vọng, thật sự là có cầu thì có ứng. Sở cầu của chúng tôi đều không ngoài tự lợi, 

tự lợi là bản thân mình tu học, hy vọng công phu cảnh giới của mình được nâng cao. 

Ngoài ra, một điều nữa là hoằng pháp lợi sanh, để giúp đỡ xã hội đại chúng. Đặc biệt 

là xã hội động loạn hiện nay xảy ra nhiều tai nạn như vậy, chúng ta phải làm sao để 

tận tâm tận lực giúp đỡ thế gian này hóa giải tai nạn. Đều có cảm ứng không thể nghĩ 

bàn. 

Loại vô  úy  thứ  tư là  “tận  khổ  đạo vô  sở  úy”. Đây cũng là thuộc về hậu đắc trí. Ý 

nghĩa của điều này là gì? Chính là đối trị phiền não, cũng chính là làm thế nào để giải 

quyết khổ nạn. Phật có trí huệ này, Phật có năng lực này. Ở trước đại chúng giảng giải 

những phương pháp đạo lý này, Ngài không có lo sợ, lời Ngài giảng giải đều là chân 

lý. 

Ngày nay, đích thực là tai nạn gần như mỗi một người chúng ta đều có thể cảm nhận 

được, thật sự là thế giới đại loạn, từ khi có lịch sử đến nay chưa từng gặp qua. Nguồn 

gốc của tai nạn này từ đâu mà có? Ở trong Phật pháp thì nói là mê mất bản tánh, trí 

huệ  đức  năng  vốn  có  trong  bản  tánh  của  mình  cả  thảy  đều  không  còn,  vì  vậy  tất  cả 

chúng sanh tùy thuận theo phiền não của chính mình, thuận theo tham sân si mạn của 

chính mình, lời nói việc làm đều làm trái ngược với tự tánh thì tai nạn hiện tiền, tạo tác 

tất cả nghiệp bất thiện thì tự nhiên sẽ chiêu cảm quả báo bất thiện. Đây là trong Phật 

pháp nói với chúng ta. 

- 263 - 

Truyền  thống  của  Trung  Quốc  là  lấy  nhà  Nho  làm  đại  biểu.  Nếu  nói  từ  trong  học 

thuyết của nhà Nho, tai nạn ở trên thế giới này hiện nay là do tất cả chúng sanh không 

hiểu được Hiếu đạo, không hiểu được Để đạo mà ra. Trong tám đức Hiếu - Đễ - Trung 

- Tín - Lễ - Nghĩa - Liêm - Sỉ thì Hiếu - Đễ là quan trọng nhất. Hiếu là đối với cha mẹ, 

Đễ là đối với lão sư, Đễ là đệ tử, nghĩa là học trò phải đối xử với lão sư như thế nào. 

Cho nên nền văn hóa Trung Quốc là xây dựng trên nền tảng của Hiếu đạo và Sư đạo. 

Ngày nay không có Hiếu đạo, Sư đạo cũng không có, mọi người khởi tâm động niệm 

lời nói việc làm đều trái ngược với đạo đức. 

Trong các buổi giảng chúng tôi thường hay nói, Đạo chính là mối quan hệ giữa người 

với người, mối quan hệ giữa người với hoàn cảnh tự nhiên, mối quan hệ giữa người và 

thiên địa quỷ thần, nên gọi là Đạo. Mối quan hệ này phải hiểu rõ ràng minh bạch. Đối 

xử tốt với nhau, đó chính là đức. Nói một cách tổng quát, đối xử bình đẳng với nhau, 

sống  hòa  thuận  với  nhau  là  Hiếu  Đễ.  Thánh  nhân  nói  Hiếu  Đễ  ý  nghĩa  sâu  rộng  vô 

cùng. Chúng ta xem thấy ở trong Kinh giáo Đại thừa, trong “Bồ Tát Giới Kinh” Phật 

dạy cho chúng ta, tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là  mẹ ta. Đem cái tâm 

hiếu thuận với cha mẹ truyền cho khắp tất cả chúng sanh, đem điều hiếu kính truyền 

khắp pháp giới hư không giới, thế nhưng nhất định phải bắt đầu từ cha mẹ, đem hành 

vi hiếu thuận, cái tâm hiếu thuận này đối xử với cha mẹ, làm rạng rỡ truyền thống. Mở 

rộng ra là có thể tận hiếu với tất cả chúng sanh. Lại nói, tất cả chúng sanh đều là cha 

mẹ trong quá khứ, là chư Phật ở vị lai. Tất cả chúng sanh đã là chư Phật vị lai, Phật là 

lão sư của chúng ta, Để đạo cùng khắp pháp giới hư không giới. Đối với lão sư phải 

tôn kính, đối với tất cả chúng sanh cũng phải tôn kính; đối với cha mẹ phải hiếu thuận, 

đối với tất cả chúng sanh cũng phải hiếu thuận. Nếu như chúng ta dùng cái tâm hiếu 

thuận tâm cung kính đối xử với tất cả chúng sanh, thì thế giới này cùng với Cực Lạc 

Thế giới là như nhau phải không? Cũng chẳng khác gì Hoa Tạng Thế giới. Cho nên từ 

chỗ này chúng ta có thể nhìn ra được nguyên nhân căn bản của tất cả những động loạn, 

những tai nạn là ở tại chỗ nào, thì bạn sẽ không khó hiểu. 

Cho nên, muốn cứu vãn cái kiếp nạn trước mắt này, không có gì khác, vẫn là phải bắt 

đầu từ nơi đạo đức mà hạ thủ công phu. Bản thân mình phải giác ngộ, đây là mấu chốt 

thật sự. Khi bản thân mình đã giác ngộ thì bạn mới có thể thực hành đạo đức, bạn mới 

có thể đạt được thọ dụng của đạo đức. Bản thân mình không giác ngộ, nếu như còn tùy 

thuận theo phiền não tập khí của chính mình thì bạn sẽ chịu khổ nạn. Như thế thì trong 

hiện  tại,  người  học  Phật  chúng  ta  khi  mà  đã  giác  ngộ  rồi,  ở  trong  Kinh  điển  Phật 

thường hay dạy cho chúng ta “Thọ trì đọc tụng vì người diễn nói” . Câu nói này Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  cả  cuộc  đời  của  Ngài  không  biết  là  đã  nói  bao  nhiêu  vạn  lần  rồi, 

chúng ta thường xem thấy ở trong Kinh. Câu nói này rất là quan trọng.  “Thọ”  là tiếp 

nhận. Lời giáo huấn của Phật Đà dạy cho chúng ta, chúng ta phải tiếp nhận.  “Trì”  là 

giữ gìn không để cho  mất đi, hay nói cách khác, mỗi ngày phải thực hiện y theo lời 

dạy mà tu hành. “Đọc tụng”  là ôn cũ biết mới. Đối với Kinh điển mỗi ngày đều phải 

đọc, đọc một lần thì có chỗ ngộ của một lần. Nhất định phải nâng cao cảnh giới của 

- 264 - 

chính mình. Quan trọng nhất là  “vì người diễn nói” . Bạn xem, không phải vì mình mà 

vì người khác. Diễn là biểu diễn, thể hiện để cho người khác xem. Khi người khác đến 

hỏi thì phải giải thích tường tận cho họ biết. Quan trọng nhất là thân giáo, diễn là thân 

giáo. Trong xã hội ngày nay, chúng ta nhìn thấy nhiều người trẻ tuổi không biết hiếu 

thuận với cha mẹ, chúng ta phải nên làm tấm gương hiếu thảo cha mẹ để cho họ xem, 

đây chính là diễn. Cho nên có người hỏi tôi, quý vị học Phật là học cái gì? Tôi liền trả 

lời với họ là diễn kịch, vì những khuyết điểm trong xã hội mà chúng ta biểu diễn. Học 

trò không biết tôn sư trọng đạo thì chúng ta biểu diễn tôn sư trọng đạo cho họ xem. 

Nhìn thấy những khuyết điểm nào trong xã hội thì chúng ta xem bệnh mà cho thuốc. 

Nhiều  người  hiện  nay  không  biết  nhân  nghĩa  thì  chúng  ta  làm  ra  dáng  nhân  nghĩa. 

Nhiều người hiện nay không biết ơn, không biết báo ơn, thì chúng ta phải biết ơn, trả 

ơn.  Ở  mọi  nơi  đều  làm  cho  họ  xem.  Phải  có  hành  động  mới  được.  Không  có  hành 

động, chỉ nói suông thì người ta không tin, họ hoài nghi. Phải thể hiện cho người ta 

xem. 

Thật sự mà nói, người trẻ tuổi hiện nay ít khi nào nhớ đến cha mẹ, vậy thì làm sao mà 

có quan niệm về tổ tông. Cho nên những năm gần đây, chúng tôi thường hay nghĩ đến 

xây  dựng  một  ngôi  Tổ  Tiên  Kỷ  Niệm  Đường.  Vào  mùa  xuân  và  thu,  chúng  tôi  tiến 

hành tế lễ tổ tiên. Năm ngoái chúng tôi ở Hồng Kông đã xây cất một ngôi Tổ Tiên Kỷ 

Niệm  Đường, chúng tôi đặt tên là  Trung Hoa  Dân  Tộc  Vạn  Tánh  Tổ  Tiên Kỷ  Niệm 

Đường. Họ của người Trung Quốc không phải là trăm họ, mà có hơn 22 ngàn họ. Hiện 

nay chúng tôi tìm được có hơn 12 ngàn họ, vẫn còn khoảng 10 ngàn họ nữa chúng tôi 

vẫn chưa tìm ra. Hiện nay ở Trung Quốc, có người chuyên môn đi làm việc điều tra 

này. Cho nên hiện nay chúng tôi ở trong ngôi Tổ Tiên Đường này có lập hơn 12 ngàn 

600 bài vị. Mùa xuân và mùa thu chúng tôi tiến hành tế lễ tổ tiên. Đây cũng là biểu 

diễn cho xã hội đại chúng xem, chúng ta không quên tổ tiên. Thông thường ở nơi Tổ 

Tiên  Kỷ  Niệm  Đường  này  chúng  tôi  làm  nơi  để  mà  tụng  Kinh  niệm  Phật.  Chúng  ta 

tụng Kinh niệm Phật để cúng dường cho tổ tiên của chúng ta. 

Ngôi đầu tiên xây ở Hồng Kông, hiện nay đang xây cất ngôi thứ hai ở Úc Châu, xây 

một ngôi Tổ Tiên Kỷ Niệm đường ở Tịnh Tông Học Viện Úc Châu. Bởi vì đất đai ở 

Úc Châu mua rất dễ, cho nên ngôi Kỷ Niệm Đường thứ hai này sẽ trang nghiêm hơn 

ngôi Kỷ Niệm đường ở Hồng Kông. Chúng tôi sẽ làm những bài vị nhỏ, bài vị nhỏ có 

hơn mười ngàn cái. Những bài vị này được làm ở Trung Quốc, đến tháng chín thì có 

thể chuyển đến Úc Châu, tương lai khi bài trí xong thì nhìn rất là đẹp. Ở Úc Châu cũng 

đề xướng tế lễ tổ tiên. Phải nên làm. Quy  mô thì không lớn. Chúng tôi tuân theo lời 

dạy của Ấn Quang Đại Sư, xây đạo tràng nhỏ, không xây đạo tràng quá lớn, số người 

cũng không quá nhiều. Cho nên  trong tương lai, chúng xuất gia thường trụ sẽ không 

quá 20 vị. Đây là tuân theo lời dạy của Ấn Quang Đại Sư. Sáu tháng cuối năm, học 

viện sẽ bắt đầu chiêu sinh, chúng tôi chỉ thu nhận mười vị học viên. Cần khoảng mười 

người đến phục vụ cúng dường cho mười vị học viên này, hy vọng bản thân các vị này 

sẽ học tập tốt Kinh điển. Các vị này không cần làm việc gì, hàng ngày chỉ lo nghiên 

- 265 - 

cứu  Kinh  điển.  Đến  khi  nào  lên  giảng  đài  để  giảng  cho  chúng  tôi  nghe.  Giảng  mà 

chúng tôi nghe không vừa ý thì họ phải xuống đài, nhường chỗ cho vị khác lên giảng. 

Vì số học viên có giới hạn, chỉ có mười vị, cho nên không thể ở mãi chỗ đó. Nếu họ 

muốn giữ mãi chỗ đó thì họ phải cố gắng, phải đoạn phiền não, phải đoạn tập khí, phải 

thành tựu học vấn chân thật của bản thân mình, tương lai nối tiếp huệ mạng của Phật, 

như vậy Phật pháp mới thường trụ ở thế gian. Tất cả đều phải nhờ vào những vị này. 

Cho nên chúng ta phải toàn tâm toàn lực cúng dường, cung kính cúng dường. Đây là 

nói  bạn  tiếp  nhận  phần  cúng  dường  này,  bạn  không  có  lỗi  với  mọi  người,  bạn  nên 

mang thành tích ra. Ở nơi chúng tôi chỉ có ba điều là báo ơn lão sư, báo ơn các vị hộ 

pháp. 

Xã hội này hiện nay nói ra thì rất là đau lòng: Quên ơn phụ nghĩa, nên chúng ta đặc 

biệt  nêu  gương.  Thọ  nhận  người  một  giọt  nước  thì  nên  báo  ơn  họ  như  dòng  suối. 

Người khác  đối xử tốt với  chúng ta, cho dù là  cái  tốt này  chỉ có  một  ngày, quá  khứ 

cùng ở chung với nhau có một ngày, họ đối xử với ta rất tốt, sau này họ đối xử với ta 

không tốt thì ta chỉ nên nhớ cái tốt một ngày của họ, cái họ đối xử với ta không tốt thì 

ta phải quên tất cả, ta luôn luôn nhớ phải báo cái ơn một ngày họ đã đối xử tốt với ta. 

Chúng  ta  phải  đề  xướng  như vậy.  Hy  vọng  tâm  của  chúng  ta  phải  nhớ  được  đạo  lý. 

Trong tâm của chúng ta nên nhớ điều gì? Là nhớ những điều tốt nhất, điều thiện nhất, 

chân thật nhất của tất cả chúng sanh, những điều này nên để trong tâm của chúng ta; 

còn  điều  bất  thiện  của  chúng  sanh,  những  ác  nghiệp  của  chúng  sanh  nhất  định  là 

không để ở trong tâm của mình, để nuôi dưỡng sự thuần tịnh thuần thiện của bản thân 

mình. Đều phải làm để cho mọi người xem, tại sao vậy? Vì con người ngày nay không 

hiểu được đạo lý này. Điều thiện của tất cả chúng sanh họ không cần, cái ác của chúng 

sanh  cả  thảy  đều  nhận  vào  hết,  cho  nên  cái  tâm  của  họ  sẽ  trở  thành  cái  thùng  rác, 

chuyên môn thu nhận việc bất thiện của tất cả chúng sanh, trong tương lai quả báo của 

họ là tam đồ địa ngục. Cho nên, nếu thông minh thì không tự hại bản thân mình, đối 

xử với mình phải tốt một chút, phải đối xử thiện với chính mình, trong tâm của mình 

tuyệt đối không thu nhận điều xấu của người khác. Chẳng những miệng không nói mà 

ý niệm cũng không có, bồi dưỡng bản thân mình thuần tịnh thuần thiện, thân tâm khỏe 

mạnh. 

Các bạn nhìn xem, tuổi tác của tôi đã lớn như vậy, hiện nay tôi cảm thấy sức khỏe của 

tôi  mỗi  năm  mỗi  tốt  hơn,  bất  luận  là  tinh  thần  hay  là  thể  lực  thật  sự  là  tốt  hơn  năm 

ngoái và năm kia rất nhiều. Bạn hỏi tôi là do nguyên nhân gì? Có thể chính là trong 

tâm của tôi chuyên môn thu nhận điều thiện của người ta, điều xấu ác hoàn toàn không 

có.  Học  Phật  thì  phải  nên  giác  ngộ.  Người  giác  ngộ  phải  đối  xử  khéo  với  bản  thân 

mình. Khéo với bản thân mình chính là ở tại chỗ này mà thực hiện. 

Học viện của chúng tôi - Tịnh Tông Học Viện Úc Châu dự định là ngày 12 tháng 10 

tiến  hành  nghi  thức  lễ  khai  mạc.  Chúng  tôi  cũng  rất  hoan  nghênh  chư  vị  đồng  tu  tổ 

chức phái đoàn qua bên đó tham quan. 

- 266 - 

Câu “Thập lực vô úy thanh” chúng tôi xin giảng đến chỗ này. Xin xem tiếp câu tiếp 

theo. 


************** 

Kinh văn: “Hoặc văn vô tánh vô tác vô ngã thanh”. 

Ở trong mỗi một câu Kinh này, ý nghĩa vô cùng vô cùng phong phú. Thật sự mỗi một 

chữ đều giống như là một đề mục, văn chương thì nói không hết ý nghĩa. 

 “Vô  tánh” ,  chữ  tánh  này  là  nói  thể.  Trong  “Kinh  Pháp  Hoa”  có  nói  biết  các  pháp 

thường vô tánh, ý nghĩa này chính là tất cả các pháp không có thực thể. Đây là hiểu rõ 

chân tướng sự thật. Tất cả các pháp không có thực thể, không có tự tánh. Thí dụ như 

chiếc khăn tay này, nó cũng là một pháp, nó có thực thể hay không? Nó không có thực 

thể, chúng ta tháo các sợi chỉ ra, kéo ra là một sợi chỉ, cho nên nó không có thực thể. 

Sợi chỉ này bạn đem đi phân tích, nó là những sợi rất là nhỏ. Cho nên điều này rất là 

dễ dàng biết được, sự phân tích này cho thấy nó là do các duyên hòa hợp mà sanh ra 

tướng. Cái duyên này là do duyên sanh, ở trong Phật pháp thường nói duyên khởi tánh 

không, cho nên nó không có thực thể. Thể của nó là không, là duyên khởi tánh không. 

Đây chính là ý nghĩa của duyên khởi vô tánh. Nhưng mà duyên khởi tánh không, cái 

tánh không đó thực tại mà nói chính là pháp tánh chân thật. Tánh của vô tánh chính là 

pháp tánh. Tất cả vạn pháp đều không rời khỏi nguyên tắc này. 

Ở  trong  Pháp  Tướng  Duy  Thức  có  nói  có  ba  loại  vô  tánh  là  tướng  vô  tánh,  sanh vô 

tánh, thắng nghĩa vô tánh. Bạn nên nhớ kỹ tánh của vô tánh chính là pháp tánh. Nếu 

không có pháp tánh thì nhân duyên hòa hợp làm sao có thể hòa hợp được chứ? Vạn vật 

ở trong vũ trụ này của chúng ta là tướng có tánh không. Tướng có, cái có này là huyễn 

có  không  phải  là  thật  có. Trong  Phật  pháp  có  nói  chân  và  vọng. Định  nghĩa  của nó, 

chân là vĩnh hằng, nó là thật, phàm hễ có thay đổi thì đều là giả. Dùng tiêu chuẩn này 

để quan sát, hết thảy tất cả động vật (con người cũng là động vật) đều có sanh già bệnh 

chết, điều này thì không phải là thật. Thật là vĩnh viễn không thay đổi. Cho nên động 

vật thì có sanh già bệnh chết, thực vật thì có sanh trụ dị diệt, khoáng vật mà chúng ta 

nói là tinh cầu thì có thành trụ hoại không, cũng không phải là thật. Bạn nên dùng tiêu 

chuẩn Phật pháp để mà quan sát, tất cả vạn sự vạn pháp đều không phải là thật. 

Trong  “Kinh  Kim  Cang”  có  nói:  “Tất  cả  pháp  hữu  vi  như  mộng  huyễn  bào  ảnh” . 

Cái gì gọi là pháp hữu vi? Pháp hữu vi chính là có sanh có diệt. Pháp có sanh có diệt 

thì  gọi  là  pháp  hữu  vi,  bao  gồm  cả  việc  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  cho  nên  tám 

thức là pháp hữu vi. Ý niệm của bạn, một ý niệm khởi, một ý niệm diệt, niệm trước 

diệt niệm sau lại sanh, ý niệm của bạn là pháp sanh diệt. Hiện tại chúng ta nói chuyện, 

từ tinh thần cho đến vật chất cả thảy đều là pháp sanh diệt. 

Ở trong pháp sanh diệt có một pháp không sanh không diệt, đó là chân. Không sanh 

không diệt ở chỗ nào? Chính là ở trong thân của chúng ta. Cho nên, bạn mà biết cái bí 

quyết này thì bạn rất là hoan hỷ. Tại sao vậy? Vì không có sanh tử. Sanh tử là một bộ 

phận khác, bộ phận đó thật sự là không có sanh tử. Cái không sanh không diệt này là 

- 267 - 

căn tánh của sáu căn, chính là thấy nghe hay biết, cái này là vĩnh viễn không có sanh 

diệt. Cái thân này của chúng ta là thân ngũ ấm: sắc thọ tưởng hành thức. Sắc thọ tưởng 

hành thức là pháp duyên sanh, nó có sanh diệt, sự thấy nghe hay biết của chúng ta sẽ 

không theo nó mà sanh diệt. Thấy nghe hay biết rất là khó hiểu, nhưng nó là chân, nó 

không có sanh diệt, nó cũng không có đến đi. 

Chúng tôi dùng một thí dụ để nói, từ cái thí dụ này mà các vị có thể tư duy, sự thấy 

nghe  hay  biết  là  cái  không  sanh  không  diệt.  Giống  như  làn  sóng  điện  hiện  nay  của 

chúng ta, nó hiện hữu khắp trong không gian, nó không có đến đi. Còn thân thể của 

chúng ta thì giống cái gì? Thân thể thì giống như cái đài radio, khi chúng ta mở máy 

đúng băng tần, rất nhiều điều chúng ta có thể nghe được, thu nhận được. Giống như 

một cái máy vậy, cái máy này của chúng ta bất cứ di dời đến chỗ nào, cứ mở lên thì cả 

thảy đều có thể thu nhận được. Thấy nghe hay biết, cái chân tánh, pháp tánh Phật tánh 

này  giống  như  làn  sóng  điện  vậy,  nó  ở  khắp  hư  không  khắp  pháp  giới,  cho  nên  nó 

không có đến đi. Đến khi nào cái máy này của bạn hình thành xong rồi thì bạn có thể 

thu nhận được sóng. Thân thể này của chúng ta giống như một cái máy vậy, cái máy 

này của chúng ta có thể sanh ra năng lực, có thể thu, cũng có thể phát ra. 

Chúng ta cũng có thể phát ra làn sóng đi khắp hư không khắp pháp giới. Cái làn sóng 

này là gì? Là làn sóng tư tưởng mà hiện nay chúng ta hay nói, khởi tâm động niệm. 

Cho  nên  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  cái  ý  niệm  rất  là  nhỏ  bé,  ý  niệm  rất  là  vi  tế 

nhưng chư Phật Bồ Tát đều có thể tiếp nhận được. Còn ý niệm của chư Phật Bồ Tát thì 

chúng ta không tiếp nhận được. Tại sao vậy? Vì bộ máy của chư Phật Bồ Tát rất linh 

hoạt, có thể tiếp nhận được ý niệm của chúng ta, còn bộ máy của chúng ta bị chướng 

ngại  rất  nhiều  nên  không  thể  tiếp  nhận  được  ý  niệm  của  các  Ngài.  Không  tiếp  nhận 

được không phải là cái máy không linh. Cái máy này tại sao không linh? Vì bên trong 

nó  bị  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  làm  chướng  ngại  rồi.  Cho  nên  chúng  ta  phải 

dẹp trừ vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì chúng ta dần dần  mới thu nhận được ý 

niệm của các Ngài. Nói đi nói lại nói đến sau cùng, cái tâm thanh tịnh mới là vô cùng 

quan trọng. 

Tánh của vô tánh chính là pháp tánh, chính là chân như tự tánh. 

Tiếp theo là nói đến “vô tác”. 

 “Vô Tác”.  

Ý nghĩa của vô tác và vô vi là như nhau, chính là ý nghĩa vô nhân duyên tạo tác. Trong 

chú giải “Kinh Hoa Nghiêm”, Đại Sư Thanh Lương có nói, có hành vi tạo tác cho nên 

gọi là hữu vi. Hữu vi là vô thường. Không có hành vi tạo tác, đó gọi là vô vi. Vô vi là 

thường. Ý nghĩa này rất sâu. Rất nhiều người đã hiểu sai ý nghĩa này. 

Phật xuất hiện ở thế gian này là ba ngàn năm trước, Phật thị hiện tám tướng thành đạo 

ở Ấn Độ. Tám tướng thành đạo này là hữu tác hay vô tác, hữu vi hay là vô vi? Sau khi 

Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Đẳng Chánh Giác, Ngài vì chúng ta mà đã giảng 

hơn 300 hội trong 49 năm, đây là hữu tác hay là vô tác, là hữu vi hay là vô vi? Xin 

- 268 - 

thưa với quý vị, sự thị hiện của Phật, sự giảng Kinh thuyết pháp của Phật đều là vô tác. 

Điều này chúng ta cũng không hiểu, vì sao đều là vô tác? Vì Phật thị hiện Ngài không 

có khởi tâm động niệm, chính là nói tâm của Phật xưa nay không có phân biệt, không 

có  chấp  trước,  không  có  khởi  tâm,  không  có  động  niệm,  gọi  là  làm  mà  không  làm, 

không làm mà làm, nói mà không nói, không nói mà nói. Chúng ta vẫn không dễ hiểu. 

Năm xưa Thế Tôn còn tại thế, có người đã hỏi qua các vấn đề này thì Phật nêu ra một 

thí dụ cho họ biết. Phật nói:  “Ông hãy xem cái chuông này, tôi đánh nó một cái thì nó 

 lập tức vang lên. Tiếng vang của nó là hữu tác hay vô tác, là hữu vi hay là vô vi? Thật 

 sự là nó có vang lên, cái tiếng vang đó có phải là bạn đánh tôi một cái thì tôi phải vội 

 vàng vang lên không? Cái chuông không có cái ý niệm này” . 

Chư Phật Như Lai ứng hóa ở thế gian này cũng giống như cái chuông, cái mõ vậy, bạn 

gõ nó, đó là cảm, thì nó liền có ứng, nó là cảm ứng, nhất định là nó không có suy nghĩ. 

Hôm nay chúng tôi nói cái hữu vi này, bạn có vọng tưởng phân biệt chấp trước chính 

là hữu vi, bạn không có vọng tưởng phân biệt chấp trước thì đó là vô vi, cho nên dùng 

vô vi mà làm việc thì sẽ làm được viên mãn, một chút sai lầm cũng chẳng có. Tất cả 

chúng ta một ngày từ sáng đến tối làm việc càng làm càng tệ. Tại sao vậy? Vì chúng ta 

là hữu vi, chúng ta có vọng tưởng có phân biệt có chấp trước, cho nên càng làm càng 

tệ. Chư Phật Bồ Tát làm mọi việc đều làm được rất là viên mãn, được tốt đẹp như vậy, 

tức là nói các Ngài không có vọng tưởng, không có chấp trước, không có phân biệt, 

đây là vô tác. 

Vô tác mới là tuyệt diệu, vô tác mới thật sự là cứu cánh viên mãn. Vô tác mới có thể 

phổ độ chúng sanh, hữu tác thì độ bản thân mình cũng độ không được. Đạo lý này rất 

sâu. Cho nên người thật sự  tu học pháp  Đại  thừa, tiêu  chuẩn tu học thấp  nhất,  trong 

“Kinh Kim Cang” dạy là phá bốn tướng: vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh 

tướng, vô thọ giả tướng. Bạn muốn hỏi vậy là những người này phải ở trình độ nào? 

Trong “Kinh Kim Cang” có nói rất rõ: bậc Tu Đà Hoàn. Bậc Tu Đà Hoàn không có 

bốn tướng. Bậc Tu Đà Hoàn là sơ quả của Tiểu thừa. Hay nói cách khác, chúng ta vẫn 

còn có vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì chắc chắn chúng ta không thể chứng được 

cảnh giới của Tu Đà Hoàn. Cảnh giới của Tu Đà Hoàn thì đã vô ngã rồi. 

Tôi thường khuyến khích các đồng tu, chúng ta ít nhất phải buông bỏ được tự tư tự lợi. 

Buông bỏ được tự tư tự lợi, buông bỏ được danh vọng lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục 

lục trần, buông bỏ tham sân si mạn vẫn không bằng bậc Tu Đà Hoàn, bởi vì bậc Tu Đà 

Hoàn là vô ngã, còn chúng ta thì vẫn còn có tướng nhưng chỉ là buông bỏ. Vô ngã thì 

khó, cho nên không niệm Phật, không cầu Phật A Di Đà đến tiếp dẫn thì chẳng có biện 

pháp  nào  khác.  Trong  Kinh  điển  Đại  thừa  lý  luận  rất  hay,  phương  pháp  tuyệt  diệu, 

cảnh giới càng cao siêu, chúng ta không dễ dàng làm được. Cách duy nhất có thể làm 

đến được là thật lòng niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ để đến được Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Thật ra khi chưa về đó, lúc Phật đến tiếp dẫn, nhờ Phật quang gia trì, nhờ âm 

thanh gia trì, âm thanh và hào quang của Phật gia trì thì nghiệp chướng của chúng ta sẽ 

được tiêu trừ rất nhiều. Cho nên muốn làm việc gì, muốn học thật nhiều, khi đến Thế 

- 269 - 

giới Tây Phương Cực Lạc hãy học, không nên ở nơi này lãng phí thời gian. Ở nơi này 

thì phải niệm Phật cho tốt. Niệm Phật là việc quan trọng hơn tất cả. 

Hôm nay thời gian đã hết. 

A Di Đà Phật! 



Tập 289 

Kinh văn: “Hoặc văn vô tánh vô tác vô ngã thanh”. 

Phía sau câu này có  “vô ngã” . Vô ngã cũng đáng để nói. Thực tế mà nói,  “vô ngã” đối 

với những người học Phật chúng ta rất là quan trọng. Đây là một chân tướng sự thật. 

Vậy cuối cùng là có  ngã  hay không?  Ngã có ý nghĩa là gì? Trong Phật pháp nói định 

nghĩa của chữ  “ngã”  này cần phải có đủ một thể thường nhất. Cái thường này chính là 

vĩnh hằng, một thì không phải là hai, đây là bản thể của ngã. Tác dụng của ngã thì có 

đức dụng chủ tể tự tại. Nếu từ trên định nghĩa này mà nhìn thì cái thân này không phải 

là ngã. Vì sao vậy? Cái thân này là vô thường, không những mỗi năm mỗi khác đi, mà 

nó thay đổi mỗi ngày. 

Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  với  vua  Ba  Tư  Nặc,  trong 

từng sát na đều có sự thay đổi. Trong hội Lăng Nghiêm, Đại Vương Ngài đã 62 tuổi 

rồi,  Ngài với  Thích Ca  Mâu  Ni  Phật  là cùng  một  tuổi,  cho  nên  chúng ta  có  thể  hiểu 

được, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng “Kinh Lăng Nghiêm” khi Ngài 62 tuổi. Trong thân 

thể thì tìm không thấy cái thường, cũng tìm không thấy cái nhất, ở trên tác dụng càng 

không có chủ tể, cũng không có tự tại, cho nên Phật thường hay nói với chúng ta về 

 “Vô ngã”.  

Chín pháp giới chúng sanh đều không có ngã, đều vô ngã. Đến lúc nào thì mới có ngã? 

Ở  trong  Kinh  Phật  thường  hay  nói  “thường,  lạc,  ngã,  tịnh”,  bốn  cái  tịnh  đức  này. 

 “Thường”   nhất  chính  là  cái  thể  của  Ngã.  “Lạc,  Ngã  ,  Tịnh” ,  đây  là  từ  thể  khởi  tác 

dụng. Tông môn thường nói:  “Mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra” , đó chính là 

ngã, cho nên mục đích cuối cùng của việc học Phật là tìm lại cái mặt mũi vốn có của 

mình. Mặt mũi vốn có là chân ngã, nó không phải là giả mà là vĩnh hằng không mất, 

bản thân mình có thể làm chủ được thì được đại tự tại. Do vậy mới biết, vô ngã là điều 

đã nói với phàm phu của chín pháp giới. 

Người phàm phu luôn chấp trước cái thân thể này cho rằng nó chính là ta. Đây là điều 

sai lầm thứ nhất, có thể nói đây là sai lầm căn bản. Sai lầm ở chỗ nào vậy? Sai ở chỗ là 

bạn cho rằng cái thân thể này chính là ta. Nếu như nói với bạn rằng cái thân thể này 

không phải là ta thì bạn hoang mang, bạn sẽ khủng hoảng, cái thân này không phải là 

ta thì nó là cái gì? Vấn đề này lại nghiêm trọng rồi. Cái thân thể này không phải là ta 

mà là cái của ta, cái ta sở hữu. Giống như chiếc áo này vậy, cái áo không phải là ta, 

chiếc áo này là cái ta sở hữu; thân thể không phải là ta, giống như quần áo là cái ta sở 

hữu. Vậy thì cái ta ở đâu? Cái ta không có rời thân thể này, hay nói cách khác, quần áo 

- 270 - 

ta  mặc  ở  trên người,  ta thì không có rời khỏi  quần  áo, quần  áo  và ta  vĩnh viễn  cùng 

chung với nhau. Bạn nên nhận thức rõ ràng, không thể xem quần áo là ta, quên mất cái 

ta của mình đi. Chúng sanh trong chín pháp giới đều phạm phải lỗi lầm này, thật sự là 

mặc cái áo vào người thì xem quần áo đó chính là ta, thật sự là quên sạch cái ta đi. 

Vậy cuối cùng chân ngã là cái gì? Cái chân ngã mà trong Kinh điển Đại Thừa Thế Tôn 

thường hay nói, căn tánh của sáu căn chính là chân ngã. Căn tánh của sáu căn chính là 

chân  như  bổn  tánh,  chính  là  Phật  tánh,  chính  là  chân  tâm.  Đây  là  ý  nghĩa  thứ  nhất. 

Danh từ mà Phật nói có hơn mấy chục từ, đều là nói sự việc này. 

Chân ngã thì không sanh không diệt, cái thân thể  của  chúng ta  thì  có  sanh diệt. Căn 

tánh  của  sáu  căn  thì  không  tùy  theo  cái  thân  này  mà  sanh  diệt.  Thân  thể  này  là  gì? 

Thân thể là do duyên sanh. Duyên có sanh có diệt. Chân tánh nhất định là không theo 

các duyên này (không có duyên sanh thì nó sanh, duyên diệt thì nó diệt), mà nó là vĩnh 

hằng, không sanh không diệt, là một thể thường nhất, nó có thể làm chủ tể, nó được 

đại  tự  tại,  có  đủ  vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  đức  năng,  vô  lượng  tướng  hảo,  tiếc  là 

chúng ta không có cách để chứng đắc. Tại sao không thể chứng đắc? Ở trong “Kinh 

Hoa Nghiêm”, Thế Tôn nói rất hay, bởi vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng 

đắc. Điều này Thích Ca Mâu Ni Phật rất từ bi, đem chân tướng sự thật nói cho chúng 

ta biết. Nếu như chúng ta buông bỏ được vọng tưởng chấp trước thì chân ngã sẽ hiện 

tiền,  bạn  sẽ  tìm  lại  được  mặt  mũi  vốn  có  của  mình,  lúc  này  ở  trong  Phật  pháp  Đại 

Thừa sẽ gọi bạn là Pháp Thân Bồ Tát, hoặc gọi bạn là Như Lai, là Phật. 

Như  Lai  và  Phật  bên  trong  cũng  có  rất  nhiều  sự  khác  biệt,  hoàn  toàn  không  tương 

đồng. Thiền Tông nói rất hay: “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”, cho nên 

người  đã  kiến  tánh  thì  có  thể  được  gọi  là  Phật.  Trong  Lục  Tức  Phật  của  tông  Thiên 

Thai xem người đã minh tâm kiến tánh là  “Phần Chứng Tức Phật” , chính là nói người 

đó thật sự đã thành Phật nhưng vẫn chưa được viên mãn. 

Trong giáo lý Đại Thừa, Phật thường hay nói vô minh có 41 phẩm, phá một phẩm vô 

minh thì liền kiến tánh, người đó đã thành Phật, đã thành Như Lai. Đây là Viên Giáo 

Sơ Trụ Bồ Tát. Phá thêm một phẩm nữa thì sẽ là Nhị Trụ, phá thêm một phẩm nữa thì 

thành Tam Trụ, vị Phật này từng bước lên cao. Bốn mươi mốt phẩm vô minh phá sạch 

rồi, đó là Phật cứu cánh viên mãn, thông thường chúng ta gọi đây là quả vị Như Lai 

cứu cánh. Nếu thêm quả vị cứu cánh nữa, phân biệt rõ không phải là ở phía trước 41 vị 

Pháp Thân Đại Sĩ, ở trên hội Hoa Nghiêm gọi các vị đó là Pháp Thân Bồ Tát, thông 

thường cũng có thể gọi là Phật, giống như trong “Kinh Kim Cang” gọi là “Chư Phật”. 

Quý vị đọc trong Giảng Nghĩa của cư sĩ Giang Vỹ Nông, ông giải thích rất là rõ ràng. 

Ở trên hội Bát Nhã, “Kinh Kim Cang” nói chư Phật là nói 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, chữ 

“chư” đó chính là 41 vị, đây chính là trong Tông môn đã nói kiến tánh thành Phật. 

Trong Tướng Tông, ở trong Bách Pháp Minh Môn Luận đã thấy, người đã kiến tánh 

cùng với cứu cánh Phật vị là đồng sanh tánh, người chưa kiến tánh cùng với chư Phật 


Như Lai là dị sanh tánh. Đồng sanh tánh và dị sanh tánh làm thế nào mà giảng? Đồng 

- 271 - 

sanh tánh dùng một tâm giống nhau là chân tâm, người kiến tánh thì dùng chân tâm, 

người chưa kiến tánh thì dùng vọng tâm. Chư Phật Như Lai dùng chân tâm, kiến tánh 

cũng là dùng chân tâm, cùng với Phật quả cứu cánh là đồng sanh tánh, giống nhau là 

đều dùng chân tâm. Nhưng trên quả địa Như Lai là viên mãn, cái chân tâm của họ là 

viên  mãn,  chân  tâm  của  Pháp  Thân  Bồ  Tát  thì  không  viên  mãn,  nhưng  cũng  đều  là 

chân tâm. 

Người xưa dùng mặt trăng làm thí dụ rất hay. Trong đêm tối, ánh trăng rất sáng, họ lấy 

ánh trăng tròn đêm rằm ví cho Phật quả cứu cánh, lấy ánh trăng trước ngày rằm ví cho 

41 vị Pháp Thân Đại Sĩ. Bạn xem, Viên Giáo Sơ Trụ đại khái là trăng non của ngày 

mùng  2  mùng  3.  Ánh  sáng  này  là  thật  không  phải  giả,  cùng  với  ánh  trăng  đêm  rằm 

nhất  định  là tương  đồng, chỉ  là  có  lớn nhỏ  không giống  nhau,  nó  là  thật  không phải 

giả.  Điều  này  thì  dễ  dàng  giải  thích, là  đồng  nhất  một  chân  tâm.  Những  chúng  sanh 

trong chín pháp giới (bao gồm Bồ Tát Thanh Văn Duyên Giác trong chín pháp giới) 

dùng là vọng tâm. Vọng tâm thì giống cái gì? Giống như mặt trăng ở trong nước, cũng 

là mặt trăng nhưng thật sự nó không phải là thật. Có những vị Đại đức lấy ánh trăng ở 

trong nước ví như là sự dụng tâm của phàm phu sáu cõi của chúng ta, tâm mà phàm 

phu  sáu  cõi  dùng  là  vọng,  hư vọng  như mặt  trăng  ở  trong  nước  vậy.  Còn  Tứ  Thánh 

Pháp Giới (tức là A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Chư Phật ở trong mười pháp giới), 

điều mà họ nghe được thì được gọi là Niết Mục Sở Kiến. Niết Mục Sở Kiến này được 

nói  ở  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”,  chúng  ta  dùng  ngón  tay  ấn  ở  vị  trí  phía  dưới  con 

mắt, bạn nhìn ra bên ngoài thì luôn thấy có hai vật, trong hai vật này thì có một vật là 

thật, một cái thì giống tương tự, so với mặt trăng ở trong nước thì thật hơn một chút, ở 

trong  nước  thì  hoàn  toàn  hư  vọng.  Dùng  cách  này  làm  thí  dụ  để  cho  chúng  ta  hiểu 

được phàm phu trong sáu cõi cùng với Tứ Thánh Pháp Giới, cùng với minh tâm kiến 

tánh dụng tâm không giống nhau. Cho nên dụng tâm rất quan trọng. 

Người học Phật chúng ta nên dùng chân tâm. Chân tâm thì quá khó. Chân tâm là gì? 

Chúng ta hoàn toàn không biết. Ở trong Kinh điển có nói với chúng ta cũng rất đơn 

giản và rõ ràng, nhưng mà làm không được. Cách nói này như thế nào? Rời bỏ vọng 

đó chính là chân. Lời nói này cũng dễ hiểu, xả bỏ hết vọng thì không phải là chân sao? 

Vọng là gì? Là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Bạn có thể xả bỏ hết những thứ này 

thì chân tâm của bạn sẽ hiện tiền. Thế nhưng, người nào mới có thể xả bỏ được vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp  trước?  Làm  không  đến  được.  Phật  Pháp  bất  luận  là  bao  nhiêu 

tông phái, bất luận là bao nhiêu pháp môn, cái gọi là 84.000 pháp môn, vô lượng pháp 

môn, nói tóm lại trong một câu, đến cuối cùng đều là dạy cho bạn minh tâm kiến tánh. 

Nếu bạn không kiến tánh thì bạn không thể xem là đã thành tựu. Kiến tánh mới được 

xem là bạn tu hành có thành tựu, có kết quả. Tại sao vậy? Vì bạn đã vượt khỏi sáu cõi, 

vượt qua mười pháp giới. Nếu bạn chưa kiến tánh thì bạn chẳng có cách nào để vượt 

qua.  Cho  nên  Tứ Thánh  Pháp  Giới  là địa vị  tương  tự  chứ không phải  thật,  vượt  qua 

mười  pháp  giới  mới  là  thật,  gọi  là  Nhất  Chân  Pháp  Giới,  như  vậy  mới  được  xem  là 

thành tựu. Vượt ra sáu cõi vẫn chưa được xem là thành tựu. 

- 272 - 

Chúng ta đã xem ở trong hội Bát Nhã, Tu Đà Hoàn thì vô ngã rồi. Các Ngài là ai? Các 

Ngài là thính giáo, thường xuyên nghe Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Kinh, cũng giống 

như chúng ta. Hiểu được đạo lý này, năng lực của các Ngài mạnh hơn chúng ta. Chúng 

ta sau khi nghe rồi vẫn còn xem cái thân này chính là ta. Việc này thì coi như là hết 

cách, vậy thì bạn sẽ không ra khỏi sáu cõi. Các Ngài sáng suốt hơn chúng ta, các Ngài 

hiểu được lời của Phật nói cái thân này không phải là ta, các Ngài xác thực đã xem cái 

thân này  là  cái  của ta  để  mà  tiếp đãi, nhất  định không  chấp  trước  cái thân  này  là  ta. 

Không chấp trước thân này là ta, hình thức là như thế nào? Nhất định là không có ý 

niệm tự tư tự lợi, cho nên các Ngài có thể vượt qua sáu cõi, ý niệm tự tư tự lợi không 

còn  nữa,  không  để  cho  cái  thân  này  tạo  nghiệp  nữa.  Phàm  phu  tuy  là  nghe  được  ở 

trong Kinh Phật thường hay nói, hình như đã nghe hiểu rồi, tự bản thân cũng biết nói, 

nhưng mà thực tế thì vẫn để cho cái thân này tạo nghiệp, vì thế bạn không chứng được 

Tu Đà Hoàn; bạn tu học Đại Thừa nhưng bạn chẳng có cách nào chứng được Bồ Tát 

Sơ Tín Vị, hay nói cách khác là bạn chẳng vào cửa Phật Pháp, Tiểu Thừa Đại Thừa 

bạn đều chẳng vào được cửa. Đến khi nào thật sự thực hành được vô ngã thì bạn mới 

vào được cửa. Vô ngã là tuyệt đối không chấp cái thân này là ta nữa. Cái ta thật sự có 

tìm được hay không? Vẫn không tìm được. Giống như mỗi một người chúng ta vậy, 

thân người là ta, quần áo này bây giờ hiểu là quần áo không phải là ta. Quần áo tuy 

không phải là ta, còn cái ta thật sự thì sao? Cái ta thật sự vẫn chưa ngộ được, chỉ biết 

cái thân này không phải là ta, không bận lòng về y phục nữa. Là cái cảnh giới như vậy. 

Đây là bạn chứng được cái ta thật sự, chính là minh tâm kiến tánh. Khoảng thời gian 

phải trải qua này dài ngắn không nhất định, điều đó phải xem căn tánh của mỗi người, 

cũng phải xem duyên phận của mỗi người. 

Cho  nên  ở  trong  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Tứ  Thiếp  Sớ”  của  Thiện  Đạo  Đại  Sư, 

Ngài  giảng  vô  cùng  hay,  tất  cả  chúng  sanh  tu  hành  chứng  quả,  bất  luận  là  thời  gian 

sớm hay muộn, phẩm vị cao hay thấp “đều là do gặp duyên không đồng”. Câu nói này 

rất là hay. Bạn gặp được duyên thù thắng, vậy nói về thời gian thì bạn rất là nhanh, tiết 

kiệm  được  rất  nhiều  thời  gian;  ở  trên  công  phu  mà  nói,  bạn  có  thể  thật  sự  nâng  cao 

cảnh giới của chính mình. Cái duyên này rất là quan trọng. 

Hiện nay, cái duyên ở thế gian này của chúng ta thật sự là không tốt. Cái duyên không 

tốt chính là do sự mê hoặc của năm dục sáu trần ở bên ngoài quá lớn. Vậy làm thế nào 

để đạt được? Đối diện với sự mê hoặc mà không khởi tâm động niệm, đây mới gọi là 

công phu. Bị mê hoặc, bạn vẫn khởi tâm động niệm, vẫn khởi tham sân si mạn thì bạn 

không  có  công  phu. Công  phu  tu  hành  đều  là  ở  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  ở  trong 

công việc, trong việc xử sự đối người tiếp vật mà tu. Đây mới gọi là thật tu. Ở trong 

hội  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần  tham  vấn,  đó  chính  là  làm  tấm  gương 

chân thật tu để cho chúng ta xem tu hành là tu như thế nào. Điều này chúng ta đã nhìn 

thấy. 

Bước đầu của sự công phu chính là vô ngã. Cho nên phía trước đã nói vô tánh là lý, 

vô tác là hành, vô ngã là công phu chân thật, thực chứng thật sự. Vì vậy, đối với cái 

- 273 - 

thân này nhất định phải hiểu rõ ràng tường tận, nó là hiện tượng của nhân duyên hòa 

hợp  mà  sanh  ra.  Hiện  tượng  duyên  sanh  này,  duyên  khởi  tánh  không,  nhất  định  là 

không có tự thể. Điều này nhất định phải hiểu cho rõ ràng. Nhà Phật thường hay nói, 

tứ đại ngũ ấm hòa hợp mà có cái thân này, tứ đại phân tán thì cái thân này cũng không 

còn. Tứ đại hợp tan vô thường, cho nên nó không phải là cái thể thường nhất. Từ ở chỗ 

này mà quán sát, bạn hiểu được rõ ràng minh bạch, nhưng thật sự giác ngộ thì vẫn là 

không dễ dàng gì. Đến lúc chân thật giác ngộ thì bạn được tự tại, đối với cái thân này 

bạn  cũng  chăm  sóc tử tế  cho nó. Tại  sao vậy?  Vì nó  cũng có ích, nó có thể giúp  đỡ 

bạn, thành tựu cho bạn, chính là mượn giả tu chân. Cái thân thể này là giả, chúng ta 

phải biết lợi dụng cái công cụ này tìm cho được cái chân ngã, rời khỏi cái công cụ này 

thì không tìm được chân ngã. Dùng cái công cụ này để tìm ra chân ngã, cho nên thân 

thể này rất hữu ích, bạn không nên làm tổn hại mà nên chăm sóc nó cho tử tế. Nhưng 

nhất định phải hiểu rõ, nó tuyệt đối không phải là chủ nhân, mà nó chỉ là người giúp 

việc  trong  nhà,  chủ  và  khách  không  thể  đảo  lộn.  Nếu  bạn  xem  nó  như  là  chủ  nhân, 

được rồi, bản thân bạn sẽ là người giúp việc, sự thiệt hại này quá lớn. Cho nên cái thân 

này là người giúp việc. Người chủ thật sự là gì? Là trí huệ của bạn. Ở trong Kinh luận 

nói rất nhiều, giống như trong “Kinh Kim Cang”, mọi người đều rất quen thuộc, “Kinh 

Kim Cang” nói: “Thông đạt vô ngã pháp giả Như Lai thuyết danh thực thị Bồ Tát”. 

Đây là Bồ Tát Đại Thừa Viên Giáo Sơ Tín Vị. Bạn không nên xem thường sơ tín vị - 

cái bậc thấp nhất này, Như Lai gọi là Bồ Tát chân thật, tại sao vậy? Các Ngài đã thông 

đạt vô ngã, chính là ở trong “Kinh Kim Cang” đã nói vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, đây mới là Bồ Tát Sơ Tín Vị, chỉ vừa nhập môn, 

giống như đi học vậy, học lớp một tiểu học. Ai học lớp một tiểu học thì người đó thật 

sự là học trò, họ không phải là giả. Nếu như chúng ta đối với điều này vẫn chưa hiểu 

rõ ràng, không thông đạt, chúng ta không phải học tiểu học mà là học mầm non, không 

được  tính  là  đang  học  chính  quy.  Chúng  ta  hiện  giờ  đang  học  trường  mầm  non,  đại 

khái  là  học  lớp  nhỏ  nhất  của  trường  mầm  non,  lớp  lớn  hơn  thì  không  có  phần.  Cho 

nên, đối với bản thân của mình nhất định phải làm cho rõ ràng, sự cống cao ngã mạn 

của bạn sẽ không khởi lên nữa, cũng nên biết bản thân cố gắng dụng công nỗ lực. Cho 

nên, cái vô ngã chân thật thì quá khó. 

Bình thường tôi hay khuyên nhủ đồng tu buông bỏ tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm thì 

nghĩ đến tất cả chúng sanh, không nên vì bản thân mình, mà vì chánh pháp tồn tại dài 

lâu, cái ý niệm này đã chuyển trở lại rồi. Phàm phu vì cái gì mà không vào được cảnh 

giới này vậy? Vì họ khởi tâm động niệm là nghĩ cho bản thân của mình, nghĩ đến điều 

hữu dụng, điều lợi ích cho chính bản thân mình. Vậy thì hỏng rồi, vậy là tăng trưởng 

ngã chấp mà không làm giảm đi ngã chấp. Nếu như ý niệm của chúng ta vừa chuyển, 

niệm  niệm  là  vì  chúng  sanh,  niệm  niệm  vì  chánh  pháp  tồn  tại  dài  lâu, tất  cả  vì  Phật 

pháp,  không  phải  vì  đạo  tràng  này  của  ta,  không  phải  vì  chỗ  này  của  ta.  Ngày  nay 

chúng ta ở trên quả địa cầu này, ít ra cảnh giới của bạn là phải nghĩ đến toàn cầu. Phật 

Giáo  toàn  cầu  hưng  vượng,  đây  là  lý  tưởng  của  chúng  ta,  là  sứ  mệnh  bổn  phận  của 

- 274 - 

chúng ta. Tất cả chúng sanh cư trú trên quả địa cầu này nên sống chung hòa thuận, đối 

xử bình đẳng, đây là công việc mà Bồ Tát làm, là tổng cương lĩnh tổng nguyên tắc. 

Phật giáo mọi người đều đã biết, Phật giáo đề xuất ra tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc 

này từ bi chính là phương tiện. Phật Giáo là gì? Phật Giáo là “Từ bi vi bổn, phương 

 tiện vi môn”, từ bi tận hư không khắp pháp giới. Phương tiện là gì? Phương tiện chính 

là  làm  thế  nào  để  từ  bi  được  thực tiễn,  phương  pháp  thực  tiễn  thích  hợp  nhất  gọi  là 

phương tiện. Tiện là tiện nghi, phương là phương pháp, dùng từ ngữ đơn giản để nói 

chính là phương pháp thích hợp nhất làm cho từ bi của bạn được thực tiễn. Đây chính 

là Phật pháp. Phật pháp đáng được chúng sanh trong chín pháp giới tôn kính, tôn Phật 

là thầy của trời người, tôn Phật Pháp Tăng là Tam Bảo. Điều này là dựa vào cái gì? Là 

dựa vào thiện xảo phương tiện, là dựa vào Phật pháp có mục tiêu chân thật. Mục tiêu 

này chính là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Ngộ, nhất định phải giúp đỡ 

cho bạn giác ngộ triệt để. Sự giác ngộ triệt để này chính là minh tâm kiến tánh. Sau 

khi kiến tánh rồi, bạn sẽ thoát khỏi mười pháp giới, đương nhiên là thoát khỏi sáu cõi, 

thoát ly mười pháp giới sanh đến nhất chân pháp giới. Thông thường mà nói là sanh 

đến Thế Giới Hoa Tạng, thân cận Tỳ Lô Giá Na Như Lai, 40 phẩm vô minh đều được 

đoạn  mất  từ  từ  ở  Thế  giới  Hoa  Tạng.  Ở  trong  cảnh  giới  đó  sẽ  không  còn  khởi  tâm 

động niệm, không còn phân biệt chấp trước nữa. Trên Kinh Phật thường hay nói với 

chúng ta: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Tất cả pháp này chính là nói mười pháp 

giới y chánh trang nghiêm từ tâm tưởng sanh. Người ở nhất chân pháp giới thì không 

có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  cho  nên  mười 

pháp giới cũng chẳng có, mười pháp giới liền biến thành nhất chân pháp giới. Đạo lý 

chính là như vậy. Bạn vẫn còn khởi tâm động niệm, vẫn còn nghĩ ngợi lung tung thì 

bạn sẽ vĩnh viễn không có cách nào thoát khỏi mười pháp giới. Mười pháp giới là từ 

tâm tưởng sanh. Nhưng mà ở đây lại có phiền phức,  “được, cái gì tôi cũng không nghĩ 

 đến” , cái gì cũng không nghĩ đến thì sanh về Trời Vô Tưởng, vẫn là rất phiền phức. 

Trời  Vô  Tưởng  thuộc  về  tứ  thiền,  cũng  rất  là  khó  khăn.  Tại  sao  không  phải  thật  sự 

chứng  quả  vậy?  Sanh  vào  Trời  Vô  Tưởng  Thiên  là  sanh  vào  trong  vô  minh.  Cái  gì 

cũng không nghĩ đến thì trở thành vô minh rồi, cái gì cũng nghĩ đến thì trở thành vọng 

tưởng, cho nên khó, bạn không rơi vào vọng tưởng thì lại rơi vào trong vô minh. Cho 

nên Phật dạy chúng ta giác ngộ, sau khi giác rồi không rơi vào hai bên thì gọi là trung 

đạo. Không rơi vào vọng tưởng thì bạn đã vượt qua mười pháp giới, không rơi vào vô 

minh thì vượt qua Trời Tứ Thiền. Chữ “vô ngã” này chúng tôi xin giới thiệu đến chỗ 

này, nói tóm lại là vô cùng quan trọng, không thể nói qua loa. 

Chúng ta đều rất hoan  hỷ  khi đọc  “Kinh Kim  Cang”, nửa phần  phía trước là vô ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng; nửa phần ở phía sau ý 

nghĩa càng sâu hơn: Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến. 

Kiến là gì? Chính là ý niệm mà chúng ta hiện đang nói. Không những là vô ngã tướng, 

mà  ý  niệm  của  ta  cũng  không  có,  sự  công  phu  càng  cao  hơn.  Đây  là  nhập  môn  của 

Phật Pháp Đại Thừa. Sở dĩ chúng ta bị tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng làm hại, ngũ 

- 275 - 

dục lục trần mê hoặc, làm hại, bên trong thì khởi tham sân si mạn, những thứ này mà 

không buông xả triệt để thì sự vô ngã này nhất định không thể thực hiện được. Vô ngã 

làm  không  được  thì  bạn  không  thể  nhập  vào  Pháp  Đại  Thừa.  Sau  này  bạn  mới  hiểu 

được là quá khó. 

Xưa nay Tổ sư Đại đức dạy cho chúng ta, ngoài việc niệm Phật ra bạn còn đi tìm pháp 

môn nào nữa không? Không có đường lối khác để mà đi. Bạn thật sự biết được 84.000 

pháp môn, vô lượng pháp môn thật là khó, bạn phải quyết một lòng thật thà mà niệm 

A Di Đà Phật, cầu A Di Đà Phật tiếp dẫn vãng sanh, sanh đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc bạn liền nhập vào địa vị Bồ Tát. Đến cuối cùng là đạt được đẳng cấp Bồ Tát 

nào? Không cần phải bận tâm, Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có can hệ gì. Tại 

sao vậy?  Vì  bổn  nguyện  oai  thần  của A  Di  Đà Phật  sẽ  gia  trì  cho  bạn. Phàm  Thánh 

Đồng  Cư độ  hạ hạ  phẩm  vãng  sanh, một  phẩm  phiền não  vẫn chưa đoạn  nhưng  bạn 

vẫn là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này quá tuyệt vời. A Duy Việt Trí Bồ Tát là Đại 

Thừa Thất Địa trở lên, chính là nói bạn đã đến Thế giới Cực Lạc thì trí huệ, thần thông 

và  phước  báo  của  bạn  cùng với  Thất  Địa  Bồ  Tát  là như nhau, không phải  là do bản 

thân bạn tu được mà là hưởng phước của A Di Đà Phật. Một mặt là hưởng phước của 

A Di Đà Phật, một mặt tự mình tu hành, đợi đến khi bản thân mình tu đến Thất Địa thì 

hưởng phước do chính bản thân mình tu được, vậy là không phải hưởng phước của A 

Di Đà Phật nữa. Cho nên đến được nơi đó bao giờ cũng có một khoảng thời gian phải 

nương nhờ vào A Di Đà Phật. Điều này thì mười phương thế giới sát độ của chư Phật 

không có được, chỉ có Thế giới Tây Phương mới có. Đây là một thế giới đặc biệt, một 

pháp môn đặc biệt. 

Cái  “ngã”  này  vẫn  còn  một  ý  nghĩa  nữa,  vẫn  có  một  cách  gọi  là  “pháp  ngã”.  Chấp 

trước cái thân thể này là ta, đây gọi là nhân ngã. Chấp trước tất cả pháp thật có, đây 

gọi là pháp ngã. Nhân ngã là nguồn gốc của phiền não chướng, pháp ngã là nguồn gốc 

của sở tri chướng, hai cái này cần phải đoạn. Cho nên ở trong Kinh luận thường nói 

nhân vô ngã, pháp vô ngã. Cái ngã này là nói từ trên thể, con người không có tự thể 

mà là do nhân duyên hòa hợp, tất cả các pháp cũng là nhân duyên hòa hợp, đều không 

phải là thật có. Hiểu được đạo lý này, đối với cái thân thể này, đối với tất cả các pháp 

sẽ không còn chấp trước nữa. Cho nên mới nói vọng tưởng phân biệt chấp trước rất là 

tự  nhiên  sẽ  phai  nhạt  dần  đi,  tuy  là  không  thể  đoạn  được  nhưng  xem  ra  cũng  bình 

thường, điều này mỗi năm mỗi giảm dần, vậy là công phu đã được nâng lên cao rồi, 

không ngừng nâng cao hơn. 

Kinh văn: “Đại từ đại bi hỷ xả thanh”. 

Câu này ở trong Phật pháp nói là “Tứ vô lượng tâm”. “Tứ vô lượng tâm” là người cõi 

trời tu, đặc biệt là Trời Sắc Giới. Chúng ta biết là ở trong Kinh Phật dạy cho chúng ta, 

điều kiện thứ nhất để  sanh  về Trời  Sắc Giới là phải có  thiền định,  tứ thiền bát định, 

điều thứ hai là tứ vô lượng tâm. Người cõi Trời Sắc Giới ai ai cũng đều từ bi hỷ xả, 

cho nên ở trên trời tốt. Chúng ta biết được tâm từ bi hỷ xả biến hiện ra cảnh giới không 

phải là ngũ trược ác thế, ngũ trược ác thế là tâm hạnh vô cùng bất thiện biến hiện ra. 

- 276 - 

Người trời thì tướng hảo. Chúng ta ở trong Kinh này, Thế Tôn so sánh với chúng ta, 

càng  lên  cao  thì  tướng  mạo  càng  hảo,  bậc  thấp  hơn  thì  tuyệt  đối  không  thể  so  sánh 

được. Phật đưa ra ví dụ này rất là thú vị, Ngài đã lấy tiêu chuẩn cơ bản này. Ngài nói 

một người ăn mày và một vị quốc vương, người ăn mày và vị quốc vương đứng bên 

cạnh nhau, quốc vương thì phước báo rất lớn, tướng mạo rất tốt đẹp, người ăn mày thì 

làm  sao  so  sánh  với  quốc  vương.  Ví  dụ  này  chúng  ta  rất  dễ  nhận  thấy,  có  thể  hiểu 

được, có thể tiếp nhận. Sau đó Ngài nói với chúng ta, nếu vị đại quốc vương của thế 

gian này đứng bên cạnh vị Chuyển Luân Thánh Vương thì vị quốc vương này chẳng 

khác nào người ăn mày, chẳng có cách nào so sánh với vị Chuyển Luân Thánh Vương. 

Chuyển Luân Thánh Vương có bốn cấp bậc: Thiết Luân Vương, Đồng Luân Vương, 

Ngân Luân Vương và Kim Luân Vương, cấp bậc cao thì thù thắng hơn cấp bậc thấp, 

chẳng có cách nào để so sánh. Kim Luân Thánh Vương nếu đem so sánh với Tứ Thiên 

Vương, thì Kim  Luân Thánh Vương giống như người ăn mày vậy. Tứ Thiên Vương 

đem so sánh với Đao Lợi Thiên Vương, thì Tứ Thiên Vương giống như người ăn mày. 

Như  vậy  cứ  từng  bậc  từng  bậc  mà  so  sánh,  người  tu  Tứ  Vô  Lượng  tâm  là  Trời  Sắc 

Giới, trời Sơ Thiền. Trời Tha Hóa Tự Tại là cao nhất trong cõi Dục Giới. Tha Hóa Tự 

Tại Thiên nếu đem so với Sơ Thiền Thiên thì cũng giống như người ăn mày ở thế gian 

này đem so với vị quốc vương vậy. 

Hiện tại chúng ta hiểu được, phước báo từ đâu mà có? Phật đã nói với chúng ta về một 

tổng  nguyên  tắc,  hy  vọng  là  chúng  ta  thường  xuyên  nhớ  đến  không  quên:   “Tất  cả 

 pháp từ tâm tưởng sanh" . Điều này ở trên Kinh Đại Thừa, Phật đã nói rất nhiều rồi. 

Nếu như bạn thật sự nghĩ thông câu nói này, hiểu được minh bạch, hiểu được rõ ràng, 

thì tất cả pháp này bạn có thể thực hiện được, làm chủ được. Tại sao vậy? Do tâm bạn 

tưởng mà sanh ra. 

Sắc Giới Thiên cách chúng ta không xa, so với Cực Lạc, so với Hoa Tạng thì gần hơn 

rất nhiều, thiên đường của họ rất là tốt đẹp. Đây chính là tâm thanh tịnh là thiền định, 

thiền định là tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh biến hiện ra, thiện hạnh biến hiện ra. Thiện 

hạnh này chính là từ bi hỷ xả. Tâm thanh tịnh và từ bi hỷ xả biến hiện ra cảnh giới. 

Nếu như chúng ta học được, tu được tâm thanh tịnh, tu từ bi hỷ xả, cảnh giới này của 

chúng ta sẽ trở nên giống cảnh giới của các Ngài. Mười phương sát độ từ chư Phật đến 

tất cả  chúng sanh đều bình đẳng, duy  tâm  sở  hiện là thế  giới  bình đẳng. Nhưng trên 

thực tế, thế giới này không bình đẳng. Nó không bình đẳng là do tự bản thân chúng ta 

tạo  ra.  Bản  thân  bạn  khởi  tâm  động  niệm,  cho  nên  nhất  chân  pháp  giới  biến  thành 

mười pháp giới. Sự việc chính là như vậy. Bây giờ làm sao để biến đổi trở lại, biến đổi 

trở thành nhất chân pháp giới, như vậy mới gọi là tu hành. Tu hành chính là chúng ta 

làm  sao  để  biến  đổi  trở  lại,  phản  bổn  hoàn  nguyên,  trở  lại  thành  nhất  chân  thì  mới 

đúng. Việc Phật độ chúng sanh như vậy cũng là viên mãn rồi. Cho nên chúng ta phải 

thật sự biết hoàn nguyên, thật sự phải biết về nhà. 

Tại vì sao ngày nay cả thế giới lại hỗn loạn như vậy? Tại vì sao tai nạn nhiều như thế? 

Khoa học kỹ  thuật thì  đang  tiến triển từng  ngày, nhưng  đối  với  tai nạn, với sự động 

- 277 - 

loạn thì không có cách giải quyết, một chút giải pháp cũng chẳng có. Nguyên nhân này 

rốt cuộc là do đâu? Cổ Thánh tiên Hiền nói với chúng ta, Phật pháp cùng với lời chúng 

tôi đã nói càng rõ ràng hơn, là đến hoàn cảnh cực điểm, chính là ý niệm thiện và ác, ở 

trong Phật pháp nói chính là giác và mê. Các nhà khoa học rất thông minh nhưng họ 

chưa có giác  ngộ, họ vẫn là  đang  mê,  mê  mà  không  giác, chắc  chắn  là  tà  mà  không 

chánh, nhiễm mà không tịnh, hay nói cách khác, mê tà nhiễm đã tạo thành hiện tượng 

này. Muốn  cho  thế giới này  có  thể  trở lại  bình  thường, tiêu  tai  miễn  nạn, người  dân 

thật  sự  có  thể  trải  qua cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn, nhất  định  phải  trở về  với  giác 

chánh tịnh. Đây là cuộc sống tương tự với pháp giới bốn Thánh. Sự thật thì tầng lớp 

của nó không đồng. Làm thế nào để tạo dựng được khi giác chánh tịnh không tương 

đồng, chưa đạt được sự viên mãn? Trình độ không tương đồng. Trình độ của Phật nói 

là Nhất Chân pháp giới, lấy Nhất Chân pháp giới làm trình độ căn bản. Bên trong Nhất 

Chân pháp giới không có sự thay đổi. Tại sao không có sự thay đổi? Bởi vì hết thảy tất 

cả chúng sanh, sáu căn đối với sáu trần ở bên ngoài đều không khởi tâm động niệm, 

đều không có sự phân biệt chấp trước, cho nên cảnh giới của nó không thay đổi. Giống 

như ở trong Kinh Vãng Sanh chúng ta đã đọc được, nhìn thấy được tình huống ở Thế 

giới Cực Lạc không có sự biến đổi, người là do hóa sanh. Không giống như chúng ta ở 

nơi  đây, đến  cõi người  này, từ  lúc  còn  nhỏ  từ  từ  lớn lên. Thế giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  thì  không như vậy. Nếu  như còn nhỏ từ từ  lớn lên, đó chính là hiện tượng sanh 

diệt. Họ thì không phải vậy mà là do hóa sanh, khi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

thì thân hình giống như A Di Đà Phật vậy. Họ là do biến hóa ra, là hóa sanh, không 

phải là thai sanh, cho nên họ không có thay đổi, họ không bị già yếu đi, họ vĩnh viễn 

không bị bệnh. Từ “bệnh” này ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc không nghe nói đến, 

từ già cũng không nghe nói đến. 

Từ đó  cho  thấy, trong  giai  đoạn  hiện  tiền này  của  chúng  ta, việc  đoạn  ác  tu  thiện  là 

quan trọng hơn hết. Đoạn ác tu thiện không phải là lợi ích cho người khác, mà là lợi 

ích cho chính mình. Chúng tôi nói là lợi ích cho người khác nhiều nhất chỉ ba phần, lợi 

ích cho bản thân ít nhất là bảy phần. Lợi ích người khác là chân thật lợi ích của bản 

thân.  Việc  làm  lợi  ích  cho  người  khác,  người  khác  chỉ  được  lợi  ích  có  ba  phần,  bản 

thân nhất định được bảy phần. Con số này phải tính cho rõ ràng thì bạn mới vui vẻ đi 

làm.  Bản  thân  đạt  được  lợi  ích  như  thế  nào?  Không  phải  là  được  sự  giàu  có,  không 

phải là đạt được công danh, không phải là được sự danh vọng lợi dưỡng, vậy thì được 

cái gì? Là được trí huệ. Trí huệ khai rồi thì đức tướng hiện tiền. Đức là năng lực, năng 

lực hiện tiền, tướng hảo hiện tiền, tướng mạo của bạn thay đổi rồi, thể chất thay đổi 

rồi. Bất luận là ở trong hoàn cảnh nào, điều này ở trong Phật pháp có nói, thuận cảnh 

nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên, bạn đều được tự tại, đều sanh tâm hoan hỷ. Đây là 

sự  thọ  dụng  chân  thật,  trong  Phật  pháp  hay  nói  là  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Đây  là 

thật,  không  phải  giả,  đây  là  sự thọ  dụng chân  thật  của  Phật pháp. Học  Phật  mà  điều 

này một chút thọ dụng cũng không đạt được, vậy là học thật uổng công, càng học lại 

càng thấy đau khổ, vậy là sai lầm quá lớn rồi. Học Phật thì phải càng học càng sanh trí 

- 278 - 

huệ, càng học càng vui thích. Tại sao vậy? Trí huệ khai rồi, bạn hiểu được chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh. Chân tướng là gì vậy? “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, 

 “tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bào ảnh”. Cho nên sau khi bạn khế nhập cảnh 

giới rồi thì tư tưởng kiến giải của bạn sẽ thay đổi, hành vi của bạn hết thảy đều thay 

đổi, so với lúc chưa học Phật nhất định là có sự khác nhau. Đó chính là lúc chưa học 

Phật, niệm niệm là vì chính mình, thật sự là tự tư tự lợi. Sau khi thật sự hiểu rồi thì 

niệm niệm là vì chúng sanh. Ý niệm thay đổi rồi, vì chúng sanh nên họ biểu diễn. 

Tôi ở Úc Châu có người đến hỏi tôi, Phật pháp của các bạn là những gì? Tôi trả lời là 

diễn  kịch,  hàng  ngày  biểu  diễn  cho  người  khác  xem.  Diễn  kịch  gì  vậy?  Làm  tấm 

gương tốt cho người khác xem. Điều này thật sự có thọ dụng. Người của xã hội hiện 

nay  thông  thường  là không  biết  hiếu  thuận  cha  mẹ,  chúng  ta  biểu  diễn  làm  một  tấm 

gương hiếu thuận với cha mẹ cho mọi người xem. Hiện nay người không biết tôn sư 

trọng đạo, chúng ta thể hiện ra một tấm gương tôn sư trọng đạo để cho họ xem. Hiện 

nay con người không biết sống chung hòa thuận, giúp đỡ lẫn nhau, chúng ta làm tấm 

gương sống chung hòa thuận, giúp đỡ lẫn nhau để cho mọi người xem. Việc này phải 

nên làm. 

A Di Đà Phật… 



Tập 290 

Tôi đến Úc Châu mua được một ngôi giáo đường của đạo Tin Lành. Ngôi giáo đường 

này đã mục nát rồi nên tu sửa lại. Sau khi tu sửa thì có thể sử dụng. Chúng tôi tổ chức 

tiệc chiêu đãi những người hàng xóm, phát thiệp mời họ đến dùng cơm. Khách đến rất 

là đông. Chúng tôi giới thiệu cho họ biết ý tưởng của chúng tôi khi chúng tôi đến chỗ 

này. Bởi vì thành phố này nhỏ, thật sự đa số là đạo Tin Lành, không có các tôn giáo 

khác, chúng tôi đến đây là  một tôn giáo khác. Lúc chúng tôi mới đến thì họ có chút 

khó chịu, sau khi chúng tôi giới thiệu thì họ mới hiểu. Tôi nói chúng tôi chọn địa điểm 

này để thực hiện công tác giáo dục. Đại khái là buổi tiệc liên hoan chúng tôi làm cũng 

không tệ, họ dùng rất là vừa ý. Sau khi dùng xong thì họ nói với chúng tôi:  “Pháp sư! 

 Sự kiện như thế này Ngài có thể tổ chức thêm vài lần nữa được hay không?” . Tôi nói: 

 “Được! Nếu như mọi người hoan hỷ, vào buổi cơm mỗi tối thứ bảy hàng tuần là buổi 

 dạ tiệc ấm áp”.  Cho nên chúng tôi liên kết được với tín đồ đạo Thiên Chúa, đạo Tin 

Lành ở cùng địa phương với nhau, cùng sống chung hòa thuận. Chúng tôi chỉ mời họ 

đến  dùng  cơm,  chỉ  tán  gẫu  với  họ,  tuyệt  đối  không  nói  chuyện  tôn  giáo,  tuyệt  đối 

không  lôi  kéo  tín  đồ.  Hai  năm  sau  đó,  tâm  của  mọi  người  đã  bình  trở  lại,  cảm  thấy 

chúng tôi là người thiện - người tốt. Điều này là do họ khẳng định, không ngờ là trên 

thế gian này vẫn còn có người có lòng tốt như vậy. Chúng tôi là người có tấm lòng tốt. 

Hiện  nay  chúng  tôi  vẫn  đang  xây  dựng,  cũng  sắp  hoàn  thành  rồi,  ngày  12  tháng  10 

năm nay sẽ tiến hành buổi lễ khánh thành. Sau buổi lễ khánh thành, thì các buổi tiệc 

chiêu đãi sẽ được đổi tên lại là buổi dạ hội ấm áp. Bởi vì buổi tối chỉ có dùng cơm, 

- 279 - 

buổi cơm tối sẽ có biểu diễn. Nội dung biểu diễn của chúng tôi là nội dung vừa được 

bàn đến, chúng tôi sẽ diễn những điều trái ngược lại những hiện tượng không tốt của 

xã hội để cho họ xem. Chúng tôi biểu diễn hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng, anh 

em yêu thương nhau, chính là đối với tất cả người sự vật chung sống với nhau. Chúng 

tôi sẽ biểu diễn những nội dung này. Các câu chuyện trong lịch sử có rất nhiều, đều sẽ 

được đem lên sân khấu để dạy trung hiếu, nhân nghĩa. Buổi dạ tiệc này chính là cơ hội 

để giáo dục, dạy cho người ta nhân cách sống. Cho nên hiện nay, nếu có thể để cho xã 

hội khôi phục được sự an định hòa bình, thì giáo học là gốc, một cái là Hiếu, một cái 

là Đễ. Hay nói cách khác, cái gốc đó chính là hiếu thân tôn sư. Những điều này phải 

được biểu diễn thường xuyên. Mỗi một vở, chúng tôi sẽ biểu diễn một lần trong một 

tuần, mỗi một lần biểu diễn nhất định phải có tiết mục về hiếu - đễ, sau đó sẽ phối hợp 

với các tiết mục âm nhạc khác, chủ đề là như vậy. 

Con người nếu thật sự biết hiếu thảo, bất luận là vào lúc nào, khởi tâm động niệm, lời 

nói, việc làm, họ đều phải cẩn trọng. Tại sao vậy? Nếu như không thiện, tự bản thân sẽ 

biết giác ngộ, hối lỗi với cha mẹ. Cái lực ràng buộc này rất lớn. Tâm hạnh bất thiện thì 

có lỗi với lão sư. Hết thảy các thiện pháp, nếu theo duyên mà nói, là từ ở chỗ này mà 

sanh ra. Từ ở trên nhân mà nói, điều này Phật pháp nói rất hay, không tham - không 

sân  -  không  si  là  ba  thiện  căn.  Ba  thiện  căn  vẫn  còn  ba  thiện  duyên.  Duyên  là  luân 

thường tám đức, thông thường chúng ta nói là đạo đức. Hiếu - đễ - đạo đức là ba thiện 

duyên. Bây giờ  chúng  ta  phải  biểu  diễn, chúng  ta  phải  thật  làm,  phải  nói, tất  cả  đều 

không lìa bỏ hiếu - đễ - đạo đức. Kinh điển cũng từ chỗ này mà nói. 

TỨ VÔ LƯỢNG TÂM 

Thứ nhất, Từ Vô Lượng Tâm 

Ở  chỗ  này  nói  đến  từ  bi  hỷ  xả.  Trong  bốn  cái  vô  lượng  tâm  này,  thứ  nhất  là   "từ  vô 

 lượng" . Điều này làm thế nào để áp dụng? Từ là vui vẻ an lạc. Chúng ta dùng phương 

pháp nào để cho tất cả chúng sanh được an lạc, đây chính là “từ”. Phải luôn luôn có ý 

niệm này, phải luôn luôn nắm chặt cơ hội, khi gặp được cơ hội rồi thì không thể bỏ lỡ. 

Cho nên buổi tiệc dạ hội này chính là giải trí, chúng ta cùng với những người không 

cùng tôn giáo, không cùng chủng tộc cùng chung vui một buổi tối. Việc này rất có ý 

nghĩa. 

Ở Úc Châu, tháng chín là mùa xuân, khí hậu ở đó hoàn toàn khác với khí hậu ở nơi 

đây, Nam bán cầu và Bắc bán cầu. Tháng 9 đến tháng 11 là mùa xuân, mùa hoa nở. 

Chỗ của chúng tôi ở là một thành phố nhỏ, là một thành phố hoa. Khi trăm hoa đua nở, 

những người yêu thích hoa trên toàn thế giới đều đến nơi này để ngắm hoa. Cho nên 

mỗi năm vào mùa này, các khách sạn ở khu vực thành phố này đều chật khách, thật sự 

là đạt được một trăm phần trăm. Khách đến đó ngắm hoa, ở đó cũng có diễu hành xe 

hoa. Năm nay chúng tôi cũng sẽ đăng ký, chúng tôi cũng sẽ làm một xe hoa cùng đến 

đó đi diễu hành. Xe hoa của chúng ta sẽ được thiết kế như thế nào? Các vị đồng tu đến 

tìm tôi, tôi liền nói với họ, chúng ta phải lợi dụng cơ hội này tuyên dương đa nguyên 

- 280 - 

văn hóa. Sự đa nguyên văn hóa này làm  như thế nào? Những người không cùng tôn 

giáo, không cùng chủng tộc chúng ta cùng nắm tay nhau, cùng ca hát trên xe hoa, vừa 

đi  vừa  ca  hát,  trong  đó  chúng  tôi  có  thờ  tượng  Phật,  tượng  chúa  Giê  Su,  tượng  của 

Thánh Muhammad, tất cả đều có. Cho nên tôi liền nghĩ đến tiết mục "biến diện" của 

Tứ Xuyên nhưng chúng tôi không làm được. Nếu như có thể làm được thì việc này rất 

có ý nghĩa, vừa chớp mắt thì thấy Thích Ca Mâu Ni Phật, vừa lắc đầu thì biến thành 

Chúa Giê Su. 

Xin thưa với quý vị, người sáng tạo ra các tôn giáo là một người, là một vị chân thần, 

Ngài  biết  biến  hóa.  Cho  nên  tôi  thường  hay  nói  với  mọi  người,  tín  đồ  tôn  giáo  trên 

toàn  thế giới  là  người  một  nhà. Người  chung  một  nhà này  vẫn chưa hiểu được  chân 

tướng, còn phân biệt đây là giáo chủ của chúng tôi còn kia thì không phải. Kỳ thật đều 

là  một  người,  các  Ngài đến  nơi  khác  thì đều  biến thành  khuôn  mặt  khác, bạn không 

nhận ra được. Chúng tôi vẫn còn một khoảng thời gian, xem có thể tìm được người thể 

hiện tiết mục biến diện không? Cho nên các tiết mục âm nhạc không giống nhau này 

đều là để giáo dục, đều là giáo học. Chúng tôi từ ở nơi này dần dần thúc đẩy, dần dần 

hướng dẫn, từ thành phố nhỏ này từ từ sẽ mang đến thành phố khác, từ từ mà làm. 

Loại hình thức biểu diễn này nếu thực hiện thành công, thực tại mà nói, những người 

xuất gia chúng tôi có thể tổ chức thành một đoàn đi khắp thế giới để biểu diễn. Hình 

thức biểu diễn này, thực tế mà nói chính là hoằng pháp lợi sanh, chỉ là thay đổi cách 

thức, đem những điều  mà chúng tôi nói ở trên giảng đài viết thành kịch bản để biểu 

diễn. Đây là tiết mục giải trí. Phải thường xuyên có ý tưởng này, phải thường xuyên 

nghĩ cách để mang lại niềm vui cho mọi người. 

Về ẩm thực, điều này không kể là người trong nước hay là người nước ngoài, người 

thuộc tôn giáo nào, bây giờ chúng tôi đã hiểu thức ăn phải ngon, cho nên thức ăn phải 

làm cho ngon, để sau khi mọi người dùng xong vĩnh viễn sẽ không quên, họ thường 

xuyên muốn đến chỗ này. Việc này rất là quan trọng, không thể làm qua loa. Điều này 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trong  Tứ  Nhiếp  Pháp,  là  nhiếp  thọ  tất  cả  chúng  sanh. 

Chúng ta phải biết được sở thích của họ, có thể làm vừa ý sở thích của họ thì họ sẽ đến 

thường xuyên. Thường xuyên tiếp xúc Phật pháp, thường xuyên tiếp xúc nền văn hóa 

đa nguyên, dần dần hóa giải xung đột chủng tộc, xung đột tôn giáo, chúng ta mới có 

thể đối đãi bình đẳng, sống chung hòa thuận. 

Thứ hai, Bi Vô Lượng Tâm 

Bi  tâm  là  có thể  cứu  khổ. Chúng sanh gặp  phải khổ nạn, bạn có thể  giúp đỡ họ giải 

quyết.  Điều  này  cần  phải  tận  tâm  tận  lực.  Sự  từ  bi  này  chính  là  ban  vui  cứu  khổ. 

Chúng ta phát cái tâm như vậy, toàn tâm toàn lực mà làm thì quả báo của chính mình 

là khỏe mạnh sống lâu. Tại vì sao? Đây gọi là vô úy bố thí, hơn nữa ở đây lại còn có 

Phật pháp, lại có thể giúp người khác giác ngộ. Bất luận là người nào làm công việc 

cứu khổ, chúng ta có duyên gặp được thì tận tâm tận lực mà giúp đỡ họ. Nếu không có 

- 281 - 

đủ duyên, không có đủ lực thì chúng ta hoan hỷ tán thán. Đây cũng thuộc về tán thán 

công đức. 

Mấy năm trước đây, tôi sống ở nơi đạo Thiên Chúa, họ đi đến Phi Châu để chữa bệnh 

từ thiện. Đây là việc làm tốt. Nữ tu Teresa báo cho tôi biết chuyện này, tôi liền tặng 

cho họ một số tiền để làm phí trị bệnh. Vài hôm sau, cô lại gọi điện thoại cho tôi, cô 

nói ở bên Phi Châu rất là khổ, vô cùng nghèo khổ lạc hậu, y tá và bác sĩ thiếu phương 

tiện giao thông, rất vất vả, cô ấy hỏi tôi có thể tặng một xe cứu thương không. Tôi trả 

lời có thể tặng cho cô ấy một chiếc xe cứu thương. Nhưng có Phật tử của chúng ta, vị 

Phật tử với tâm lượng nhỏ này đến nói với tôi:  “Thưa pháp sư! Đó là ngoại đạo, tại 

 sao Ngài lại cúng dường cho vị tín đồ đó vậy? Tại sao Ngài lại đem đi cho người của 

 tôn giáo khác?” . Cái tâm lượng này quá nhỏ bé. Tôi liền nói với ông ấy:  “Việc khám 

 bệnh từ thiện này là việc làm tốt, đây là cứu khổ cứu nạn, chúng ta phải nên làm. Ông 

 có  đi  làm  được  hay  không?” .  Ông  ấy  không  trả  lời  được.  Tôi  nói:   “Ông  nhìn  xem, 

 người  ta  đi  làm,  chúng  ta  đưa  tiền, đưa  tiền  là  chúng  ta  đầu  tư.  Ông  nên  hiểu  rằng 

 như vậy là chúng ta đã có phần rồi, họ đi  làm thì  không  phải cũng như  chúng ta đi 

 làm sao? Tại sao không suy nghĩ như vậy chứ?”.  Bất luận là người nào làm, chỉ cần là 

làm việc tốt, chúng ta đưa tiền cho họ là chúng ta đã đầu tư rồi. Phải hiểu được đạo lý 

này. Đây là gặp được duyên thì chúng ta tận tâm tận lực, đừng để lỡ qua. 

Lần  này  tôi  đi  đến đó  giảng  Kinh,  đại khái  là ba hôm. Sau  khi  giảng xong, tôi sẽ đi 

Thái Lan tham dự đại hội. Đại hội ở Thái Lan là do Liên Hợp Quốc tổ chức, đây là 

Hội nghị Giáo dục Hòa Bình. Đại hội diễn ra năm ngày. Đây là lần đầu tiên tôi tham 

gia hoạt động của Liên Hiệp Quốc. Lần tham gia này không phải vai trò của tôn giáo, 

mà là vai trò của học giả. Họ mời Trường Đại học Griffith, tôi đại diện cho Trường đại 

học đi tham dự. Đây không phải là hoạt động của tôn giáo mà là hoạt động học thuật. 

Đúng lúc đó thì gặp được những Hoa kiều ở bên Úc châu, họ có một tổ chức tên là Hội 

Xúc Tiến Thống Nhất Hòa Bình Trung Quốc ở Úc Châu. Họ muốn đi Tây Tạng khám 

bệnh từ thiện. Có mấy vị cán bộ đến Queensland thăm tôi, tôi nói đây là việc làm tốt. 

Họ nói với tôi, vì Tây Tạng là vùng cao nguyên, tia cực tím rất mạnh, nên bệnh đục 

thủy tinh thể rất nhiều, khoảng một phần ba đồng bào Tây Tạng bị bệnh đục thủy tinh 

thể, mắt bị bệnh nặng, có thể bị mù. Cho nên lần khám bệnh từ thiện này của họ chỉ 

chuyên  trị bệnh  đục thủy  tinh  thể. Có năm  vị  bác  sĩ  nhãn  khoa, bác  sĩ  chuyên  khoa, 

ngoài ra còn có năm vị bác sĩ đa khoa, khoảng bảy, tám nhân viên hộ lý và y tá, tổng 

cộng khoảng hai mươi người tổ chức thành một nhóm trị bệnh. Đây là việc làm rất tốt. 

Họ đến báo với tôi, tôi liền lấy năm mươi ngàn đồng cho họ làm phí trị bệnh. Tôi cũng 

đầu tư nhưng các bạn đi làm. Không ngờ là sau khi đầu tư rồi mà họ vẫn muốn tôi đi 

cùng  với  họ.  Tôi  vốn  là  không  muốn  đi,  vị  Đại  sứ  Trung  Quốc  của  chúng  tôi  ở  Úc 

Châu rất là tốt, ông ấy hy vọng là tôi có thể đi một chuyến. Vị Vũ Đại sứ này ở Úc 

Châu xuất thân từ giáo viên, trước đây ông là Giáo sư của Trường Đại học Bắc Kinh, 

sau này đi làm cán bộ ngoại giao. Việc này cũng tốt, nên tôi quyết định đi với họ một 

chuyến. Trước đây ở Tây Tạng chúng tôi có tặng cho Đại học Tây Tạng một bộ “Đại 

- 282 - 

Tạng Kinh” và “Tứ Khố Hội Yếu”, hơn nữa ở bên đó tôi cũng có cấp học bổng. Tôi 

nói tôi đi qua đó xem cũng được, cơ hội rất khó được. Lần này đi Tây Tạng tổng cộng 

có hơn 100 người, đoàn rất là đông, tôi gia nhập đoàn thể của họ. Đây không phải là 

hoạt  động  tôn  giáo.  Trước  đây,  tôi  mấy  lần  về  Trung  Quốc  là  để  thăm  viếng  người 

thân, bạn bè, tuyệt đối là không làm bất kỳ hoạt động tôn giáo nào. 

Chúng ta là người học Phật, nguyên tắc quan trọng nhất là trì giới. Ý nghĩa của trì giới 

chính là tuân thủ pháp luật, nhất định phải tuân thủ pháp luật. Nếu như chính bản thân 

chúng ta không tuân thủ pháp luật, bạn dạy người khác trì giới thì người ta làm sao mà 

tin  bạn  được?  Không  thể  tin  được.  Cho  nên,  chính  bản  thân  nhất  định  phải  làm  cho 

được. 

Hiện giờ, thực tế mà nói, tôi cũng không có hoạt động tôn giáo nào. Hiện nay tôi chủ 

yếu là làm việc ở trong phòng ghi hình để giảng Kinh, một ngày giảng bốn giờ đồng 

hồ,  hy  vọng  là  giảng  xong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”.  Bộ  Kinh  này  hiện  giờ  dự  tính  cần 

mười ngàn giờ đồng hồ, hiện nay tôi giảng được khoảng hai ngàn năm trăm giờ rồi, 

cho  nên  sau  này  một  ngày  giảng  bốn  giờ  đồng  hồ,  một  năm  một  ngàn  hai  trăm  giờ 

đồng  hồ,  ước  tính  cần  khoảng  bảy  năm  thì  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  mới  có  thể  giảng 

xong. Cho nên, thực tế mà nói, tôi không có thời gian để ra ngoài hoạt động, tôi cũng 

không muốn gặp bất cứ người nào. Người xưa nói rất hay:  “Biết ít việc thì phiền não 

 ít, quen nhiều người thì thị phi nhiều” . Không cần thiết phải quen nhiều người, tốt 

nhất là không nên quen vì phải xã giao quá nhiều. 

Phải học từ bi, người ta làm việc tốt, khi chúng ta nghe được gặp được, chúng ta phải 

tận lực một chút để giúp đỡ. Cho nên lần trị bệnh đục thủy tinh thể này, tôi đóng góp 

một  ít  tiền, rất  nhiều người  nói với  tôi:   “Thưa  pháp  sư,  Ngài lại  cho  tiền  nhiều  như 

 vậy” . Tôi nói tôi đang đốt đèn Quang Minh. Đèn Quang Minh của các bạn đốt ở trước 

tượng Phật và Bồ Tát, tôi thật sự gọi những người đi trị bệnh đục thủy tinh thể là phục 

hồi quang minh. Đây là việc làm tốt. Cho nên lần này đi Trung Quốc làm việc từ thiện, 

tôi cũng đi theo, đương nhiên là sau đó cũng đi thăm lại những người bạn cũ. 

Hoạt động tôn giáo, chúng ta nhất định phải tuân thủ chính sách của nhà nước, 

nhất định không vi phạm quy định của nhà nước. Đây là việc mà các đồng tu học 

Phật chúng ta đều phải nên biết, đều phải nên hiểu cho rõ ràng. Chỉ cần làm một 

người  tuân  thủ  pháp  luật,  bất  luận  là  ở  địa  phương  quốc  gia  nào,  người  ta  cũng  đều 

hoan nghênh bạn. Chúng tôi ở trong khu vực thành phố Toowoomba, khu vực này là 

nơi tín đồ đạo Tin Lành bảo thủ nhất của Úc Châu. Chúng tôi sống ở khu vực đó tuyệt 

đối không lôi kéo tín đồ, tuyệt đối không phá hoại tôn giáo của người khác, cho nên 

những tín đồ này cùng với chúng tôi hầu như là thường xuyên qua lại với nhau nhưng 

họ vẫn tin đạo của họ. Họ đến chỗ này của tôi, tôi cũng khuyên họ nên thật lòng tin 

tưởng  vào  Thượng  Đế  của  họ,  nên  chăm  chỉ  đọc  Kinh,  thể  hiện  tình  thương  của 

Thượng  Đế  ngay  từ  bản  thân  của  chính  mình,  thương  yêu  tất  cả  chúng  sanh,  tất  cả 

người đời. Nếu không làm như vậy thì tình thương của Thượng Đế chỉ là tình thương 

trừu tượng mà thôi. Thượng Đế thương yêu người đời như thế nào, nhất định là phải 

- 283 - 

thông qua tín đồ, để cho tín đồ đem tâm yêu thương phát huy rộng khắp nơi. Làm như 

vậy  mới đúng. Trong Phật pháp gọi là từ bi. Sự từ bi của Phật pháp là phải nhờ vào 

Phật tử, nếu không có Phật tử thì sự từ bi của Thích Ca Mâu Ni Phật không tồn tại, từ 

bi  hỷ  xả  đều  không  tồn  tại.  Nhất  định  là  chúng  ta  phải  làm,  chúng  ta  phát  huy  rộng 

khắp nơi, như vậy thì đúng. Chúng ta phải có cái tâm này, gặp được cơ hội thì không 

thể bỏ qua, luôn luôn tận tâm tận lực mà làm, không nên phân biệt ta người, không nên 

phân biệt tôn giáo, không nên phân biệt chủng tộc. Bất kỳ người nào mà làm việc tốt, 

chỉ cần nhận định việc làm này là việc làm tốt, đối với xã hội, đối với đại chúng có lợi 

ích thì phải nên làm. 

Thứ ba, Hỷ Vô Lượng Tâm 

Hỷ  là  hoan  hỷ.  Nhìn  thấy  người  khác  lìa  khổ  được  vui,  chúng  ta  cần  phải  sanh  tâm 

hoan hỷ, không nên sanh tâm đố kỵ. Con người hiện nay, thực tế mà nói, ít chịu tiếp 

nhận lời giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền, không nhìn thấy được điểm tốt của người 

khác; khi nhìn thấy được điểm tốt của người khác thì sanh tâm đố kỵ, không những đố 

kỵ  mà  còn  nghĩ  cách  để  gây  khó  khăn  nữa.  Điều  này  là  tạo  nghiệp  tội,  quả  báo  của 

nghiệp tội này rất là đáng sợ. Quả báo cũng có cấp bậc khác nhau. Quả báo này vì sao 

mà có? Xem bạn đã tạo những nghiệp gì. Ác nghiệp mà bạn đã tạo, nếu thời gian ảnh 

hưởng lâu dài, phạm vi ảnh hưởng rộng lớn thì cái tội này nặng vô cùng. Nếu sự ảnh 

hưởng chỉ là vài người, thời gian không dài, cái tội này thì nhẹ. Sự kết tội nặng hay 

nhẹ là xem sự ảnh hưởng của bạn, một cái là về mặt ảnh hưởng, một cái là thời gian 

ảnh  hưởng.  Cho  nên  Phật  dạy  chúng  ta  “thường  sanh  tâm  hoan  hỷ”,  điều  này  rất  là 

quan  trọng.  Ngạn  ngữ  cũng  thường  hay  nói,  con  người  gặp  chuyện  vui  thì  tinh 

thần  sảng  khoái,  cho  nên  tâm  hoan  hỷ  là  chất  dinh  dưỡng  tốt  nhất.  Bạn  phải 

thường  xuyên  sanh  tâm  hoan  hỷ,  bạn  không  có  lo  lắng,  không  có  phiền  não  thì 

bạn  sẽ  không  già,  bạn  sẽ  không  bệnh.  Bạn  xem,  quả  báo  này  thù  thắng  vô  cùng, 

khỏe mạnh sống lâu. 

Phật Bồ Tát, chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, thật sự là các Ngài vĩnh viễn đều sống ở trong 

sự hoan hỷ. Các Ngài hoan hỷ cũng có đạo lý. Thứ nhất là đạo nghiệp của bản thân 

không ngừng tăng trưởng, trí huệ tăng trưởng, phước  đức  tăng  trưởng, điều này  làm 

cho hoan hỷ. Thứ hai là nhìn thấy được kết quả giáo hóa chúng sanh, nhìn thấy được 

chúng sanh tiếp nhận sự giáo huấn của Phật Bồ Tát tu hành chứng quả, các Ngài liền 

hoan hỷ. Còn nếu như nhìn thấy chúng sanh đọa địa ngục ngạ quỷ, Phật Bồ Tát nhìn 

thấy cũng hoan hỷ. Nguyên nhân vì sao vậy? Họ đọa tam đồ để tiêu nghiệp chướng. 

Nếu  như  họ  không  đọa  tam  đồ  thì  nghiệp  chướng  của  họ  làm  sao  mà  tiêu  được? 

Nghiệp chướng của họ sau khi tiêu hết rồi, thì Phật Bồ Tát liền dùng chánh pháp để 

giúp  đỡ  cho  họ, giúp đỡ  họ  chuyển  lên  cao. Cho  nên  bạn  ở  trên  những  góc  độ  khác 

nhau mà quan sát, bạn mới hiểu được ý nghĩa thật sự. Tam đồ không phải là không tốt, 

không có tam đồ thì nghiệp chướng của bạn vĩnh viễn không tiêu hết được. 

Điều cuối cùng là Xả Vô Lượng Tâm 

- 284 - 

Kinh điển Đại Thừa có nói, ý nghĩa của xả thật sự là gì? Đối với bề mặt của từ bi hỷ 

mà không chấp tướng, đó gọi là thật sự xả. Cảnh giới này quá cao, đây không phải là 

cảnh  giới  của  chúng  ta  mà  là  cảnh  giới  của  Bồ  Tát,  đặc  biệt  là  cảnh  giới  của  Pháp 

Thân Bồ Tát. Chúng ta nên áp dụng cho hiện tại của chúng ta. Việc xả hiện tiền của 

chúng ta chính là buông xuống, chính là bố thí. Có thể xả, ở trong lục đạo đích thực là 

xả tài thì được tài, cho nên nhân gian có một câu gọi là  “xả đắc” . 

Câu nói “xả đắc” này là từ trong Phật giáo mà ra, bạn có xả thì bạn sẽ được, nếu bạn 

không xả thì bạn sẽ không được. Xả tài thì được tài. Xả pháp thì được thông minh trí 

huệ. Xả vô úy, bố thí vô úy thì được khỏe mạnh sống lâu. Pháp Bồ Tát Đại Thừa nói 

đến chỗ cứu cánh chính là bố thí. Bồ Tát tu điều gì? Từ sơ phát tâm đến quả địa Như 

Lai  chỉ  là tu  bố  thí. Lục  độ  Ba  La Mật,  quý  vị hãy  nghĩ  xem, trì  giới  Ba  La Mật và 

nhẫn nhục Ba La Mật là thuộc về bố thí vô úy. Ví dụ như người thông thường chúng ta 

thường hay nói của cải không nên khoe ra, sợ người khác khởi ác niệm. Của cải của 

bạn bị người khác nhìn thấy, người đó có trì giới thì bạn yên tâm, họ trì giới thì họ sẽ 

không lấy trộm đồ của bạn, sẽ không cướp đồ của bạn vì họ là người trì giới. Tâm bố 

thí  bạn  đã  buông  xuống  rồi,  cho  nên  gọi  là  bố  thí  vô  úy.  Trì  giới  -  nhẫn  nhục,  bình 

thường lời nói việc làm của bạn xúc phạm người khác, e rằng kết oán với người khác, 

nghe nói  người này  tu hạnh nhẫn nhục thì  không  cần lo  lắng, ta  có xúc phạm  họ thì 

cũng không sao. Trì giới - nhẫn nhục là bố thí vô úy, tinh tấn - thiền định - bát nhã là 

bố thí pháp, cho nên bố thí một điều là bao gồm cả thảy sáu ba la mật. Như vậy chúng 

ta mới biết được, hạnh của Bồ Tát là gì? Chẳng qua là hành việc thí xả mà thôi, bạn 

không học thí xả thì bạn không phải là Bồ Tát. 

Thí xả gồm có ngoại tài và nội tài. Ngoại tài là vật ngoài thân. Chúng ta có vật chất dư 

nhiều, người khác thì thiếu thốn, chúng ta vui vẻ giúp đỡ họ, tuyệt đối không nên do 

dự. Ta bố thí cho họ, đó là xả, vậy thì cuộc sống ngày mai của ta như thế nào? Đừng 

có nghĩ ngày mai, chỉ nghĩ hôm nay, chỉ nghĩ ngay trước mắt thì bạn sẽ vui vẻ bố thí, 

ngày mai sẽ tự nhiên đến, đừng có bận tâm. Quả báo sẽ là như vậy, cái bạn nhận được 

sẽ nhiều hơn so với cái mà bạn cho đi, hình như là lãi trả cho bạn được tăng lên thêm. 

Pháp môn này, ngày đầu tiên tôi gặp vị xuất gia - Chương Gia Đại Sư đã dạy cho tôi. 

Tôi xin  thỉnh giáo với  Ngài,  Ngài liền đem  việc  này  dạy  cho  tôi,  chúng  tôi  mới  biết 

được bố thí. Thế nhưng, nếu bạn muốn nhận được kết quả thì bạn phải thật sự làm. Tôi 

học Phật đã 52 năm rồi, 52 năm này thật sự càng thí thì càng được nhiều. Trong vòng 

30 năm trở lại đây, dần dần thì càng tương ưng với Kinh giáo, cũng không còn để ý 

đến, không còn tính toán. Cúng dường rất nhiều, tôi không biết là bao nhiêu, trước đến 

giờ không có nói đến số lượng, không có ý niệm về số lượng, nhưng khi gặp phải bất 

cứ công việc gì cần tiền để chi dùng thì tiền sẽ có, đến rất là tự nhiên, chân thật là Phật 

thị môn trung có cầu thì có ứng, tâm tưởng sự thành. Quả báo này từ đâu mà có vậy? 

Quả báo là do nhiều năm bố thí như vậy. Trừ khi không có cơ hội, có cơ hội thì nhất 

định cả thảy đều bố thí hết. Sau khi bố thí hết rồi thì không có việc gì, không bố thí thì 

tâm của bạn thấy vướng víu. Bố thí hết rồi thì vô sự. Bố thí hết sạch sẽ, đến lúc cần thì 

- 285 - 

tự nhiên nó lại có. Bạn xem, điều này quá tốt. Cho nên đạo lý xả này rất là sâu rộng, 

thật sự là chỉ có chư Phật Như Lai mới có phương năng cứu cánh. 

Việc xả này, thực tại  mà nói, là điều quan trọng nhất. Phải xả oán thân thì tâm bình 

đẳng của bạn mới có thể hiện tiền. Bạn có thể xả tài, xả pháp, xả vô úy thì bạn được 

tâm thanh tịnh. Bạn có thể xả oán thân thì bạn mới được tâm bình đẳng. Cho nên thanh 

tịnh bình đẳng giác là từ nơi này mà có được. 

Trong bộ Kinh này, Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta “Thanh Tịnh Bình Đẳng 

Giác” là biệt hiệu của A Di Đà Phật. Nếu chúng ta muốn học Phật, thành Phật giống 

như A Di Đà Phật thì chẳng có gì khác là bạn phải biết xả, biết được thí xả thì bạn mới 

có thể làm đến được. Cái gì cũng có thể xả. Ở đây, điều quan trọng nhất là bạn phải 

buông xả phiền não, bạn phải xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, không có cái nào 

mà không xả, thuần tịnh thuần thiện sẽ hiện tiền. Vào lúc này đừng nói là Di Đà Tịnh 

Độ, mà Tịnh Độ của mười phương chư Phật, bạn muốn đi đến nơi nào đều có thể đi 

đến nơi đó, cảm  ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. Thuần tịnh thuần thiện là từ việc 

làm thí xả mà có được. 

Tôi  thường  xuyên  khuyên  nhủ  đồng  tu,  tuyệt  đối  đừng  để  những  việc  bất  thiện  của 

người khác ở trong tâm của mình, vì như vậy là bạn đã quá sai lầm. Bạn không những 

không  thể  xả  mà  chuyên  đi  thu  thập.  Bạn  thu  thập  những  gì?  Tập  hợp  rác  rưởi,  hết 

thảy những điều bất thiện của chúng sanh đều thu vào trong tâm của mình, bạn nói bạn 

khổ quá, thật tội nghiệp cho bạn, quả báo của bạn không tốt, đọa trong tam đồ. Cho 

nên phải biết xả. Tất cả chúng sanh, người, sự, vật bất thiện cả thảy đều phải xả, phải 

bảo tồn cái thiện thì bạn mới thật sự tu thành thiện tâm thiện hạnh, quả báo của bạn ở 

trong ba đường thiện. Đây vẫn chưa phải là pháp cứu cánh. Pháp cứu cánh thật sự là 

xả ác mà không chấp tướng xả ác, tu thiện mà không chấp tướng tu thiện, thì bạn mới 

thật sự được tâm thanh tịnh. Đây mới gọi là thuần tịnh thuần thiện, quả báo không ở 

trong  lục đạo  mà  thoát  ra ngoài,  không những  phải  vượt khỏi lục đạo, mà  phải vượt 

qua mười pháp giới. Cho nên người học Phật phải học theo Phật Bồ Tát. 

Năng lực của Phật Bồ Tát là nhập bất nhị  môn, điều này chúng ta cần phải học. Bất 

nhị là gì? Là không có đối lập, có thể đem đối lập xả bỏ, thì bạn đã nhập vào cửa Đại 

Thừa  rồi.  Không  đối  lập  với  tất  cả  chúng  sanh,  không  đối  lập  với  tất  cả  các  việc, 

không đối lập với tất cả vật, chân thật thành tựu tâm bình đẳng. Người khác đối lập với 

ta, đó là việc của họ, ta không đối lập với họ, như vậy thì sẽ không có sự xung đột. Họ 

đối lập với ta, ta đối lập với họ thì xung đột sẽ phát sinh. Họ đối lập với ta, ta không 

đối lập với họ thì sự đối lập của họ sẽ mất đi. Đạo lý này rất sâu. Đây là trí huệ chân 

thật, học vấn chân thật. 

Ngày nay chúng ta cầu nguyện cho thế giới hòa bình. Nếu thật sự có thể làm được thế 

giới hòa bình thì quốc gia với quốc gia không có đối lập, đặc biệt là nước lớn không 

đối lập với nước nhỏ, nước mạnh không đối lập với nước yếu, chủng tộc không đối lập 

với chủng tộc, tôn giáo không đối lập với tôn giáo, có thể cư xử bình đẳng, sống chung 

- 286 - 

hòa thuận, thì sự hòa bình của thế giới này sẽ thực hiện được. Bắt đầu làm từ đâu? Từ 

nơi nội tâm của chính bản thân chúng ta mà bắt đầu. Bạn muốn yêu cầu người khác 

không đối lập, điều này làm không được, cho nên Phật pháp mới được gọi là nội học, 

Kinh điển được gọi là nội điển, Phật pháp là cầu từ trong nội tâm của bản thân mình, 

không phải ở bên ngoài. Chúng ta muốn người khác không đối lập với mình, thì trước 

tiên mình không đối lập với họ, sau đó mới từ từ hóa giải đối phương, người ta gọi là 

“lòng  chân  thành  sẽ  cảm  động  trời  đất”.  Bạn  vẫn  chưa  thể  hóa  giải  được  đối 

phương là do chúng ta làm vẫn chưa đủ. Đây không phải là việc của một đời một kiếp 

mà là đời đời kiếp kiếp. Bất kỳ một vị Phật nào cũng là vô lượng kiếp tu thành, không 

phải là tu một đời một kiếp. Một vị A La Hán cũng phải nhiều đời nhiều kiếp mới có 

thể thành tựu. Cho nên phải có tâm nhẫn nại, sự bền lòng không thay đổi, đời đời kiếp 

kiếp đều có thể bảo trì không mất đi. Nếu chúng ta có niềm tin này, có sự chắc chắn 

này, nhất định sẽ không đối lập với người khác. Đặc biệt là oan gia gây trở ngại cho 

bạn,  họ  hủy  báng  bạn,  làm  nhục  bạn,  ức  hiếp  bạn,  làm  tổn  thương  bạn,  tất  cả 

chúng  ta  đều  chấp  nhận,  nhất  định  không  có  tâm  sân  hận,  nhất  định  không  có 

tâm báo thù. Những hành vi này của họ đối với chúng ta có điểm tốt hay không? 

Có điểm tốt, ta phải cảm ơn họ. Các bạn cảm thấy điều này là kỳ lạ, cho nên vấn 

đề là cảnh giới bạn có thể chuyển được hay không? Bạn chuyển được cảnh giới 

thì bạn rất sung sướng. Họ dùng rất nhiều cách để làm khó ta, tại sao ta lại cảm 

ơn  họ?  Vì  họ  thay  ta  tiêu  nghiệp  chướng,  ta  sẽ  không  đọa  địa  ngục,  nếu  không 

như  vậy  thì  những  nghiệp  chướng  này  của  ta  sẽ  không  tiêu  hết.  Địa  ngục  -  ngạ 

quỷ - súc sanh là do chúng ta tạo ra, tương lai chúng ta đi đến đó để tiêu nghiệp 

chướng.  Hiện  giờ  những  người  này  họ  đã  tiêu  nghiệp  chướng  cho  ta,  tại  sao  ta 

không cảm ơn họ? Ta sẽ không đi đến đó tiêu nghiệp chướng. Nếu như bạn sanh ra 

một ý niệm sân hận, không những nghiệp chướng của bạn không được tiêu trừ mà lại 

càng tăng trưởng thêm. Tại sao vậy? Biến thành oan oan tương báo không bao giờ dứt, 

ta và người hai bên đều khổ. Ý niệm này vừa chuyển, họ tạo tác nghiệp tội là thay ta 

tiêu nghiệp chướng, ta cám ơn họ, cái tội này của họ được giảm nhẹ, giảm đi mức độ 

rất lớn, tội thì vẫn là có tội nhưng được giảm nhẹ. Tại sao vậy? Họ đối với ta mà nói, 

họ giúp ta nâng cao cảnh giới. 

Trong  “Kinh  Kim  Cang”, vua Ca  Lợi cắt  xẻo  thân thể. Đoạn Kinh  văn kể chi tiết là 

trong  “Kinh  Đại  Bát  Niết  Bàn”,  câu  chuyện  kể  rất  dài  và  rõ  ràng.  Nhẫn  Nhục  Tiên 

Nhân tu hạnh Bồ Tát bị vua Ca Lợi cắt xẻo thân thể. Đây là nỗi khổ nhục rất lớn, sự 

tổn thương nghiêm trọng nhất, thế nhưng Bồ Tát không có tâm oán hận, tâm chẳng có 

một chút oán hận nào, nhẫn nhục Ba La Mật viên mãn rồi. Bạn xem, công đức của vua 

Ca Lợi là thành tựu nhẫn nhục Ba La Mật cho tiên nhân, chẳng khác nào là tham gia 

kỳ thi, không trải qua kỳ thi này thì sự nhẫn nhục Ba La Mật của tiên nhân không viên 

mãn. Chẳng có một chút tâm báo thù, trì giới Ba la Mật viên mãn. 

Điều này trong “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói: “Nhược năng chuyển vật tức đồng Như 

 Lai”,  cho  nên  cảnh  giới  hiện  tiền  bạn  phải  biết  chuyển,  bạn  không  nên  để  cảnh  giới 

- 287 - 

chuyển, bạn phải chuyển cảnh giới. Tại sao nói bạn bị cảnh giới chuyển? Người ta vừa 

mắng bạn thì bạn lập tức nổi giận, tâm sận hận liền nổi lên, ý niệm báo thù liền nổi 

lên, bạn bị cảnh giới chuyển rồi. Bạn bị cảnh giới chuyển thì bạn là phàm phu, nếu bạn 

có thể chuyển được cảnh giới thì bạn là Bồ Tát, chính là trong cuộc sống hàng ngày 

xem bạn có biết hay không biết. Cho nên bất luận là thiện duyên hay ác duyên đều là 

tăng  thượng  duyên,  đều  là  duyên  tốt.  Bất  luận  là  hoàn  cảnh  nào,  bất  luận  là  nghịch 

cảnh thuận cảnh, người biết chuyển cảnh giới thì đều là hoàn cảnh tốt. Chúng ta học 

Phật, thực tế mà nói, điều quan trọng nhất chính là học điều này, cho nên không cần đi 

xem phong thủy, không cần đi chấm tử vi. Tại sao vậy? Vì tôi biết cách chuyển vận 

mệnh, vậy còn đi xem gì nữa? Tôi biết chuyển phong thủy, điều này không cần nữa 

rồi. Bản thân mình biết chuyển, mỗi một người học Phật cả thảy đều biết chuyển rồi 

thì việc xem phong thủy, chấm tử vi đều bị thất nghiệp rồi. 

Từ - bi - hỷ - xả, bốn cái vô lượng tâm này gieo duyên cho tất cả chúng sanh, thật sự là 

phàm phu chúng ta thẳng tiến đến Đẳng Giác Bồ Tát hết thảy đều là duyên, cho nên 

mới dùng hai từ vô lượng. Từ bi hỷ xả cũng đều dùng vô lượng. Chỉ cần chúng ta hiểu 

được và biết tu, bốn loại tâm này thật sự là đem đến phước vô lượng, được quả báo vô 

lượng, cho nên mới gọi nó là tứ vô lượng tâm. 


**************** 

Kinh văn: “Cam lộ quán đảnh thọ vị thanh”. 

“Cam Lộ” là ví dụ, rốt cuộc nó là gì? Người đời chúng ta không có, nếu dùng từ ngữ 

hiện nay để cho mọi người dễ hiểu, cam lộ là một loại thức uống ngon ngọt nhất của 

người cõi trời. Chúng tôi chỉ có thể giới thiệu như vậy thôi, bởi vì người cõi trời không 

có cách để ví dụ. Người xưa thường nói, loại thức uống này là thuốc bất tử của chư 

thiên, nhưng mà chúng ta biết được chư thiên đều có thọ mạng, đến cả Trời Phi Tưởng 

Phi Phi Tưởng Xứ cũng có thọ mạng. Nói đại khái, cõi trời là sung sướng nhất. Giống 

như người đời chúng ta nói thuốc bổ, chất dinh dưỡng bổ cho thân thể nhất, nhưng mà 

nói là thuốc bất tử là có sự khuếch trương, là không thể, nhưng nó có thể kéo dài tuổi 

thọ sống lâu. 

 “Quán  đảnh”  trong  Phật  giáo  là  một  nghi  thức  của  Mật  Tông,  ý  nghĩa  cũng  không 

khác gì so với Tam Quy Y của Hiển Tông. Trong lúc quán đảnh, phần nhiều là dùng 

nước rưới lên trên đỉnh đầu. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là Kim Cang Thượng Sư của 

Mật Tông. Hoàng Lão cư sĩ là vị tu học Phật pháp có thể nói là thuần túy, chúng ta có 

thể tin tưởng. Ngài là vị kế thừa giỏi, điều này không phải là nói gạt người ta. Cho nên 

ở trong Kinh, ông có nói về quán đảnh rất là rõ ràng, ý nghĩa của quán là truyền thọ, 

đảnh  là  đảnh  pháp,  chính  là  pháp  môn  chí  cao  vô  thượng  của  Phật  pháp,  đem  pháp 

môn chí cao vô thượng này của Phật pháp truyền cho bạn, việc này gọi là quán đảnh. 

Cách nói này rất hay. Chúng ta không cần phải đi đến vị Mật tông thượng sư nào cả. 

Phật sống Rinpoche Lạt Ma ở chỗ đó, gặp được Ngài thì để cho Ngài quán đảnh, sờ 

lên đầu của bạn. Cũng có người tìm tôi, tôi nói với họ, bàn tay sờ lên đầu quá nhiều thì 

- 288 - 

không  có  vệ  sinh,  nên  vi  trùng  rất  nhiều, tay  tôi  sẽ  trở  thành  nguồn  lây  bệnh  truyền 

nhiễm, đây là trung gian truyền vi khuẩn gây bệnh, vậy bạn còn muốn tôi sờ đầu nữa 

không? Đây là việc mê tín, là do họ chưa hiểu. Chỉ có vài giọt nước quán đảnh thì bạn 

được thông minh, được khai ngộ, vậy thì mỗi khi gặp được một vị thượng sư đều làm 

quán đảnh, kết quả họ càng quán đảnh càng hồ đồ, tôi thấy họ vẫn chưa khai ngộ. Nếu 

đó là  quán  đảnh  thật sự, thì  mỗi  ngày  bạn  tắm  đó  không  phải  mỗi  ngày  đều là  quán 

đảnh sao? Sau khi chúng ta thật sự hiểu rõ đạo lý của việc quán đảnh, bạn mới hiểu 

được. 

Trong  Phật  pháp  Đại  Thừa,  pháp  môn  chí  cao  vô  thượng  là  gì?  Là  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”. Bạn xem ở phía trước, lời tựa của cư sĩ Mai Quang Hy. Lời tựa của ông 

viết rất dài, sau khi bạn đọc rồi mới hiểu được. Đây là lời nói của cao Tăng Đại đức ở 

vào  thời  Tùy  Đường, Hoa  Nghiêm, Pháp  Hoa  đều  là  sự dẫn  dắt  của  Kinh này, cũng 

chính là nói Hoa Nghiêm, Pháp Hoa cuối cùng đều quy về “Vô Lượng Thọ”. Đặc biệt 

“Kinh Hoa Nghiêm” thể hiện rõ mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Kinh điển 

nói về Thế giới Cực Lạc chính là “Kinh Vô Lượng Thọ” và “Kinh A Di Đà”, đây là 

đỉnh cao của tất cả các Kinh. Bạn đem bộ Kinh này cung cung kính kính tụng một lần 

chính là chư Phật Như Lai đã quán đảnh cho bạn một lần. Đạo lý này không phải là 

quá rõ ràng sao? Mỗi ngày bạn tụng hai lần, vậy là mỗi ngày tất cả chư Phật đã quán 

đảnh cho bạn hai lần. Điều này là thật chứ không phải giả. Cho nên học Phật cần thiết 

phải có trí huệ, không có mê tín, đừng có để người ta lừa. 

Ở nước Mỹ, tôi đã gặp những vị Lạt Ma giả, bởi vì họ cảm thấy đi nước ngoài du lịch 

một chuyến với thân phận là một vị thượng sư phải mang nhiều tiền trở về, cho nên ở 

đất  nước  Nepal  đó  có  rất  nhiều  người  Tây  Tạng,  căn  bản  họ  không  phải  là  Lạt  Ma, 

nhưng mà họ mặc lên bộ quần áo của Lạt Ma, họ đi ra ngoài một chuyến thì mang về 

rất là nhiều tiền. Cũng có người đi cùng với họ. Kết quả là sau khi đi đến đó mới phát 

hiện ra họ không phải là Lạt Ma. Vị đồng tu này trở về nói với tôi là họ bị mắc lừa, 

không phải là Lạt Ma thật. Hiện tại việc mạo danh như vậy rất nhiều, ngành nghề nào 

đều cũng có việc mạo danh cả, các vị Lạt Ma cũng có sự mạo danh, là thật hay là giả 

bạn phải biết cho tường tận. 

Chúng ta phải biết được đạo lý này, tụng Kinh này một lần thì chư Phật sẽ quán đảnh 

cho chúng ta một lần, điều này chính xác là như vậy. 

Được rồi! Hôm nay thời gian hết rồi, chúng tôi xin giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật… 



Tập 291 

Kinh  văn:  “Đắc  văn  như  thị, chủng  chủng thanh  dĩ, kỳ  tâm  thanh  tịnh.  Vô  chư 

phân biệt, chánh trực bình đẳng, thành thục thiện căn. Tùy kỳ sở văn, dữ pháp 

tương ứng”. 

- 289 - 

Đây là một đoạn nhỏ, đoạn này là nói  “nghe âm thanh được lợi ích” . Bên trên đã nói 

là  sóng  trong  ao  nước  thất  bảo  ở  Thế  giới  Tây  Phương  tự  nhiên  phát  ra  âm  thanh, 

tuyên thuyết vô lượng vô biên pháp môn. Đây là nói chúng vô tình thuyết pháp, chúng 

ta thông thường gọi là lục trần thuyết pháp. Lục trần này là sắc - thanh - hương - vị - 

xúc  -  pháp.  Thế  giới  Tây  Phương  lục  trần  thuyết  pháp  đầy  khắp  cõi  nước,  ao  nước, 

rừng cây đều diễn diệu pháp. Thế gian này của chúng ta so sánh với Thế giới Cực Lạc 

thì  có  điều  gì  khác  nhau?  Thực  tại  mà  nói,  thế  gian  này  của  chúng  ta  lục  trần  cũng 

đang  thuyết  pháp, cùng  với  Thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  có  gì  khác,  chỉ  là  cư  dân  ở  thế 

gian  này  của  chúng  ta  (nhân  dân  mà  trên  Kinh  thường  hay  nói)  phiền  não  nghiệp 

chướng tập khí quá nặng. Phiền não nghiệp chướng tập khí này rất nặng, rõ ràng lục 

trần  đang  thuyết  pháp  giống  như  Thế  giới  Tây  Phương  nhưng  chúng  ta  không  nhìn 

thấy,  chẳng  nghe  được,  căn  tánh  giống  như  bị  mê  muội,  không  có  cách  nào  để  biết 

được lục trần hay là âm thanh hay là hình sắc đang biểu pháp. Sự việc này ngày xưa ở 

Trung  Quốc,  Tông  môn  Giáo  hạ  xác  thực  là  có  những  vị  Đại  đức  tu  hành  đến  một 

công  phu  nhất  định  cũng  có  thể  giác  ngộ  ra  được,  thậm  chí  các  Ngài  giác  ngộ  ngay 

trong lục trần, nhìn thấy sắc tướng mà khai ngộ, nghe âm thanh cũng có thể khai ngộ. 

Những  trường  hợp  này  trong  lịch  sử  đều  có  ghi  chép.  Cho  nên  nói  rõ  lục  trần  ở  thế 

gian này của chúng ta không phải là không thuyết pháp, nhưng chỉ có số ít người tâm 

địa thanh tịnh đến một trình độ nhất định thì họ biết được. 

Cũng là một cơ duyên rất ngẫu nhiên, tôi xem được bản báo cáo của các nhà khoa học 

Nhật Bản thời cận đại, lần đầu họ nhìn thấy hoa tuyết trong mùa đông, hình dạng của 

hoa tuyết vô cùng đẹp, nhưng từ trước đến giờ chưa có sự kết tinh giống nhau của hai 

hoa tuyết, họ cứ mãi nghi hoặc về sự việc này, tại vì sao mà không nhìn thấy hai hoa 

tuyết kết tinh giống nhau? Cho nên liền nghĩ đến việc nước cũng có thể xuất hiện sự 

kết tinh như vậy, thế là họ liền đi làm thí nghiệm, đem nước để vào trong tủ lạnh cho 

đông lại, để cho nước đóng thành băng, xem chúng có xuất hiện sự kết tinh hoa tuyết 

không? Thí nghiệm rất nhiều lần, trải qua khoảng thời gian khoảng hai - ba tháng, quả 

nhiên phát hiện ra, nhìn thấy sự kết tinh của nước. Sự kết tinh của nước ở mỗi nơi là 

không  giống  nhau.  Nước  biển,  nước  sông,  nước  giếng,  nước  suối,  phổ  biến  nhất  là 

nước máy ở trong thành phố, cả thảy đều mang đi thí nghiệm, mấy năm nay đã tích lũy 

rất nhiều báo cáo thành tích, xác thực chứng minh là nước có thể xem, nước biết xem, 

biết  nghe, nước  hiểu được  ý nghĩ  của  con  người.  Chúng  ta đem  ý  niệm  thiện  truyền 

cho nước thì kết tinh của nước vô cùng đẹp, kết tinh của ý niệm bất thiện thì không 

đẹp, rất là xấu. Kết quả của thí nghiệm, Tiến sĩ Giang Bổn Thắng nói rằng, chỉ sau khi 

nước nghe được hai câu nói “thương yêu” và “cảm ân” thì kết quả phản ứng vô cùng 

đẹp, lần nào cũng giống như vậy. Dùng các kiểu ngôn ngữ không giống nhau để bày 

tỏ, sự kết tinh đều rất đẹp. Hình như là bất kỳ chữ viết của ngôn ngữ nào, nước đều có 

thể xem được, nước có thể hiểu được. Chữ viết nước ngoài, chúng ta xem không hiểu, 

nhưng nước thì hiểu. Cho nên, việc này là một hiện tượng không thể nghĩ bàn. 

- 290 - 

Mấy năm gần đây, chúng tôi cũng đi khắp nơi tặng chữ “yêu thương”. Hình như là hai 

năm  trước,  chúng tôi  đã  cho  in  chữ "Ái" rất  lớn, in  khoảng  mấy  chục  ngàn bản, gửi 

tặng khắp nơi trên toàn thế giới. Bản gốc của chúng tôi (các bản hiện nay là bản được 

in lại, không phải bản gốc) đã tặng cho Thủ tướng Ngô rồi. Bản của ông ấy mới đúng 

là bản gốc, không phải là bản in lại, những bản khác đều là bản chúng tôi in lại rất là 

nhiều để đem đi tặng. Việc này cùng với thí nghiệm của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng tình 

cờ trùng hợp. Công việc này chúng tôi đã làm được hai, ba năm rồi. Vào khoảng ba, 

bốn tháng trước, tôi mới xem bản báo cáo của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng, năm ngoái thì 

vẫn chưa biết bản báo cáo của ông. Nếu như biết được, năm ngoái tôi đi Nhật hai lần 

thì tôi sẽ đi thăm ông ấy. Hiện nay tôi cũng đã liên lạc rồi, đích thực khẳng định là ông 

ấy có làm thí nghiệm đối với nước. 

Cái chân lý trong vũ trụ vĩnh hằng không thay đổi đó là lòng yêu thương, sự cảm ân. 

Cho nên lần này Phó cư sĩ phát tâm làm rất nhiều áo thun, tôi thấy khi các bạn mặc áo 

vào, phía trước là chữ “ái”, phía sau là chữ “cảm ân”, đây là phần in bằng chữ. Phần in 

này vẫn chưa lớn, nên in lớn chút nữa, hy vọng là chúng ta thường xuyên đặt chữ “ái” 

và chữ “cảm ân” ở trong tâm, nó sẽ có tác dụng không thể nghĩ bàn. 

Việc này  mọi người có thể làm thí nghiệm. Ở trong nhà của các bạn đều có tủ lạnh, 

dùng chữ “ái” dán vào trong tủ lạnh, mùi vị thực phẩm ở trong tủ lạnh của các bạn thì 

không như nhau. Các bạn có thể làm thí nghiệm, nếu như trong nhà bạn có hai cái tủ 

lạnh, một cái thì dán chữ “ái”, một cái thì không có dán, bạn xem thử kết quả của hai 

cái tủ lạnh này có giống nhau hay không? Để cùng loại thức ăn giống nhau, để từ một 

tuần lễ trở lên, sau đó bạn lấy ra xem thử, nó sẽ chẳng như nhau. Sự việc này người 

nước ngoài gọi là từ trường. Cho nên tất cả vạn sự vạn vật cùng với những lời đã nói 

trong “Kinh Lăng Nghiêm” là hoàn toàn tương ưng. Trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói 

với chúng ta là  "thế giới vi trần" . Vi trần là vật thể nhỏ vô cùng, mắt thường của chúng 

ta không có cách nào nhìn thấy được.  "Nhân tâm thành thể” , tâm có đức có năng, đức 

năng của nó là bất sanh bất diệt, đức năng của nó là vĩnh hằng, hơn nữa cái đức năng 

này là phổ biến khắp mọi nơi, phổ biến khắp mọi lúc. 

Giống như ở phía trước tôi đã nêu ra cho quý vị một thí dụ, các bạn có thể nhận thức 

được, chúng ta chẳng có cách gì tưởng tượng, giống như chúng ta dùng sóng điện từ 

làm thí dụ, đây là đức năng của nó. Cái thân thể này của chúng ta, tất cả vạn vật, vật 

thể cũng giống như là sự tiếp nhận sóng của cái máy điện từ này vậy, con người chúng 

ta cũng có thể tiếp nhận, nước cũng có thể tiếp nhận, bàn, ghế, cửa ván, đèn cũng có 

thể  tiếp  nhận.  Do  đó,  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  khuyến  cáo  người  dân  trên  toàn  thế 

giới, hy vọng là chúng ta dùng thiện tâm đối đãi với tất cả vạn vật, để đối người, đối 

sự, đối vật thì sự báo đáp cũng là tốt đẹp; tuyệt đối không nên dùng niệm ác, ý ác để 

đối đãi tất cả chúng sanh, sự báo đáp này sẽ là vô cùng xấu. 

Giống như đạo lý này, lần này mọi người đã trải qua trận truyền nhiễm bệnh SARS. 

Tôi nghe nói bệnh SARS là do nó biến đổi gen, đã biến đổi mười mấy lần, càng biến 

đổi nó càng độc. Nguyên nhân là gì? Là do chúng ta dùng tâm bất thiện để đối xử với 

- 291 - 

chúng.  Bạn  xem  thông  tin  hàng  ngày  ở  trên  báo,  chúng  ta  muốn  giết  chết  virus  gây 

bệnh này, muốn tiêu diệt căn bệnh này, cái ý niệm này thật là ác. Lúc khởi lên cái ý 

niệm này thì căn bệnh SARS lập tức nhận được cái thông tin này, nó liền biến đổi độc 

hại hơn. Cho nên sự độc hại của nó là sanh ra từ đâu? Là do chúng ta tạo ra cho nó. 

Bạn xem, con người chúng ta nhiều như vậy truyền cho chúng loại cái ý niệm ác này, 

chúng càng thay đổi càng độc hại. Đạo lý chính là như vậy. Nếu như chúng ta thay đổi 

ý niệm này, dùng phương pháp hòa bình để đối xử với chúng thì bệnh sẽ nhanh chóng 

tiêu  mất. Lúc  căn  bệnh  truyền  nhiễm  này  mới  vừa được  phát hiện, có người  hỏi tôi, 

vào lúc đó tôi dự đoán sẽ không kéo dài quá một tháng, kết quả chẳng ngờ tới là nó 

kéo dài hơn ba tháng. Thực tại mà nói, tuyệt đối không thể kéo dài hơn một tháng, tại 

sao lại kéo dài đến ba tháng? Chính là sự độc hại của nhiều người chúng ta ở thế giới 

này đã truyền sang cho chúng, nên chúng đã trở nên rất độc. Bạn nói xem, có bị oan 

hay không? 

Đông y và Tây y thật sự là khác nhau. Tây y thì họ chẳng hiểu được đạo lý này. Tây y 

thật sự là muốn tiêu độc, tiêu là tiêu diệt, còn Đông y thì không nói tiêu độc mà nói 

giải độc, hóa giải. Bạn xem, tâm và ngôn ngữ đều là hòa dịu. 

Ngày  nay  chúng  ta nói nhân quyền, con  người  có quyền sanh tồn, vi khuẩn  cũng có 

quyền giống như vậy, tại sao chúng ta lại có thể tùy tiện ức hiếp chúng chứ? Phải biết 

sống  chung  hòa  bình  với  chúng,  sống  chung  hòa  thuận,  hợp  tác  lẫn  nhau,  chúng  ta 

dùng tâm thương yêu thì sự độc hại của chúng sẽ được hóa giải. Đạo lý này cùng với 

đạo lý của việc thí nghiệm sự kết tinh của nước là như nhau. Chúng ta dùng tâm sân 

hận thì sự kết tinh của nước rất là xấu xí; một niệm hồi tâm, dùng tâm hoan hỷ, dùng 

tâm yêu thương đối xử với chúng, bạn dùng kính hiển vi để xem thì thấy nó đã biến 

đổi tốt rồi, tùy theo ý nghĩ của chúng ta mà chúng thay đổi. Đạo lý là như vậy. 

Những người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc tâm địa thanh tịnh, không thanh tịnh thì 

họ không thể vãng sanh. Vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, điều quan trọng 

nhất chính là tâm thanh tịnh. Trong Kinh cũng đã nhắc cho chúng ta: “Tâm tịnh thì cõi 

 Phật tịnh”. Hoàn cảnh vật chất ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc cùng với trên quả địa 

cầu này của chúng ta chẳng khác nhau. Tổ sư Đại đức thường hay nói:  “Tịnh Độ là 

 nơi đây, nơi đây chính là Tịnh Độ” . Lời nói này chẳng có sai, xác thực là giống nhau. 

Tại  sao  Thế  giới  Tây  Phương  đều  là  chúng  bảo  trang  nghiêm,  còn  thế  giới  này  của 

chúng ta đã biến hiện ra hình dáng như vậy, đất cát, gạch ngói? Bạn hiểu được sự biến 

hóa của kết tinh nước thì bạn bỗng nhiên ngộ ra. Những người ở Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc tâm thiện, tư tưởng thiện, hành vi thiện, cho nên hoàn cảnh vật chất đều rất là 

tốt đẹp, đều trở nên rất đẹp. Cư dân ở thế giới này của chúng ta tâm bất thiện, ý niệm 

bất thiện, hành vi bất thiện, cho nên phản ứng của nó vô cùng xấu. Đạo lý chính là như 

vậy. 

Phật thường hay nói ở trong Kinh: “Cảnh tùy tâm chuyển”, điều này đã được chứng 

minh rồi. Cảnh chính là hoàn cảnh vật chất. Hoàn cảnh vật chất thì tùy theo tâm của 

- 292 - 

chúng ta mà chuyển. “Y báo tùy theo chánh báo chuyển”. Chúng ta hiểu được đạo lý 

này thì chúng ta mới có thể chuyển cảnh giới của mình, sự tu hành của chúng ta mới 

có công phu. Trước tiên, sự chuyển đổi rõ ràng nhất là chuyển tướng mạo của bạn, tiếp 

theo  là  thể  chất  của  bạn  thay  đổi.  Lúc  chưa  học  Phật,  trên  người  có  rất  nhiều  bệnh. 

Học Phật công phu đắc lực rồi, cái thân này bệnh không còn nữa. Tại sao không còn 

nữa? Vì ý niệm của bạn đã chuyển rồi, thân thể con người, nước chiếm hết bảy mươi 

phần trăm, tất cả tế bào trên cái thân này chuyển biến toàn bộ, đều chuyển biến thành 

kết tinh đẹp nhất (như thí nghiệm nước kết tinh của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng), thân 

thể của bạn làm sao mà không khỏe được chứ? Cho nên, con người không nên có niệm 

ác. Chúng ta lấy ác niệm ác hạnh để đối xử với người khác, điều này tôi thường hay 

nói, người ta chịu thiệt hại ba phần, bản thân mình chịu thiệt hại bảy phần. Lợi bất cập 

hại, hại người chưa được nhưng mình lại bị hại trước tiên. 

Học Phật phải có trí huệ. Trí huệ khai thì chuyển cảnh giới. Từ bản thân chúng ta sau 

đó mở rộng ra đến gia đình rồi đến hàng xóm. Điều này ở trong Kinh điển Phật thường 

hay dạy bảo chúng ta:  “Thọ  trì đọc  tụng,  vì người diễn  nói” . Diễn là biểu diễn, làm 

cho người khác xem. Hiện nay, khuyết điểm chung của chúng sanh ở thế gian này là 

ưa giả dối, không những dối gạt người khác mà còn dối gạt chính mình, điều này Phật 

nói ở trong Kinh là “kẻ đáng thương xót”, cho nên chúng ta phải học sự chân thành. 

Hiện  nay,  tâm  con  người  không  thanh  tịnh,  nhiễm  ô  nghiêm  trọng,  xác  thực  là  có 

không ít người đã cảm xúc sâu sắc đến hoàn cảnh ô nhiễm đe dọa nghiêm trọng đến sự 

sống còn của chúng ta, điều này đã bị phát hiện. Hoàn cảnh tại sao bị nhiễm ô vậy? 

Đều là do con người gây ra, công thương nghiệp phát triển đã đốt cháy bầu không khí 

này, đây đều là chất độc, cực độc. Bạn xem, một ngày có bao nhiêu chất độc mà các 

nhà máy đã thải ra, do xe ô tô thải ra, do máy bay thải ra. Loại khí độc này bao quanh 

quả  địa  cầu, nó  ở  trên  bầu  trời  cao.  Các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta, nó  cũng  có 

điểm  bão  hòa.  Nếu  như  đạt  đến  điểm  bão  hòa  thì  bầu  trời  này  không  thể  chịu  đựng 

được nữa, nó sẽ rơi xuống lại. Rơi xuống lại thì thật khủng khiếp, đó thật sự là ngày 

tận thế. Những thứ này sau khi rơi xuống, đó là một mảng chết chóc, không những là 

động vật không thể sống sót mà thực vật cũng không thể sống sót, cho nên có người 

nói đây là ngày tàn của thế giới có thể là cái bầu không khí cực độc này. Điều này có 

thể xảy ra, thật sự là hủy diệt nhân loại. Đây chính là do con người gây ra. Phá hoại 

sinh thái tự nhiên, phá hoại sự cân bằng sinh thái, chúng ta sẽ gánh chịu tai họa của 

thiên nhiên. 

Thật ra tai họa của thiên nhiên đều là do con người gây ra. Ở trong Kinh, Phật nói với 

chúng ta điều cương yếu. Trong “Kinh Lăng Nghiêm”, Phật nói rất rõ ràng, tâm tham 

thì  chiêu  cảm  nạn  nước,  sân  hận  chiêu  cảm  nạn  lửa, ngu  si  chiêu  cảm  nạn  gió, kiêu 

mạn bất bình cao thấp chiêu cảm nạn động đất. Điều này người thế gian thông thường 

gọi là tai họa thiên nhiên, nó có nguyên nhân chứ không phải là tự nhiên, là do tham, 

sân, si, mạn đã chiêu cảm. Sát sanh ăn thịt thì chiêu cảm nạn đao binh, điều này các 

đồng tu học Phật chúng ta đều biết rất rõ. Chư vị Tổ sư Đại đức xưa nay thường hay 

- 293 - 

khuyên dạy chúng ta, đến trong Kinh Phật cũng đều nói như vậy: Nếu chúng ta muốn 

tránh  được  tất  cả  chiến  tranh  trên  thế  gian  này  (đao  binh  kiếp  chính  là  chiến  tranh), 

muốn thế giới này vĩnh viễn không có chiến tranh thì trừ phi chúng sanh không ăn thịt 

nữa. Chúng sanh chúng ta từ nay về sau đều không ăn thịt thì thế gian sẽ không còn 

chiến  tranh.  Đây  gọi  là  nhân  họa.  Nhân  họa  chính  là  do  chúng  ta  tùy  tiện  giết  hại 

chúng sanh. Trong tâm chúng sanh thì chẳng chấp nhận nhưng chúng không có đủ sức 

để phản kháng. Hôm nay chúng bị bạn giết, nỗi oán hận này vĩnh viễn không thể hóa 

giải, chúng sẽ tìm cơ hội để báo thù, đến khi chúng được tái sanh lại làm kiếp người 

thì bạn lại phải đối đầu với oan gia. 

Cho nên chúng ta học Phật, hôm nay có vài vị đồng tu đến hỏi tôi, tại sao những vị đó 

học Phật lại có quá nhiều sự trở ngại? Sự chướng ngại này là điều tất nhiên, trong quá 

khứ  và  đời  này,  bạn  hãy  thử  nghĩ  xem,  bạn  đã  vô  tình  hay  cố  ý  giết  hại  bao  nhiêu 

chúng sanh? Những chúng sanh này tuyệt đối không bao giờ nói chúng vui vẻ đồng ý 

cúng dường mạng của chúng cho bạn, không có đạo lý này. Bạn xem, khi bạn giết một 

con gà, hiện giờ thì không nhìn thấy được, ngày xưa ở nhà quê có nuôi gà, bạn muốn 

giết chúng, chúng biết được liền bay đi, chạy đi khắp nơi để mà thoát mạng. Bạn biết 

điều này  mà. Bạn nhìn thấy hiện tượng này của chúng thì bạn liền hiểu được, chúng 

chẳng cam tâm tình nguyện cúng dường mạng của chúng cho bạn. Hay nói cách khác, 

nỗi thù hận này tồn tại mãi mãi, oan oan tương báo không bao giờ dứt. Cái nghiệp này 

đã tạo rồi, trong quá khứ không biết nên đã tạo cái nghiệp này rồi, hiện tại điều quan 

trọng nhất là phải biết sám hối. 

Sám hối quan trọng nhất là từ nay không tái phạm nữa, vậy mới gọi là chân thật 

sám hối. Không phải nói sám hối rồi lại tái phạm nữa, vậy thì chẳng có lợi ích gì. Về 

sau không tái phạm, còn phải nghĩ cách để mà khắc phục. Sự khắc phục tốt nhất chính 

là  bảo  vệ  động  vật,  hộ  sanh  và  phóng  sanh,  như  vậy  mới  có  thể  hóa  giải  được  oán 

nghiệp. Hơn nữa, đối với những oan gia này cũng đừng sợ hãi. Bạn sợ họ cũng chẳng 

có lợi ích gì, bạn nên nghĩ cách siêu độ cho họ, giúp đỡ họ, như vậy thì đúng. Những 

trường hợp như thế này, chư vị Cao tăng Đại đức vào thời xưa có rất nhiều tấm gương 

để cho chúng ta xem, chúng ta cần phải học hỏi. Cái ý niệm siêu độ này không bao giờ 

được quên, từng chút từng chút công đức tu học trong đời này của chúng ta đều phải 

hồi hướng cho họ. Bạn không nên lo sợ là bạn đã hồi hướng công đức cho họ rồi thì 

bản thân mình không còn công đức nữa. Oán thân trái chủ của bản thân mình được hóa 

giải rồi, đó chính là đại công đức. Lợi người mới là thật sự là lợi mình, tự lợi chính là 

thật sự hại mình, đạo lý này bạn nên tỉ mỉ mà hiểu cho thấu đáo. Con người từ vô thủy 

kiếp cho đến ngày nay, khi còn mê chính là mê trong tự tư tự lợi. Thế gian đích thực là 

làm  cho  người  ta  ngộ  nhận  về  sự,  về  lý  này  rất  nhiều.  Chúng  ta  không  cẩn  thận  mà 

quan sát, phân biệt thì thường hay bị ngộ nhận. 

Mấy năm trước đây, tôi ở Hồng Kông giảng Kinh, Đài truyền hình Á Thị Hồng Kông 

đến phỏng vấn tôi. Vị đó là Hà tiên sinh, là một người rất có uy tín. Ông ấy nói với tôi: 

 “Thưa pháp sư, người xưa thường hay nói, con người mà không vì mình thì trời tru 

- 294 - 

 đất  diệt,  tại  sao  mà  nói  câu  này  vậy?   Ai  mà  chẳng  vì  bản  thân  mình?  Vì  bản  thân 

 mình là đạo lý hiển nhiên, đây chính là tự tư tự lợi là điều hiển nhiên” . Tôi liền trả lời 

ông ấy, câu nói này đã gây ngộ nhận cho rất nhiều chúng sanh. Tôi liền đưa ra thí dụ, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cả  một  đời  không  vì  bản  thân  mình,  Khổng  Tử  cả  một  đời 

không vì bản thân mình, trong lịch sử có rất là nhiều nhân vật nổi tiếng đều là vì chúng 

sanh, không vì bản thân mình, trời đâu có tru họ, đất cũng đâu có diệt họ, ngược lại 

còn lưu danh mãi về sau. Thích Ca Mâu Ni Phật trên thế giới này vẫn lưu danh gần ba 

ngàn năm rồi, bao nhiêu người lễ lạy Ngài, bao nhiêu người cung kính Ngài. Câu này 

đã làm cho chúng sanh ngộ nhận. Tổn người nhất định là hại bản thân mình, nhất định 

không phải là lợi ích cho bản thân mình, đạo lý này nhất định phải hiểu. 

Ông ấy còn hỏi tôi về tánh thiện tánh ác. Mạnh Tử chủ trương tánh thiện, Tôn Tử chủ 

trương tánh ác. Ông ấy hỏi tôi, rốt cuộc tánh người thế nào là thiện, thế nào là ác? Chủ 

trương tánh thiện tánh ác là cách nói của Hiền nhân, Thánh nhân không phải nói cách 

này. Thánh nhân nói như thế nào?  Thánh nhân nói  “tánh tương cận, tập tương viễn” , 

nói thiện ác là tập tánh không phải là bổn tánh, cho nên chúng ta nhất định phải khẳng 

định tánh người vốn là thiện. Bạn xem, từ xưa dạy học cho trẻ thơ, câu đầu tiên trong 

“Tam Tự Kinh”  là “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, điều này cùng với Phật pháp nói là 

hoàn toàn như nhau. Cái “tánh bổn thiện” này chính là trong Phật pháp đã nói “tất cả 

 chúng  sanh  đều  có  tánh  Phật”.  Phật  tánh  vốn  là  thiện,  tại  vì  sao  lại  biến  thành  bất 

thiện vậy? Là do tập tánh, cái gọi là “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”,  là đã bị hoàn 

cảnh làm ô nhiễm rồi, không còn là bổn tánh nữa. Nếu như bạn hiểu được đạo lý này, 

chân tướng sự thật này, bạn mới hiểu được công tác giáo dục rất là quan trọng. Ở trong 

nước ngoài nước, bạn nhìn xem, đại Thánh đại Hiền trên toàn thế giới, các Ngài xuất 

hiện ở trên thế gian này các Ngài làm việc gì? Đều là làm công tác giáo dục. Ngày nay 

đem Phật giáo xem là tôn giáo, Thích Ca Mâu Ni Phật nếu nghe được thì Ngài sẽ chảy 

nước  mắt.  Phật  giáo  không  phải  là  tôn  giáo,  bạn  hãy  xem  thử  những  ghi  chép  trong 

Kinh điển, những điều cả cuộc đời của Thích Ca Mâu Ni Phật Ngài đã làm chính là 

điều  mà  hôm  nay  chúng  tôi  nói:  Giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa.  Giáo  học  của 

Ngài không phân biệt quốc gia, không phân biệt chủng tộc, cùng với Khổng Lão Phu 

Tử là như nhau, ai cũng đều được nhận sự giáo dục, lấy bản thân mình làm tấm gương. 

Từ nơi công tác giáo dục, Khổng Lão Phu Tử thực sự mà nói, các Ngài từ trong công 

việc giáo học thời gian hoàn toàn không dài lâu, nhưng cả cuộc đời của Ngài năng lực 

làm giáo dục xác thực là vô cùng thâm hậu. Thời gian giáo hóa chúng sanh thật sự chỉ 

có  năm  năm.  Sự  thành  tựu  của  năm  năm,  tôi  nghĩ  là  bản  thân  Ngài  Khổng  Phu  Tử 

cũng không nghĩ đến. Trong ý nghĩ của Ngài thực tại mà nói là hy vọng thay thế quốc 

gia, thay thế thiên hạ (thiên hạ vào lúc đó chính là khu vực của Trung Quốc hiện nay), 

chính  là  vì  tất  cả  nhân  dân  làm  một  chút  việc  tốt.  Đích  thực là  Ngài  muốn  học  theo 

Chu Công, học theo Quản Trọng. Vô cùng đáng tiếc, vào thời Châu Du Liệt Quốc, chư 

hầu các nước là các vị vua chẳng có ai dùng Ngài. Ngài cũng chẳng có cách nào khác 

là  trở  về  quê  nhà  dạy  học,  không  ngờ  rằng  sự  giáo  học  này  đã  trở  thành  một  tấm 

- 295 - 

gương tốt  cho  vạn  đời sau, làm  cho cả đất nước  Trung  Quốc vẫn  tôn  kính  Ngài  mãi 

cho đến ngày hôm nay. Điều này Ngài chưa hề nghĩ đến. Nếu như vào thời đó thật sự 

có  quốc gia nào  mời  Ngài  làm  quan  Tể tướng, tôi  nghĩ  sự  thành  tựu  của  Ngài  trong 

lịch  sử  Trung  Quốc  cũng  chỉ  có  thể  giống  như  sự  thành  tựu  của  Chu  Công,  Quản 

Trọng, không thể trở thành tấm gương cho vạn đời sau. Điều này đã nói rõ, thế gian 

này bất luận là ở trong nước hay ngoài nước, bất luận là ngày xưa hay ngày nay, công 

tác giáo dục là quan trọng hơn tất cả. 

Xã hội ngày nay động loạn, nguyên nhân căn bản chính là do sự giáo dục của chúng ta 

bị lơ là. Việc giáo dục này là dạy điều gì? Là dạy bạn làm người. Nội dung dạy học 

của Thần Thánh, điều này chúng tôi trong lúc giảng thường hay nhắc đến, là dạy cho 

chúng ta hiểu được chân tướng tất cả pháp của vũ trụ, trong Kinh Phật nói thật tướng 

của các pháp, dùng lời hiện nay để nói là chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Bạn nên 

hiểu cho rõ ràng, cho minh bạch, thì bạn mới biết được chúng ta phải làm người như 

thế nào, nên tiếp vật như thế nào. Cho nên tác dụng của công tác giáo dục chẳng qua là 

giúp  cho  bạn  hiểu  được  mối  quan  hệ  giữa  người  với  người,  mối  quan  hệ  giữa  con 

người và hoàn cảnh tự nhiên, mối quan hệ giữa con người và thiên địa quỷ thần. Đây 

gọi là đạo, đây chính là đạo. Mối quan hệ đã hiểu rõ ràng rồi, chúng ta dùng cách thức 

như thế nào để mà sống, dùng cách thức như thế nào để mà xử sự, đối người, tiếp vật, 

đó chính là đức. Cho nên, Nho gia đã đề xuất ngũ luân, ngũ thường, bát đức. Đây là 

nội dung chủ yếu mà Thần Thánh giáo hóa tất cả chúng sanh. Hiệu quả của nó ra sao? 

Hiệu quả là trí huệ của con người mở ra, phá mê khai ngộ, biết được không những mối 

quan hệ giữa con người với con người có thể tương thân tương ái, mà còn có thể yêu 

cả  vạn  vật,  có  thể  yêu  thương  cả  thiên  địa  quỷ  thần.  Chính  là  nói  mối  quan  hệ  giữa 

người  với  người,  con  người  với  hoàn  cảnh  tự  nhiên  trong  hoàn  cảnh  cuộc  sống  của 

chúng ta, con người với thiên địa quỷ thần là một tấm lòng yêu thương chân thật. Tấm 

lòng yêu thương đó chính là từ việc bạn chân thật hiểu được chân tướng sự thật thì tâm 

yêu thương của bạn mới có thể khởi lên được. Bạn chưa hiểu được chân tướng sự thật 

thì  tâm  yêu  thương  của  bạn  không khởi  lên  được.  Tâm  yêu  thương  đó  chính  là  tánh 

đức ở trong bổn tánh vốn đã có. Hiện tại tâm yêu thương không có. Không có là do mê 

mất  đi  bổn  tánh,  không  biết  được  tánh  con  người  vốn  là  thiện.  Tánh  con  người  vốn 

thiện, tánh của vật cũng là thiện, điều này ở trong Phật pháp đã nói. Lý thể của tất cả 

vạn vật là pháp tánh, lý thể của tất cả động vật là Phật tánh, Phật tánh cùng với pháp 

tánh là cùng một tánh, chí thiện, bổn thiện, điều này không phải là do học mà được, 

mà là trong tự tánh vốn đầy đủ. 

Chư Phật, Bồ Tát xem tất cả chúng sanh đều là chư Phật Như Lai, các Ngài nhìn từ 

chỗ nào? Các Ngài nhìn từ trên bổn tánh của bạn, nhìn từ trên bổn thiện của bạn, các 

Ngài  không  nhìn  từ  tập  tánh.  Cho  nên  từ  trên  bổn  tánh  bổn  thiện  mà  xem  thì  tất  cả 

chúng sanh vốn đã thành Phật. Bạn hiện nay vẫn là Phật, chẳng phải giả một chút nào, 

cho  nên  các  Ngài  tôn  kính  bạn.  Mười  Đại  Nguyện  Vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát, 

nguyện thứ nhất các Ngài đã áp dụng, tại vì sao chúng ta làm không được? Chúng ta 

- 296 - 

đã mê mất đi tự tánh rồi, không biết được tất cả chúng sanh vốn là thiện. Chúng ta chỉ 

nhìn thấy tập tánh, không biết được con người có bổn tánh; chúng ta nhìn tất cả vạn 

vật cũng là nhìn thấy tập tánh của chúng, không nhìn thấy được bổn tánh của chúng, 

cho nên tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chân thành, tâm yêu thương của chúng ta 

tất  cả  đều  không  khởi  lên  được.  Nguyên  nhân  là  ở  chỗ  này.  Điều  này  phải  nhờ  vào 

giáo dục. Chỉ có tâm yêu thương bình đẳng thanh tịnh chân thành thật sự sanh khởi lên 

thì thế giới này mới có hòa bình, người dân mới biết tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn 

nhau, cùng nhau hợp tác, giống như người trong một nhà, không phân biệt quốc gia, 

không phân biệt tôn giáo, giống như là anh chị em ruột thịt vậy. Bạn nói xem, thế giới 

này đẹp biết bao! Thế giới này chính là Thế giới Cực Lạc mà trong Kinh Phật đã nói. 

Hiện nay con người cầu mong hòa bình. Hòa bình phải từ chỗ này mà thâm nhập. Thế 

giới hiện nay, mọi người đều biết phần tử khủng bố rất nhiều, mỗi khu vực mỗi quốc 

gia đều rất lo lắng, phải làm thế nào để có thể hóa giải vấn đề khủng bố này. 

Vấn  đề  khủng  bố,  kiểu  xung  đột  này  có  thể  được  hóa  giải.  Tôi  ở  Úc  Châu  cũng  có 

tham  dự  cùng  với  các  vị  giáo  sư  ở  trường  đại  học  –  những  người  chuyên  môn  dạy 

chương trình này, chuyên  nghiên  cứu chương  trình này. Tôi  cùng với  các vị giáo  sư 

này tiến hành buổi tọa đàm, tôi nghe họ nói ra một số phương pháp. Sau khi tôi nghe 

xong, tôi nói: “Không được, các bạn không nên tiêu diệt”. Họ dùng cách gì vậy? Dùng 

vũ lực ngăn chặn. Đây không phải là cách để giải quyết. Giải pháp chân thật là phải 

hóa giải thù hận, hóa thù thành bạn, hóa oán thành thân, vậy mới có thể hóa giải được. 

Họ  nghe  tôi  nói  cách  này,  họ  nói :  “Thưa  pháp  sư,  cách  của  Ngài  là  chủ  nghĩa  lý 

 tưởng, là không phù hợp với thực tế, Ngài lấy ân huệ đối đãi với họ, còn họ thì dùng 

 bạo  lực  đối  với  Ngài” .  Cách  nhìn  của  họ  xem  ra  rất  cạn  cợt,  chưa  đủ  sâu.  Cho  nên 

chân thật giải quyết vấn đề này là phải dựa vào giáo dục, phải nhờ vào sự giáo dục của 

Thánh Hiền. 

Bắt đầu làm từ đâu? Từ bản thân của chúng ta mà bắt đầu, trước tiên là hóa giải xung 

đột  của chính  bản  thân  mình. Bản  thân  xung  đột điều  gì?  Ở trong  Phật  pháp  có nói, 

xung đột của bổn tánh và tập tánh, đây mới chính là cái gốc. Lời nói này họ cũng khó 

hiểu, đây là danh từ Phật học họ rất ít tiếp xúc. Tôi liền nói với họ cách khác, là xung 

đột của tự lợi và lợi tha, điều này thì mọi người dễ hiểu. Mỗi người chúng ta đều có sự 

xung  đột  của  tự  lợi  và  lợi  tha,  sự  xung  đột  này  đối  lập  không  thể  hóa  giải,  thế  giới 

đừng mong có hòa bình. Bạn muốn cầu cho thế giới hòa bình thì trước tiên bạn phải 

đem sự xung đột của tự lợi và lợi tha ở trong nội tâm của bạn mà hóa giải. Buông bỏ 

tự lợi, niệm niệm là lợi ích cho chúng sanh, thân tâm của chúng ta phải vui vẻ, các cơ 

quan bộ phận thân thể của chúng ta phải hòa mục, không nên phát sanh sự xung đột, 

thân thể của bạn tự nhiên khỏe mạnh. 

Tại  sao  con người  sanh bệnh?  Sanh bệnh chính  là  các  bộ  phận bên trong  cơ thể  của 

bạn  không  hợp  tác  với  nhau, phát  sinh  xung đột, cho nên bạn  phải  trị bệnh. Việc trị 

bệnh này cũng giống như phẫu thuật ngoại khoa, đó không phải là trị bệnh tận gốc. Trị 

bệnh tận gốc là trị từ nội tâm, đem sự mâu thuẫn từ trong tâm mà hóa giải, các bộ phận 

- 297 - 

này mới hồi phục sự hợp tác. Hai bên đều phải tôn trọng nhau, nhất định không có vị 

trí thứ hai. Điều này trong Phật pháp thật là cao minh. Bạn xem, Hai Mươi Lăm Viên 

Thông Chương trong “Kinh Lăng Nghiêm”, mỗi thứ đều là đứng nhất, không có điều 

nào đứng thứ hai, như vậy mới giải quyết được vấn đề. Các bộ phận trên cơ thể này 

của chúng ta, mắt đứng thứ nhất, tai cũng đứng thứ nhất, mũi cũng là đứng nhất, mỗi 

một bộ phận đều là đứng nhất, thân thể sẽ khoẻ mạnh. Nếu như nói mắt của bạn đứng 

nhất, các bộ phận khác đứng thứ hai, thứ ba thì bạn đã bị bệnh rồi, nghiêm trọng thì sẽ 

tử vong. Xã hội của chúng ta cũng là như vậy, không kể là quốc gia lớn hay nhỏ, mỗi 

quốc gia đều là đứng nhất. Ở trong một đoàn thể, như Chủ tịch Hội đồng Quản trị hay 

Giám đốc công ty, cho đến nhân viên lao công ở cấp dưới, mỗi người đều là đứng nhất 

thì công ty của họ mới mạnh. Chủ tịch Hội đồng Quản trị đứng nhất, Giám đốc cũng 

đứng nhất, nhân viên mỗi người cũng đều đứng nhất, đối đãi bình đẳng. Tại sao vậy? 

Vì  công  việc  của  bản  thân  mỗi  người  đều  làm  đến  tận  tâm  tận  lực,  họ  làm  sao  mà 

không đứng nhất được chứ. Nếu như bạn nói ông chủ đứng nhất, nhân viên thì đứng 

thứ hai, thứ ba thì công ty của bạn không có triển vọng rồi. Tại sao vậy? Sự kết hợp lợi 

hại, không phải là đạo lý. Khi gặp phải sự khốn khó, mọi người sẽ bỏ bạn, vậy là tan 

rã, sự kết hợp về đạo lý không có. Càng khó khăn càng gian khổ, mọi người cùng nhau 

nỗ lực để mà duy trì thì công ty không bị tan rã, công ty sẽ được hưng thịnh trở lại. 

Giống như con người sau khi bị bệnh, bạn hiểu được đạo lý này thì bạn sẽ trở lại khỏe 

mạnh, không đến nỗi phải chết. Đây là một đạo lý lớn, chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội, 

phải học tập. 

Cho  nên,  giáo  huấn  của  Thánh  Hiền  thật  sự  là  quý  báu,  đặc  biệt  là  Phật  pháp.  Phật 

pháp thật sự so với Kinh sách của các tôn giáo khác thì nói rõ ràng hơn, nói thấu triệt 

hơn. Điều lợi ích lớn nhất của Phật giáo là không phải sau Phật khi nói xong thì chúng 

ta hoàn toàn phải nghe theo lời của Ngài, phải phục tùng Ngài, phải đi theo Ngài, mà 

điều Phật nói là tín - giải - hành - chứng, cuối cùng là để cho bạn chứng thực lời của 

Phật đã nói không sai. Chứng thực điều gì? Điều Phật đã nói, điều Phật đã làm đều là 

được lưu xuất ra từ trong tự tánh, hay nói cách khác, Ngài cùng với tự tánh tương ưng, 

chính là tương ưng với đức năng vốn có trong tự tánh. Chúng ta cứ y theo cách này mà 

học  tập,  thông  qua  kết  quả  học  tập  không  ngừng  nâng  cao  cảnh  giới,  dần  dần  từng 

bước một sẽ chứng minh được tất cả những điều Phật đã nói thật sự là tương ưng với 

tánh đức. 

“Tánh đức”,  danh từ này người mới học Phật cũng khó hiểu, nên nói một cách khác là 

tương ưng với quy luật của tự nhiên. Con người không thể đi ngược với tự nhiên, đi 

ngược lại với tự nhiên thì sẽ sinh bệnh. Bạn xem, thân thể con người, cha mẹ sanh ra 

cái  thân  thể  này,  mỗi  một  bộ  phận  đều  vận  hành  theo  tự  nhiên  của  nó.  Nếu  bạn  đi 

ngược  với  tự nhiên, bạn  muốn  sửa đổi  nó  thì  phiền phức của bạn  lớn  rồi.  Vấn đề đi 

ngược lại với tự nhiên nổi bật nhất hiện nay là sửa sắc đẹp, họ muốn thay đổi diện mạo 

của họ nên đến thẩm mỹ viện sửa sắc đẹp. Có rất nhiều người, tôi thấy có cả người học 

Phật, sau vài tháng sửa sắc đẹp thì không dám gặp ai nữa, khuôn mặt đã hỏng rồi. Đây 

- 298 - 

là đi ngược lại tự nhiên, là thí dụ rõ ràng nhất. Phật dạy cho chúng ta phương pháp làm 

đẹp  tốt  nhất:  “Tướng  tùy  tâm  chuyển”.  Tâm  của  bạn  thiện  thì  tướng  mạo  liền  thiện, 

tâm của bạn đẹp thì tướng mạo của bạn liền đẹp, tướng tùy tâm chuyển. Cách này là 

tương ưng với quy luật của tự nhiên. Cho nên bạn xem, ở trên Kinh Phật đã nói tướng 

mạo  của  Phật là 32 tướng 80 vẻ đẹp. Mỗi  một tướng  mạo  đều là quả báo, quả là do 

nhân.  Phật  dạy  bạn  tu  nhân,  bạn  có  thể  được  quả  báo.  Tôi  thường  hay  nói,  quả  báo 

trước tiên là tướng mạo thay đổi, tiếp theo đó là thể chất của thân thể bạn thay đổi, sau 

đó là hoàn cảnh cuộc sống của bạn thay đổi, rất là rõ ràng, tất cả tùy thuận tự nhiên mà 

thay  đổi,  đổi  ác  thành  thiện, chuyển  mê  thành  ngộ.  Không  cần  phải  mỗi  ngày  mong 

tưởng,  nếu  như  tôi  muốn  thay  đổi,  mỗi  ngày  tôi  đều  soi  tướng  mạo  của  mình  trong 

gương, tướng mạo của tôi tại sao vẫn chưa thay đổi? Vậy thì bạn không có cách thay 

đổi rồi. Tại sao vậy? Bạn đã xen tạp vọng tưởng ở bên trong. Vọng tưởng không thể 

thay  đổi  được.  Cho  nên  lời  của  người  xưa  nói  rất  là  có  lý:   “Chỉ  hỏi  việc  trồng  trọt, 

 đừng hỏi việc thu hoạch” . Bạn chỉ cần tu cho tâm bạn thiện. 

A Di Đà Phật! 



Tập 292 

Hai - ba năm gần đây, chúng tôi đề xuất “thuần tịnh thuần thiện”. Bạn chỉ cần theo 

cách tu này, hoặc là bạn dùng 20 chữ của chúng tôi để tu cũng được, tu tâm chân thành 

cho chính mình, bất luận là đối với người nào, chúng ta đối với Phật thì chân thành, 

đối với tất cả mọi người cũng chân thành, đối với tất cả động vật cũng chân thành thì 

có  cảm  ứng.  Đối  với  ruồi  muỗi,  côn  trùng,  ở  trong  nhà  bạn  thường  hay  gặp  gián, 

chuột, lấy tâm chân thành đối xử với chúng, dùng tâm từ bi mà đối xử chúng, chúng ta 

sống hòa thuận với nhau, hai bên tôn trọng lẫn nhau. Bạn nhìn thấy  muỗi, nhìn thấy 

ruồi nhặng, nhìn thấy gián, bạn không nên làm tổn thương chúng, bạn chắp tay gọi tiểu 

Bồ Tát chúng cũng biết. Bạn gọi chúng là Bồ Tát, cách xưng hô này đối với chúng là 

rất cung kính, chúng sẽ yêu thương bạn. Nếu như bạn muốn bố thí cho chúng, chúng 

đến chích bạn để hút tí máu là chúng muốn có bữa ăn, bạn đồng ý cúng dường bố thí 

cho chúng, vậy bạn có thể nói với chúng là trên cánh tay có thể cúng dường cho bạn, 

xin đừng chích ở trên mặt, chích ở trên mặt thì khó coi lắm, chúng tuyệt đối sẽ không 

chích ở trên  mặt  bạn.  Chúng  cũng không chích ở trên tay  bạn,  bàn tay  còn phải làm 

việc,  cánh  tay  của  tôi  có  thể  cúng  dường  cho  bạn.  Chúng  biết  nghe  lời.  Khi  cúng 

dường được vài lần, chúng cũng không nỡ lòng nào mà chích bạn nữa, chúng sẽ đi tìm 

người khác. Cho nên những loại động vật nhỏ này bạn cứ từ từ huấn luyện, bạn sẽ phát 

hiện hết thảy tất cả động vật đều hiểu được tình người. Chúng ta dùng tâm chân thành, 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm từ bi mà đối xử với chúng, chúng phản ứng rất tốt, 

chúng sẽ hợp tác. Nhất định không làm hại chúng. Nếu như bạn sát hại chúng, dùng 

thuốc trừ sâu sát hại chúng, càng giết thì chúng đến càng nhiều, không giết hết được. 

Tại sao vậy? Chúng báo thù. Oan oan tương báo, cái ngày đó khó mà tránh khỏi. Cho 

nên nhất định phải biết hóa giải, sẽ khiến cho hoàn cảnh trong gia đình bạn vui vẻ may 

- 299 - 

mắn, cái bầu không khí này tốt đẹp vui vẻ, sống hòa thuận với hết thảy tất cả các động 

vật, ở chung một nhà, hai bên chiếu cố lẫn nhau. Đối với động vật, đối với thực vật 

cũng đều như vậy. 

Chúng tôi ở Úc Châu. Úc Châu đất rộng người ít, cho nên mỗi gia đình đều có khoảng 

sân  vườn  rất  rộng,  cây  cối  hoa  cỏ  ở  bên  trong  sân  vườn  chúng  tôi  chăm  sóc  tốt  cho 

chúng. Cây có thần cây, hoa có thần hoa, chúng tôi rất là tôn trọng chúng. Chúng đáp 

ơn  lại  vô  cùng  đẹp,  cây  thì  lớn  nhanh,  hoa  nở  rất  đẹp  và  rất  thơm.  Chúng  tôi  cúng 

dường cho họ, họ cũng cúng dường cho chúng tôi, hai bên chung sống với nhau tốt vô 

cùng. Cho nên phải biết đạo lý này. 

Đối với quỷ thần cũng không ngoại lệ. Quỷ thần thật sự là có, không phải là không có. 

Tôi thường hay gặp các đồng tu đến nói với tôi là họ bị quỷ dựa vào thân. Đến dựa vào 

thân  bạn  là  do  trong  quá  khứ  đã  có  kết  duyên  với  bạn  rồi,  tại  sao  họ  không  đi  tìm 

người khác mà lại đến tìm bạn? Là oán thân trái chủ, phải dùng tâm chân thành, tâm 

sám hối mà đối xử với họ, hy vọng là bởi vì quá khứ chưa hiểu biết, hai bên chúng ta 

đều là chưa hiểu biết nên tạo ra ác nghiệp này, bây giờ chúng ta giác ngộ hiểu ra rồi, 

chúng ta phải hóa giải, niệm niệm chẳng quên việc báo ân, không nên báo oán, về sau 

tự nhiên sẽ được hóa giải. Cho nên tâm của bạn phải thuần tịnh, thuần thiện, những vị 

oán  thân  trái  chủ  của  bạn  sẽ  không  đến  tìm  bạn  gây  rắc  rối  nữa,  mà  họ  đến xin  bạn 

giúp đỡ, hy vọng là có thể hưởng được một chút lợi lạc, vấn đề đã được giải quyết rồi. 

Đây là việc tốt. 

Trong đời sống hàng ngày phải nên biết “thế gian vô thường, quốc độ mong manh”,  

không nên có ý niệm chiếm hữu. Điều này tôi thường hay khuyên mọi người, thật sự 

học  đạo,  nếu  muốn  thành  tựu  thì  điều  thứ  nhất  là  đối  với  tất  cả  người,  sự,  vật 

phải buông bỏ ý niệm khống chế. Chúng ta muốn khống chế, cái ý niệm này sai rồi. 

Bạn muốn khống chế tất cả người, sự, vật, cái ý niệm này trong Phật pháp gọi là mê, 

gọi là vô minh, bạn đã mê rồi. Nếu như có ý niệm chiếm hữu thì bạn đã tạo tội nghiệp 

rồi, ở đằng sau nghiệp là khổ báo, quả báo hiện tiền. Đây chính là dạy cho bạn phải 

nhìn thấu, phải buông xuống. Bạn thật sự buông xuống thì bạn mới được tự tại. Bạn 

muốn  chiếm  hữu,  thực  tế  mà  nói,  bạn  chiếm  hữu  không  được,  là  một  vọng  tưởng 

không thực tế, bạn có thể chiếm hữu được cái gì? Kể cả cái thân thể này, cái thân thể 

này buổi tối ngủ rồi, người ta khiêng bạn đi bạn cũng chẳng biết được. Đến cái thân 

của bạn mà bạn giữ không được, vậy thì bạn giữ được cái gì? Cho nên tất cả các vật 

ngoài thân, cái vọng niệm này không thể có được. 

Phải tu phước. Chúng tôi thường hay nói: “Tịnh sanh huệ, thiện sanh phước”.  Tâm địa 

thuần  tịnh  thuần  thiện,  phước  huệ  song  tu,  phước  báo  đến  rồi  thì  ở  đâu  đi  nữa  cũng 

chẳng thiếu thứ gì. Bạn nói xem, tự tại biết bao. Tại vì sao không chịu nỗ lực tu học? 

Chúng  ta  đi  khắp  nơi  giúp  đỡ  người  khác,  thì  chúng  ta  đi  đến  đâu  người  khác  cũng 

giúp đỡ chúng ta, nhất định là không bị thiệt thòi. 

- 300 - 

Những  năm  gần  đây  chúng  tôi  đã  thực  hiện  ở  nơi  đây,  các  vị  đồng  tu  cũng  đã  nhìn 

thấy, chúng tôi qua lại cùng với chín tôn giáo ở Singapore, chúng tôi quan tâm đến họ, 

chúng tôi thật sự tôn trọng họ, quý mến họ, họ cũng đáp lại với chúng tôi bằng thiện ý. 

Tôi ở Singapore trong dịp lễ Tết, bạn thấy có rất là nhiều bạn nhỏ đến tặng quà cho 

chúng tôi. Những vị truyền đạo, lãnh đạo tôn giáo của họ cùng với chúng tôi là những 

người bạn thân. Hiện giờ thì tôi không còn ở Singapore nữa, mỗi lần trở lại, tôi đều đi 

thăm  họ, cùng  ăn  cơm  với nhau, chúng tôi quây  quần bên nhau trò chuyện. Cái tình 

hữu nghị này tồn tại mãi mãi. Thực hiện hóa giải được sự ngăn cách giữa tôn giáo với 

tôn  giáo,  giữa  người  và  người,  điều  quan  trọng  nhất  chính  là  thông  hiểu  nhau,  phải 

giao lưu qua lại, phải gắn bó thân thiết. Nếu như giữa người với người không qua lại 

thì sẽ sinh ra hiểu lầm, hai bên sẽ không tránh khỏi nghi ngờ. Càng nghi ngờ thì càng 

sai. Cho nên hóa giải vấn đề chính là quan hệ xã giao, chỉ cần qua lại với nhau thì vấn 

đề được hóa giải. Không thể không quan hệ xã giao. 

Lần trước, Mỹ và Iraq đánh với nhau, điều này có thể không xảy ra, chỉ cần hai bên 

qua lại với nhau thì vấn đề đã được giải quyết rồi. Họ khăng khăng không chịu qua lại 

với  nhau  nên  vấn  đề  này  rắc  rối  lớn  thêm.  Hai  bên  thăm  viếng  trực  tiếp  với  nhau, 

không cần phải thông qua người thứ ba, thật sự là có thể hóa giải sự hiểu lầm, có thể 

sống hòa bình với nhau. 

Chúng  ta  xem,  ý  nghĩa  của  đoạn  Kinh  văn  này  không  khó  lắm.  “Đắc  văn  như  thị, 

 chủng chủng thanh dĩ”.  Từ “thanh” này chính là âm thanh thuyết pháp của tiếng nước 

chảy, là biểu pháp. “Kỳ tâm thanh tịnh, vô chư phân biệt, chánh trực bình đẳng, thành 

 thục  thiện  căn,  tùy  kỳ  sở  văn,  dữ  pháp  tương  ưng”.  Nói  đến  chỗ  này  khiến  tôi  liên 

tưởng đến những người học Phật chúng ta cúng dường chư Phật, Bồ Tát, thật ra Phật, 

Bồ Tát đâu có cần chúng ta cúng dường, sự cúng dường của chúng ta là thể hiện tấm 

lòng  thành  kính, ý  nghĩa  là như vậy. Bên  trong  sự  cúng  dường  phải  có  sự  hiểu biết. 

Đây  là  biểu  pháp.  Tất  cả  vật  cúng  dường  như  là  hương  hoa,  tràng  phan,  bảo  cái, 

nhang, đèn, vật cúng dường quan trọng nhất là nước, ở trước Phật cúng một ly nước. 

Chúng  ta  đọc  câu  Kinh  văn  này  là  nước  thuyết  pháp,  cúng  dường  cái  ly  nước  này, 

nước này  ở  đây  cũng đang thuyết  pháp. Nếu  chúng ta nghe được,  nếu chúng ta thấy 

được, nước thuyết pháp gì? Nước dạy cho chúng ta là tâm của chúng ta sạch sẽ, thanh 

tịnh,  bình  đẳng  giống  như  nước  vậy.  Cho  nên,  nước  là  để  thuyết  pháp,  không  phải 

cúng cho Phật uống, vì vậy nước không được có màu sắc, không thể cúng trà, vì trà có 

màu sắc nên không tinh khiết, tuy là nó cũng bình đẳng nhưng nó không biểu hiện sự 

thanh tịnh, cho nên phải cúng bằng nước trắng. Nước thì thanh tịnh bình đẳng. Nước 

giống như một cái gương vậy, cảnh giới ở bên ngoài có thể rọi vào bên trong, đó chính 

là  ý  nghĩa  của  giác.  Với  tất  cả  các  vật  cúng  dường,  chúng  ta  không  cúng  đèn,  đốt 

nhang cũng không vấn đề gì, cúng một ly nước là quan trọng nhất. Sau này bạn sẽ hiểu 

tất cả vật cúng dường cả thảy đều là giáo học, đều là đang thuyết pháp. Các đồng tu 

học Phật chúng ta thông thường là sơ suất không để ý, cho rằng những đồ vật này là để 

trang  nghiêm  đạo  tràng,  thật  sự  trang  nghiêm  này  là  hình  tướng  không  phải  là  thực 


- 301 - 

chất.  Thực  chất  là  gì?  Là  chúng  ta  thật  sự  nhận  thức  được,  đó  là  thực  chất  trang 

nghiêm. Nước thể hiện sự thanh tịnh - bình đẳng - giác. 

Cúng đèn, đèn điện hiện nay thì không dễ gì nhìn ra được, ngày xưa cúng đèn là cúng 

đèn dầu, đèn nến. Đèn dầu, nến thì thể hiện vô cùng rõ ràng, chính là  “đốt cháy chính 

 mình  để soi  chiếu  cho  người  khác” , rất  là rõ  ràng. Đây  chính  là  con  người  chúng ta 

sống trong xã hội này, đối với tất cả chúng sanh, bản thân chúng ta phải làm được hy 

sinh, cống hiến, nên xả thân vì mọi người,  “chúng ta vì mọi người, mọi người vì chúng 

 ta” . Đây là một niềm vui lớn. Người thế gian đáng thương nhất là người tự tư tự lợi, 

họ không sống vì người, cũng không giúp đỡ ai, cho nên rất là khổ. Tại sao chúng ta 

không đi khắp nơi để giúp đỡ người khác? Giúp đỡ người khác chỉ cần tận tâm tận lực 

thì công đức viên mãn rồi, đây chính là tương ưng với quy luật của tự nhiên. Giúp đỡ 

người hoàn toàn không phải nhất định là tận bao nhiêu lực, mà làm hết lực của chính 

mình thì đã viên mãn rồi. Còn việc thiện có thể làm được thành tựu hay không, việc ác 

có thể hóa giải được hay không, chỉ cần chúng ta tận tâm tận lực thì đã viên mãn rồi. 

Làm không thành công là do nhân duyên của nó, việc ác không thể hóa giải cũng là do 

nhân duyên của nó, công đức của chúng ta đã viên mãn rồi. Nhất định phải hiểu đạo lý 

này. 

Cúng hoa, hoa đại biểu cho nhân, hoa nở tươi tốt thì tương lai quả nhất định sẽ tươi 

tốt, cho nên nhìn thấy hoa thì phải biết tu nhân tốt, trồng nhân thiện, đó chính là đoạn 

ác  tu  thiện,  chính  là  ý  nghĩa  này.  Bạn  nhìn  thấy  hoa  ở  trong  Phật  đường,  hoa  là  đại 

biểu cho đoạn ác tu thiện, bất luận là ở nơi nào khi nhìn thấy hoa liền hiểu rằng ta phải 

đoạn  ác  tu  thiện.  Thậm  chí  khi  bạn  mặc  lên  người  chiếc  áo  hoa  cũng  là  thể  hiện  sự 

đoạn ác tu thiện, nó cũng thể hiện ý nghĩa này. 

Nhìn  thấy  “quả” là bạn  mong đạt được,  chúng  ta  hy  vọng  có được kết  quả  mỹ  mãn. 

Tất cả đều là biểu pháp. 

“Tràng  phan”  là  đại  biểu  cho  giáo  học,  đại  biểu  cho  hoằng  pháp  lợi  sanh,  tiếp  dẫn 

chúng sanh, tiếp dẫn hậu học, là đại biểu cho ý nghĩa này. 

Cho nên, trong mỗi hình dáng của vật cúng dường, bạn đều có thể hiểu được ý nghĩa 

giáo dục rất sâu của chúng ở trong đó, thì bạn có thể được tâm thanh tịnh. Rời bỏ tất 

cả vọng tưởng phân biệt chấp trước, tâm địa  “chánh trực bình đẳng, thành thục thiện 

 căn”, cái thiện căn này là ba thiện căn không tham, không sân, không si. 

“Tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng”.  Pháp này là pháp tánh. Pháp tánh này nếu khó 

hiểu, chúng ta có thể nói cách khác, là tương ưng với quy luật của tự nhiên, phải tuyệt 

đối  hài  hòa  với  tự  nhiên, tuyệt  đối  phải bình  đẳng. Trời  sanh  vạn  vật,  trời  nhất định 

không chuộng ai hơn ai, không phải nói thích cái này, ghét cái kia, mà là bình đẳng. 

Chúng ta cùng một thể với trời, đức của thể thiên chính là tự tánh. Trời bình đẳng đối 

đãi với vạn vật, ta cũng nên đối đãi bình đẳng với vạn vật. Đối đãi như vậy chính là 

tương ưng với pháp tánh. Cho nên không bình đẳng, bất luận là đối với người, với sự, 

với vật có tâm cao thấp, có tâm không bình đẳng là bạn đã mê rồi, bạn đã sai rồi. Cái 

- 302 - 

tâm  không  bình  đẳng  đó  không  phải  là  chân  tâm  của  bạn  mà  là  vọng  tâm  của  bạn, 

không  phải  là  bổn  tánh  của  bạn  mà  là  tập  tánh  của  bạn.  Trong  tập  tánh  thì  có  tâm 

không  bình  đẳng, bổn  tánh  thì  nhất  định phải  bình  đẳng. Bổn  tánh  nhất  định  là  phải 

thiện lương, nhất định không có một chút nhiễm ô nào. Thường xuyên nghĩ đến khởi 

tâm  động  niệm,  tất  cả  việc  làm  của  chúng  ta  đều  phải  tương  ưng  với  bổn  tánh,  đây 

chính là chư Phật, Bồ Tát, là pháp thân Bồ Tát. 

Xin xem tiếp đoạn Kinh văn dưới đây. 

Kinh văn: “Kỳ nguyện văn giả, triếp độc văn chi, sở bất dục văn, liễu vô sở văn”. 

Đoạn  này  nhất  định  không  thể  thiếu.  Mỗi  người  chúng  ta  đều  phải  nghĩ  đến,  Tây 

Phương Thế giới lục trần đều thuyết pháp, Phật cũng thuyết pháp, Bồ Tát cũng thuyết 

pháp, không có pháp môn nào mà không nói, vậy có phải là đã nói lộn xộn rồi không? 

Cả ngày từ sáng đến tối chúng ta ở trong cái tạp âm này thật là khó chịu, cho nên câu 

này  là  cần  thiết.  Bạn  xem,  khi  muốn  nghe  thì  bạn  liền  nghe  được,  bạn  không  muốn 

nghe thì bạn liền không nghe. Giống như cái máy thu âm của chúng ta vậy, chúng ta 

muốn  nghe  băng  tần  nào  thì  bắt  đến  băng  tần  đó,  chúng  ta  nghe  được  rất  rõ  ràng; 

không  muốn  nghe  nữa,  chúng  ta  không  mở  băng  tầng  đó  nữa  thì  cái  âm  thanh  đó 

không còn nữa. Ở thế gian này của chúng ta cần phải sử dụng  máy  móc, ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc thì không cần, bất kỳ loại máy móc gì cũng đều chẳng cần. Tại 

sao vậy? Phàm là dùng máy móc để chế tạo ra đồ vật thì đều không phải là tự nhiên. 

Khôi phục tự nhiên so với các loại máy móc do các nhà khoa học hiện nay phát minh 

không  biết  là  linh  hoạt  gấp  bao  nhiêu  lần,  các  loại  máy  móc  không  thể  nào  so  sánh 

được. Bạn xem, các nhà khoa học hiện nay, khoa học phát triển theo hướng vật lý vi 

mô, nghiên cứu nguyên tử, điện tử, lạp tử, điều này rất hiếm có. Họ dùng kính hiển vi 

phóng to rất nhiều lần, có thể quan sát hiện tượng của những vật chất cực kỳ nhỏ đang 

hoạt  động  mà  mắt  thường  chúng  ta  nhìn  không  thấy.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vào  ba 

ngàn năm trước, bạn xem, Ngài không cần dùng các loại máy móc này, Phật đã nói ở 

trong  Kinh  về  thế  giới  vi  mô  này,  các  nhà  khoa  học  hiện  nay  đại  khái  là  cũng  chưa 

được nghe nói qua, có tưởng cũng không tưởng ra. 

Trong Kinh điển hay nói đến nhất là hạt cải chứa núi Tu Di, núi Tu Di chứa hạt cải, cái 

hạt cải này chứa núi Tu Di. Hạt cải và hạt mè tương đương với nhau, nó là một điểm 

rất nhỏ. Tu Di là núi Tu Di. Núi Tu Di đặt trong hạt cải, hạt cải thì không phình to, núi 

Tu  Di  cũng  không  thu  nhỏ,  thật  sự  là  có  thể  đặt  vào  trong  hạt cải.  Đây  là  cảnh  giới 

không thể nghĩ bàn. Bạn nói với người thông thường thì họ lắc đầu, họ nói cái đầu của 

bạn có vấn đề rồi, là bạn nói chuyện vớ vẩn. Đây là sự thật, hiện nay các nhà khoa học 

đã  phát  hiện  ra,  chính  xác  là  có  chuyện  như  vậy,  chính  là  có  thể  đem  vật  chất  kích 

thước lớn thu gọn lại đặt vào trong vật thể vi mô. Hiện nay đã bắt đầu làm công việc 

này,  điều  này  vừa  mới  khởi  hành.  Chúng  ta  sử  dụng  đĩa  từ,  hiện  nay  người  ta  dùng 

phần mềm máy tính, một bộ “Đại Tạng Kinh” nghe nói chỉ có hai đĩa nhỏ thế này. Bộ 

“Đại  Tạng  Kinh”  bày  ở  trên  kệ  sách  của  chúng  tôi  cũng  đầy  hết  hai  kệ,  thu  gọn  lại 

thành hai chiếc đĩa, nếu như tiến bộ nữa thì thu lại còn một chiếc đĩa, tiến bộ hơn nữa 

- 303 - 

thì đại khái giống như một đồng tiền vậy, nhưng mà so với Phật thì vẫn còn kém xa. 

Đối với Phật, một điểm vô cùng nhỏ, bên trong chứa được cái gì? Cả cái vũ trụ được 

thu nhỏ đặt vào trong đó, bao gồm  mọi người chúng ta đều có thể đặt vào trong đó. 

Chúng ta thì chẳng biết. Hiện nay các nhà khoa học đã thừa nhận sự thật điều này là có 

thể.  Giải  thích  mới  nhất  của  họ  về  khởi  nguyên  của  vũ  trụ,  điều  này  cho  rằng  khởi 

nguyên của vũ trụ là có một điểm gốc. Họ đã nói trong một báo cáo, còn có một chiếc 

đĩa nữa, chúng tôi cũng đã tặng cho Cư Sĩ Lâm rồi, để sau này họ mở cho mọi người 

nghe bản báo cáo này. Đó chính là nói điểm gốc của vũ trụ lớn bao nhiêu? Chỉ là một 

sợi tóc, sợi tóc cắt ngang có thể đặt được 100 vạn ức ức ức điểm. Cái điểm gốc này 

hiện nay các nhà khoa học vẫn chưa có cách nào nhìn thấy được, nhưng Phật pháp đã 

nói từ rất lâu rồi. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói, cái thế giới vi mô này, Phổ Hiền 

Bồ Tát có thể đi vào cái thế giới này, đây là thế giới ở bên trong vi trần. Ở bên trong 

thế giới vi trần cùng với thế giới này của chúng ta lớn giống nhau, xác thực là thế giới 

ở trong vi trần, thật sự là vi trần không thể mở rộng ra, còn thế giới thì không thể thu 

nhỏ lại. Sự việc này là như thế nào? Bên trong chân như bổn tánh không có lớn nhỏ. 

Quan niệm sai lầm lớn nhất của chúng ta chính là chấp trước lớn nhỏ, phân biệt lớn 

nhỏ. Cái sự lớn nhỏ, dài ngắn, đến đi đều là do vọng tưởng phân biệt chấp trước mà 

biến hiện ra. Rời bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước thì trong vũ trụ này chẳng có vật 

gì đối lập với nhau. 

Sau này chúng ta mới hiểu được, cổ Thánh tiên Hiền thường hay dạy bảo cho chúng ta 

sự hòa thuận là quý nhất. Hòa chính là không có đối lập, đối lập thì không phải là hòa. 

Ở trong vũ trụ, vũ trụ vốn không có sự đối lập. Chúng ta ngày nay thì quá phiền phức, 

con  người  đối  lập  với  con  người.  Hôm  nay thì  tốt  với  bạn, ngày  mai  thì  buồn  phiền 

bạn, sự phiền phức này lớn rồi. Cho nên chư Phật, Bồ Tát đối với tất cả người, sự, vật 

nhất  định  là  không  có  đối  lập.  Không  những  là  chư  Phật,  Bồ  Tát  không  có  đối  lập, 

thực tại mà nói, A La Hán cũng không có đối lập. Bạn vẫn còn đối lập, bạn phải biết 

bạn còn là lục đạo phàm phu, bạn không thể ra khỏi lục đạo. Người có thể ra khỏi lục 

đạo tuyệt đối sẽ không có ý niệm đối lập. Bản thân của chúng ta phải thường xuyên 

giác ngộ, nếu như bản thân mình không thể buông bỏ sự đối lập với tất cả người, sự, 

vật, bạn  muốn  ra  khỏi  lục  đạo  thì  rất  khó,  chính  là  ở  trong  lục  đạo.  Vẫn  là  phải  tùy 

thuận  theo  sự  giáo  huấn  của  Phật  Đà thì  bạn  mới  có  được  cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ 

mãn. Nếu như bạn không thể tuân theo lời giáo huấn của Thánh Hiền, bất luận là bạn ở 

địa vị nào, bạn làm bất kỳ ngành nghề gì đi nữa thì bạn đều gặp phải sự vất vả, khổ 

nạn mãi mãi không dừng. 

Trong thế gian, phước báo trời người hạnh phúc mỹ mãn, nguyên nhân do đâu? Là do 

Hiếu Đễ. Người xưa thường hay nói về hiếu đạo và sư đạo. Hiếu đạo và sư đạo là bình 

đẳng, cùng tương trợ cho nhau, giống như xe có hai chiếc bánh vậy, như loài chim có 

đôi  cánh  vậy,  không  thể  thiếu  một  cái.  Hiếu  chính  là  đạo,  Đễ  chính  là  đức,  hợp  lại 

chính là đạo đức. 

- 304 - 

Chữ “Hiếu” này cách nói như thế nào? Chữ viết của Trung Quốc thật tuyệt vời, thật sự 

là  toàn  thế  giới, bất  luận  quốc  gia  dân  tộc  nào  cũng  chẳng  có. Chữ  viết  của  dân  tộc 

chúng  ta  là  loại  ký  hiệu  trí  huệ.  Bạn  nhìn  thấy  ký  hiệu  này,  bạn  có  thể  biết  được  ý 

nghĩa  của  nó.  Khác  với  chữ  viết  của  nước  ngoài,  chữ  viết  của  nước  ngoài  khi  xem 

không biết ý nghĩa, nó phải được phiên âm. Cái chữ này, bạn tỉ mỉ mà quan sát, ở phía 

trên là chữ “lão”, ở phía dưới là chữ “tử”. Ý nghĩa này chính là nói rõ đời trước và đời 

sau là cùng một thể, không thể tách rời. Đời trước thì vẫn còn đời trước nữa, đời sau 

thì vẫn còn đời sau nữa. Kỳ thực, ký hiệu này chính là đại biểu cho những điều đã nói 

trong Phật pháp: “Hoành biến thập phương, thụ cùng tam tế” . Đó là cái gì? Là vũ trụ, 

hiếu là cả vũ trụ, cả vũ trụ là một thể. Ai có thể hiểu được ý nghĩa này? Đây là đại đạo. 

Cho nên ở trong hiếu, cái đức quan trọng nhất chính là thuận. Thuận chính là tùy thuận 

tánh đức, điều này phải nên biết. Tùy thuận pháp tánh, tùy thuận theo nguyên tắc tự 

nhiên, đây chính là hiếu thuận. 

Đễ  là  cung,  cung  kính  thận  trọng.  Thực  tại  mà  nói,  chính  là  trong  Phổ  Hiền  Thập 

Nguyện đã nói  “Lễ kính chư Phật” , chú trọng ở chữ “kính”, tôn trọng lẫn nhau, kính 

yêu lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, giúp đỡ lẫn nhau, Đễ bao gồm 

những điều này. Đễ đại biểu cho đức. Đức phải áp dụng trong cuộc sống hàng ngày, 

chúng ta phải sống như thế nào, phải xử sự, đối người, tiếp vật như thế nào. Cho nên 

“đễ” đại biểu cho sư đạo, tôn sư trọng đạo, không làm ngược lại lời giáo huấn của lão 

sư.  Con  người  không  thể  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  không  thể  nghịch  thầy  phản  đạo.  Bất 

hiếu với cha mẹ, nghịch thầy phản đạo, cái tội này nặng vô cùng. 

Những năm gần đây, đại khái là trong hai năm gần đây, có rất nhiều nơi phản đối bản 

hội  tập  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  của  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư,  lên  tiếng  phản  đối  rất  nhiều, 

thậm chí ở trên mặt báo, tạp chí cũng có. Một số đồng tu mang báo đến cho tôi xem. 

Tôi  nói,  chúng  ta  vẫn  là  phải  tuân  theo, họ  có  phản  đối  bản  hội  tập,  mọi  người  trên 

toàn thế giới đều phản đối, tôi vẫn cứ sử dụng bản hội tập này. Nguyên nhân là gì? Do 

lão sư của tôi truyền cho tôi, nếu như tôi vứt bỏ đi, họ sẽ lập tức chụp lên cho tôi chiếc 

mũ nghịch thầy phản đạo, cái tội này nặng vô cùng, tôi không thể bị mắc cái bẫy này. 

Điều này là không thể. 

Bản hội tập này đã lưu thông trên toàn thế giới cũng đã mười mấy năm rồi. Từ bản hội 

tập này  mọi  người đạt  được  lợi ích  rất  là nhiều. Chư vị đồng tu  chúng ta  ở nơi  đây, 

mọi  người  đều  đã  tận  mắt  nhìn  thấy  lão  Lâm  Trưởng  của  chúng  ta  -  lão  cư  sĩ  Trần 

Quang  Biệt,  chính  ông  nghe  tôi  giảng  bản  hội  tập  này,  ông  mỗi  ngày  nghe  8  tiếng 

đồng hồ. Sau khi nghe xong, ông liền đi niệm A Di Đà Phật, ông ấy thật sự đã vãng 

sanh rồi. Sự vãng sanh này của ông là có chứng minh. Ở trong Niệm Phật Đường, bạn 

thấy oán thân trái chủ của ông ấy dựa vào thân của cư sĩ Đỗ Mỹ Tuyền (không biết cư 

sĩ Đỗ Mỹ Tuyền hôm nay có đến đây không) nói cho biết, những vị oán thân trái chủ 

này đã nhìn thấy lão Lâm Trưởng niệm Phật vãng sanh rồi, họ rất là hoan hỷ, không 

đến gây phiền phức nữa. Họ đến Cư Sĩ Lâm, thần hộ pháp của Cư Sĩ Lâm không cản 

trở họ, để cho họ đi vào. Họ nói chúng tôi đến đây không phải là để quấy rối, chúng tôi 

- 305 - 

đến đây là để cầu quy  y và cầu được nghe Kinh. Cho nên chúng tôi truyền thọ Tam 

Quy Y cho họ, chúng tôi để cho họ đến giảng đường lầu năm để nghe Kinh. Họ nói 

ánh sáng trong giảng đường quá mạnh, họ chịu không nổi, cho nên chúng tôi mới mở 

tivi suốt 24 giờ không gián đoạn ở lầu một, lầu hai để cúng dường cho họ. Sự việc này 

mọi người chúng ta ai cũng đều biết. Đây chính là những người niệm bản hội tập này. 

Nếu như bản hội tập này thật sự có vấn đề gì thì ông làm sao vãng sanh được? Oán 

thân trái chủ của ông tại sao lại khâm phục ông đến như vậy, cung kính ông đến như 

vậy? Cho nên những người phản đối là có dụng ý riêng, điều này hiểu rất rõ ràng, rất 

minh bạch. Những người phản đối đã tạo nghiệp rất nặng. Nếu như mọi người y theo 

quyển Kinh này mà tu hành, dần dần sẽ có chút ít khế nhập, bạn nói như vậy khiến cho 

họ sanh hoài nghi đối với bản hội tập này, họ sẽ chọn bản Kinh khác. Bản Kinh khác 

so với bản hội tập này thì khó hiểu hơn, rất khó hiểu. Bản hội tập này chúng tôi đã tái 

bản 11 lần rồi, trước đây chưa có giảng tường tận, lần này thì giảng tường tận. Giảng 

một  lần  như  vậy  cũng  không  dễ  dàng.  Cho  nên  nhất  định  phải  tuân  theo  lời  của  cổ 

Thánh tiên Hiền, lão sư dạy cho chúng ta, đối xử với chúng ta, xem chúng ta như là 

con cái vậy, thì làm sao mà hại chúng ta, làm sao mà gạt chúng ta chứ? Ngài lúc nào 

cũng muốn đem những điều hay, thù thắng nhất của cả cuộc đời để dạy cho chúng ta, 

chúng ta phải biết cảm ân, phải học tập cho tốt, phải đem chúng phổ biến rộng rãi. 

Tôi cũng sợ mọi người có hoài nghi, cho nên đem chín loại bản Kinh cả thảy đều in ra 

cúng dường  một  lượt cho đại  chúng. Chính  bản  thân  các  bạn  có  thể  nhìn  thấy. Năm 

loại  bản  dịch  gốc,  ba  loại  là  hội  tập,  một  loại  là  hiệu  đính,  tổng  cộng  có  chín  loại, 

chính bản thân các bạn có thể xem, có thể lựa chọn, thích sử dụng bản Kinh nào thì sử 

dụng bản Kinh đó, không cần phải bài xích, càng không thể hủy báng. 

Kinh văn: “Vĩnh bất thoái ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm”. 

Câu này là tâm vô thượng Bồ Đề vĩnh viễn không thoái chuyển, đây chính là sự viên 

mãn trong tam bất thoái. Pháp môn Tịnh Độ thù thắng hơn tất cả, nên thường được nói 

là viên chứng tam bất thoái. Những ai viên chứng tam bất thoái? Những người chỉ cần 

niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ thì chứng tam bất thoái. Đây là  pháp môn hy hữu thù 

thắng  hơn  tất  cả.  Xác  thực  là  trong  tất  cả  Kinh  điển  Đại  Thừa,  chúng  ta  chẳng  tìm 

thấy. Trong mười phương tất cả sát độ chư Phật, Thế Tôn cũng không có nhắc đến, chỉ 

có Thế giới Tây Phương Cực Lạc là đặc biệt. Chúng ta ngày nay niệm Phật vãng sanh, 

bản thân mình nhất định phải biết, đây là sự việc trọng đại nhất. Cái cơ hội này, ngay 

trong  bài  kệ  khai  Kinh  đã  có  nói:  “Bá  thiên  vạn  kiếp  nan  tao  ngộ” ;  Cư  sĩ  Bành  Tế 

Thanh có nói:  “Từ vô lượng kiếp đến nay, một ngày hy hữu khó gặp” . Chúng ta đã gặp 

được rồi, vấn đề là bạn phải biết chân tướng sự thật thì bạn mới biết trân quý, bạn mới 

biết xem sự việc này là quý giá bậc nhất. Gặp được cái duyên này, hay nói cách khác, 

cuộc đời này của bạn sẽ thoát được sáu nẻo luân hồi. Không những là thoát khỏi sáu 

nẻo luân hồi, cuộc đời này của bạn có thể viên chứng vô thượng Bồ Đề. Cơ hội này đi 

tìm ở đâu? 

- 306 - 

Các vị pháp sư trẻ tuổi phát tâm học giáo là rất tốt, khó có được, nhưng thực tại mà 

nói, không bằng niệm Phật. Quả nhiên đóng cửa lại niệm Phật, trong ba năm bạn có 

thể thấy A Di Đà Phật, bạn đi làm Phật rồi, bạn học giáo 30 năm chưa hẳn có thể có 

thành  tựu.  Tôi  nói  với  bạn  lời  chân  thật,  đây  là  sự  thật.  Nếu  như  thật  sự  muốn  học 

giáo, bạn nên niệm Phật ba năm hoặc niệm Phật năm năm, sau đó quay lại học giáo, 

điều này hoàn toàn sẽ khác. Tại sao vậy? Bạn được Tam Bảo gia trì, bạn học một năm 

bằng hiện nay phải học mười năm, công lực vẫn là vượt trội hơn. Bạn nói xem, tại sao 

vậy?  Tôi  nói  cho  bạn  biết,  tâm  bạn  đã  định  rồi,  thời  gian  ba  năm  trong  Niệm  Phật 

Đường,  bạn  đã  có  nền  tảng  của  giới  định  huệ  rồi,  bạn  quay  lại  học  giáo  thì  sẽ  khác 

hẳn, bạn có gốc rễ rồi. Bạn hiện giờ không có giới định huệ, học giáo chỉ là khởi vọng 

tưởng, đây không phải là khai trí huệ mà là khởi vọng tưởng thì làm sao có được thành 

tựu? Trên giảng đài học giảng Kinh, cách này thì không khó. Thành thật mà nói, khi 

tôi ở trên giảng đài học giảng Kinh với Lão Sư Lý chỉ có một tuần là biết rồi, không 

khó. Khó là ở chỗ nào? Khó ở chỗ đức hạnh, khó là ở chỗ ngộ. Mở Kinh điển ra, tôi 

thường  nói,  trong  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  chứa  vô  lượng  nghĩa,  bạn  có  thể  nhìn  ra 

không? Tại sao bạn không nhìn ra được? Phiền não bao phủ tâm bạn, cho nên dạy bạn 

niệm Phật ba năm là để đoạn phiền não. Ba năm nên chăm chỉ niệm Phật, ít nhất cũng 

phải niệm Phật công phu thành phiến, đây là tiêu chuẩn thấp nhất. Nếu như không thể 

đạt được công phu thành phiến, bạn chưa đạt tiêu chuẩn. 

Công phu thành phiến là như thế nào? Nhị lục thời, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, 

ngoài A Di Đà Phật ra chẳng có điều gì khác, đây gọi là công phu thành phiến. Nếu 

như vẫn còn vọng tưởng, vẫn có tạp niệm, vẫn còn nhân ngã thị phi, vẫn còn tham sân 

si mạn, bạn chưa đạt thành phiến. Sau khi công phu thành phiến, xin nói với bạn, là 

bạn có thể vãng sanh. Tịnh Tông thường hay nói ba bậc chín phẩm, ba thượng phẩm 

của công phu thành phiến thì có thể tự tại vãng sanh, đó chính là muốn đi lúc nào thì 

đi ngay lúc đó, muốn ở lại mấy năm cũng không thành vấn đề, sanh tử tự tại. Cho nên 

sanh tử tự tại không phải là công phu cao, công phu thành phiến thì được rồi. Vào lúc 

đó thì bạn có thể vãng sanh được, bạn nắm chắc việc vãnh sanh rồi. Nếu bạn phát khởi 

tâm từ bi, bạn tiếp tục nghiên cứu giáo lý để tiếp tục giáo hóa chúng sanh, điều này có 

thể.  “Sở tác dĩ biện, bất thọ hậu hữu” , bạn được tự tại rồi, bất kỳ loại tai nạn nào ở thế 

gian này cũng chẳng liên can đến bạn. Tại sao vậy? Bạn muốn lúc nào đi về Thế giới 

Cực Lạc thì đi lúc đó, cho dù bom nguyên tử có rớt xuống trước mặt, bạn ở đó nhìn 

khói lửa mà chẳng có một chút sợ hãi, thật sự được đại tự tại. 

Chúng ta xem ở trong “Vãng Sanh Truyện”, “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”, bạn xem thử 

biết  bao  nhiêu  người  niệm  Phật  ba  năm,  năm  năm  thì  thành  tựu,  có  phải  là  những 

người đó thọ mạng chỉ còn có ba năm, năm năm hay không? Tôi không tin như vậy, có 

rất nhiều người nói với tôi về sự việc này, tôi thì chẳng tin. Vậy thì tại sao ba năm thì 

họ vãng sanh rồi? Công phu của họ đã đạt được rồi, thọ mạng vẫn còn nhưng họ chẳng 

cần,  đi  trước  thời  hạn.  Đây  là  những  chuyện  có  thật.  Điều  này  phải  nói  cho  thông. 

Phàm  là  công  phu  đến  mức độ  này, họ  muốn  đi hay  không  muốn  đi, tự bản thân họ 

- 307 - 

biết cân nhắc. Nhân tố cân nhắc chỉ có một điều, chính là pháp duyên. Bạn cùng với 

chúng  sanh  ở  thế  gian  này  vẫn  còn  nhiều  duyên  với  nhau  thì  bạn  không  nên  đi, còn 

duyên  thì  chúng sanh  hoan  hỷ  với  bạn, chúng  sanh  nghe  lời bạn, bạn dạy  cho họ dễ 

dàng, vậy  là  mang được  nhiều người về Thế  giới  Cực  Lạc.  Sự việc là như vậy. Nếu 

như nghĩ  không  còn  pháp  duyên  nữa,  không  có  pháp  duyên,  bạn  có  khuyên  như  thế 

nào thì cũng chẳng ai nghe, vậy là mình có thể đi được rồi. Cho nên họ không phải là 

suy nghĩ điều gì khác, mà chỉ là suy nghĩ về vấn đề pháp duyên này. Còn duyên thì ở, 

hết duyên  thì đi, sanh  tử tự  tại, không  phải  suy  nghĩ về danh vọng  lợi dưỡng, người 

thân quyến thuộc. Việc này thì không phải suy nghĩ, đều phải buông xuống. 

Đương nhiên chúng ta cùng với tất cả chúng sanh đều có duyên, nhưng mà duyên cũng 

có duyên đã chín muồi và duyên chưa chín muồi. Điều mà gọi là không có duyên là 

duyên chưa chín muồi, không phải là thật sự không có duyên. Trong Phật pháp thường 

hay nói:  “Phật không độ người không có duyên” , đó chính là chưa chín muồi. Duyên 

chưa chín muồi thì trước tiên nên về Thế giới Cực Lạc để tiến tu, để học tập mà nâng 

cao cảnh giới của chính mình, đợi đến khi duyên đã chín muồi thì quay trở lại, muốn 

trở lại lúc nào thì trở lại. Đặc biệt là sau khi đến Cực Lạc Thế giới, không gian cuộc 

sống  học  tập  của  chúng  ta,  không  gian  hoạt  động  rộng  lớn  đến  biến  pháp  giới,  hư 

không giới, hết thảy tất cả sát độ chư Phật đều là không gian sinh hoạt của chúng ta. 

Duyên ở trên quả địa cầu này chưa chín muồi, nhưng duyên ở hành tinh khác đã chín 

muồi thì có thể ứng hóa đến nơi đó. Muốn dùng thân gì để độ thì hiện ra thân đó để độ, 

cần  phải  dùng  cách  gì  để  giáo hóa  cho họ  thì  dùng  cách  đó  để  giáo  hóa, thân tướng 

không có nhất định, thuyết pháp cũng không có nhất định, không có định pháp để nói, 

chỉ  là  khế  cơ  khế  lý.  Dùng  tiêu  chuẩn  tuyệt  đối  của  chúng  ta  để  mà  nói,  tuyệt  đối 

không đi ngược lại với pháp tánh, không đi ngược lại với tánh đức, như vậy  mới có 

được  thành  tựu viên mãn  chân  thật.  Thành  tựu  này  chính là lợi  ích  cho tất cả  chúng 

sanh. 

Tốt rồi, hôm nay thì gian đã hết rồi, chúng ta chỉ giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật! 



Tập 293 

Đề mục là  “Vãng Sanh Thắng Lạc” . Chúng ta xem đoạn thứ nhất. 

Kinh văn: “Thập phương thế giới, chư vãng sanh giả, giai ư thất bảo trì liên hoa 

trung, tự nhiên hóa sanh, tất thọ thanh hư chi thân, vô cực chi thể ”. 

Đoạn  Kinh  văn  này  chính  là  nói  việc  thực  tiễn  nguyện  thứ  24  trong  48  lời  nguyện: 

“Nguyện Liên Hoa Hóa Sanh”. Có thể thấy được hoằng nguyện đã phát trong nhân địa 

của A Di Đà Phật ở trong quả địa đều có thể thực hiện được, không có nguyện nào là 

hư nguyện. Nói đến chỗ phát nguyện này cũng giống như người thế gian nói lập chí. 

Cổ nhân thường nói, nếu con người không có chí thì trong cuộc đời này của họ không 

- 308 - 

có phương hướng mục tiêu để mà nỗ lực, hay nói cách khác, trong cuộc đời này của 

họ, bất luận việc gì cũng không thể thành tựu. Phật pháp cũng là như vậy, Phật pháp 

mà không có nguyện thì việc tu học của chúng ta rất là mù mờ, không biết làm thế nào 

cho đúng, cho dù dụng công và nỗ lực rất nhiều, tinh tấn nhưng mà tinh tấn không có 

phương  hướng,  không  có  mục  tiêu,  cuối  cùng  là  đi  đường  nào  chính  bản  thân  mình 

cũng không biết. Trong số các đồng tu học Phật, đích thật là cũng có không ít những 

trường hợp như vậy. 

Tại sao lại xảy ra những sự việc này? Chúng ta nhất định phải hiểu, Phật pháp là giáo 

dục. Nền giáo dục của thế gian như Nho Gia chỉ nói có một đời, nhưng mà nói rất là 

triệt để, bắt đầu từ thai giáo mãi cho đến già chết, an táng người mất theo lễ, cúng giỗ 

thành  tâm, đây  là  sự giáo dục một  đời. Còn phạm  vi  giáo dục  của  Phật  pháp  thì lớn 

hơn, Phật giáo thì nói ba đời: đời hiện tại, đời quá khứ và đời vị lai. Quá khứ còn có 

quá khứ, quá khứ vô thủy; vị lai vẫn còn có vị lai, vị lai vô chung. Cho nên phạm vi 

giáo học của Phật pháp vô cùng sâu rộng, có thể nói là không có bờ mé; cổ Đại đức 

thường nói  “sâu không thấy đáy, rộng không bờ bến” , điều này xác thực là như vậy. 

Càng khiến cho người ta kinh ngạc, kết luận cuối cùng của sự sâu rộng này đều là quy 

về với chính bản thân mình, là quay về với tự tánh, tự tánh mới thật sự là chính mình. 

Điều này khiến cho chúng ta vô cùng kinh ngạc. Lòng tin của chúng ta không kiên cố, 

nguyện không tha thiết, hành không chân thật, vì những điều này mà chúng ta phải tỉ 

mỉ mà quan sát, nguyên nhân ở chỗ nào? Nguyên nhân là ở chỗ đối với lời giáo huấn 

của Phật vẫn còn hiểu quá ít, thực tại chẳng khác gì so với pháp thế gian, vì đọc sách 

quá  ít,  sự  hiểu  biết  còn  giới  hạn,  cho  nên  thường  làm  cho  tín  tâm  bị  dao  động.  Nếu 

chúng  ta  đọc  được  nhiều,  tự  mình  sẽ  có  trí  huệ  phân  biệt, thì  tín  nguyện  của  bạn  sẽ 

không bị cảnh giới bên ngoài làm ảnh hưởng. 

Kinh điển của Phật giáo được phiên dịch từ Phạn văn của Ấn Độ, cho nên thành phần 

tri thức trẻ tuổi sanh lòng hoài nghi về điều này. Lúc tôi còn trẻ khi vừa tiếp xúc với 

Phật Giáo cũng có hoài nghi, sự hoài nghi rất là tự nhiên. Tại sao lại có sự hoài nghi 

này? Năm xưa ở Đài Loan có tờ “Nhật Báo Đài Loan” có đăng một phụ bản tên là “Cổ 

Kim  Văn  Tuyển”,  mỗi  tuần  đăng  một  lần  bài  cổ  văn  có  phiên  dịch,  dùng  văn  bạch 

thoại để phiên dịch, cũng có chú giải, chú giải cũng rất hay. Phần văn dịch bạch thoại 

đó chúng tôi đem bản gốc tỉ mỉ mà đối chiếu thì có vấn đề, bản cổ văn dịch thành văn 

bạch thoại cũng có vấn đề, vậy Phạn văn dịch thành Trung văn làm sao mà không có 

vấn đề được chứ? Cho nên chúng tôi liền nghĩ tại sao không đi tìm bản nguyên văn để 

đọc mà lại đọc bản đã phiên dịch này? Vấn đề này đích thực đã tồn tại trong tâm tôi 

nhiều năm. Có một lần, tôi đem điều nghi vấn này thưa với lão sư Phương Đông Mỹ, 

lão sư trả lời thì tôi mới hiểu. Lão sư là một học giả, không phải là một Phật giáo đồ, 

lão sư hoàn toàn dùng học thuật để giải đáp cho tôi. 

Lão sư nói, năm xưa các vị cao Tăng, Đại đức dịch Kinh, ở trong dịch trường, cư sĩ tại 

gia cũng có nhiều, hầu như là những nhà đại văn học bậc nhất trong nền lịch sử Trung 

Quốc  cũng  đã  từng  tham  gia  công  việc  dịch  Kinh  này.  Lão  sư  nói  từ  Phạn  văn  dịch 

- 309 - 

thành Trung văn không những ý nghĩa chắc chắn không có sai lầm, mà trong văn tự 

Hoa văn còn hoàn mỹ, còn hay hơn so với Phạn văn, có nghĩa là đọc Kinh Phật thì đọc 

bản Trung văn là đủ rồi, không cần đọc bản Phạn văn. Lão sư còn nói với chúng tôi, 

người Trung Quốc xưa có lòng tự tin rất mạnh, không giống như người Trung Quốc 

hiện nay, lòng tự  tin  đã hoàn toàn  mất  hết  rồi, cho nên  mới  chịu nhiều khổ nạn  như 

vậy. Thế là số Kinh điển nguyên bản tiếng Phạn được truyền từ Ấn Độ sang nhiều như 

vậy  bây giờ  cũng  không  còn  nữa,  tìm  khắp  nơi  ở  Trung  Quốc cũng  tìm  không  thấy. 

Theo sự hiểu biết thông thường của chúng ta mà nói, số Kinh điển nguyên bản tiếng 

Phạn này phải nên bảo tồn lại, tại sao lại không cần? Lão sư Phương giải thích điều 

này cho chúng tôi nghe. Sau khi chúng tôi nghe rồi, cảm thấy cũng rất có lý. 

Sau này tôi thân cận với lão sư Lý, tôi cũng đem sự việc này mà thưa với Ngài. Lão sư 

Lý  là  một  vị  học  Phật  lâu  năm,  Ngài  cũng  đã  từng  thân  cận  với  Đại  Sư  Ấn  Quang, 

pháp môn Tịnh Độ này là do Ấn Tổ truyền lại cho Ngài. Ngài nói với tôi, điều này ở 

trong Phật pháp có nói, trong những vị Tam Tạng Pháp sư chuyên làm công việc phiên 

dịch ngày xưa cũng có rất nhiều vị là cổ Phật tái lai hoặc là Pháp Thân Bồ Tát tái lai, 

vậy thì có sai lầm sao được? Muốn lấy thân gì để độ thì các Ngài liền hiện thân đó, 

cho nên khi đến Trung Quốc thì các Ngài hiện thân Tam Tạng Pháp sư, hoặc là hiện 

thân cư sĩ trưởng giả. Các Ngài không để lộ thân phận nên chúng ta không biết. Lão sư 

Lý  giải  thích  điều  này  đích  thực  là  làm  cho  lòng  tin  của  chúng  tôi  đối  với  bản  dịch 

Trung  văn  càng  thêm  vững  chắc,  từ  đó  về  sau  chúng  tôi  cũng  không  còn  hoài  nghi 

nữa. Không những các vị Pháp sư dịch Kinh này là người tái lai, mà những vị chú giải 

Kinh văn này cũng không phải là người thông thường, các Ngài đều là người tu hành 

chứng quả. Người thông thường thì không thể, người thông thường thì  “nguyện hiểu 

 Như Lai chân thật nghĩa” . Điều này lão sư Lý nói, ý nghĩa của ta bạn cũng không hiểu 

thì làm  sao bạn hiểu được ý  của  Như Lai.  Thời xưa, thực tại mà  nói, chúng sanh có 

phước báo lớn, thiện căn sâu dày, trong cuộc sống hàng ngày không rời khỏi đạo đức, 

đây là năng cảm, cho nên cảm ứng với Phật Bồ Tát, cảm ứng với Thanh Văn, Duyên 

Giác ứng hóa đến thế gian này. Không nhất định là hiện thân gì, các Ngài hiện thân ở 

cõi thế gian này rất nhiều để giảng Kinh, chú giải Kinh, cho nên các vị chú giải Kinh, 

giảng Kinh đều không phải là người thông thường, các Ngài có tu có chứng. Không có 

tu chứng thì không thể giảng Kinh. 

Phật pháp lưu truyền đến ngày nay, chúng sanh phước mỏng, điều này bản thân chúng 

ta phải thừa nhận. Vì sao chúng ta phước mỏng? Vì chúng ta đã quên mất đạo đức rồi. 

Người thời xưa thực hành đạo đức, trong cả cuộc đời của họ đều hành đạo đức. Ngày 

nay đạo đức chúng ta không còn nữa. Ngày nay chúng ta thực hành điều gì? Là vọng 

tưởng phiền não tập khí, chúng ta thì sống qua ngày trong những thứ này. Vọng tưởng, 

phiền não, tập khí này cũng có cảm, những cái này thì ứng được điều gì? Là ứng với 

yêu ma quỷ quái. Cho nên nếu như chúng ta đã thâm nhập được chút ít đối với Phật 

pháp, chúng ta tỉ  mỉ  mà  quan sát  xã hội hiện nay, đặc  biệt  là  lối sống  của  lớp thanh 

niên, họ thích mặc trên người loại quần áo có hoa văn, bạn hãy nhìn thử đó có phải là 

- 310 - 

ma quỷ hay không? Bất luận là âm nhạc, ca kịch, múa hát, những người lớn tuổi thì 

không muốn xem. Những điều này không cần nói với chúng tôi. Chúng tôi ở Úc Châu 

có thấy những người già ở Úc Châu đều cũng không muốn xem, họ cũng có ác cảm 

với việc này, họ chỉ thích những ca khúc cổ điển và nghệ thuật ngày xưa. Đích thực 

đây là chuyện hợp lý của những người có cùng sở thích. Đây là nói về việc cảm không 

tốt, đương nhiên là có ứng cũng không tốt. 

Nhưng suy cho cùng ở trong thời đại này vẫn còn những người có thiện căn sâu dày, là 

những người nào vậy? Chúng tôi hiện đang ở đây giảng Kinh, các vị đến đây để nghe 

thì  các vị  là những  người  có thiện  căn  sâu  dày. Quý vị nhìn  xem  những  nhà  ở xung 

quanh đây, họ ở nhà xem truyền hình, họ chẳng muốn đến đây để nghe Kinh. Các vị ở 

xa mà vẫn đến, còn họ ở cách một bức tường mà vẫn không đến. Vẫn có những người 

có thiện căn nhiều như vậy. Tuy nhiên, họ lại bị xã hội này làm ô nhiễm, nhưng vẫn có 

thể hồi đầu, vẫn có chút ít giác ngộ. Điều này thì không dễ. Tôi thấy các bạn nhỏ, mỗi 

ngày  nhìn  thấy  các  bạn  nhỏ, nghe  nói  các  bạn  đã  học  thuộc  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

mỗi  ngày  đều  mời  cha  mẹ  phải  đến  nghe  Kinh,  không  nên  xem  truyền  hình.  Những 

bạn nhỏ này ở rất nhiều địa phương chúng tôi đều đã gặp qua. Tôi ở Hồng Kông cũng 

nhìn thấy, ở Thẩm Quyến cũng nhìn thấy. Chúng tôi nghĩ rằng nếu như tương lai các 

bạn nhỏ dần dần lớn lên mà không bị tập tục của xã hội làm nhiễm ô, thì người này là 

Bồ Tát tái lai chứ không phải là người thông thường. Người thông thường làm gì mà 

có thể làm được. Phải khéo bồi dưỡng cho các em, phải khéo dẫn dắt các em, tương lai 

các em thật sự có thể cứu vãn thế giới này, khiến cho chánh pháp tồn tại lâu dài, lợi 

ích cho tất cả chúng sanh. Đây là chuyện của người đời nay. Chúng ta nhìn thấy các 

cháu được như vậy thì trong lòng rất vui, thế giới này không đến nỗi có ngày tàn, vẫn 

còn có một chút ánh sáng. 

Nhưng mà tai nạn, chúng ta cũng phải có sự chuẩn bị. Tai nạn chắc chắn là có. Hôm 

nay chúng tôi có đọc trong một tài liệu, xem được một phần,  cũng là do đồng tu trong 

học viện của chúng ta mang đến, họ lấy từ trên mạng internet xuống. Ở Mỹ có một con 

cá chép rất lớn, cân nặng khoảng 9kg, trước khi bị giết nó có nói chuyện. Tin tức này 

đã được truyền khắp thế giới rồi. Nó nói tiếng Hebrew, rất ít người hiểu được. Nó nói 

điều gì? Thế giới này sắp đến ngày tận thế rồi, nhân quả của người nào thì người đó 

phải chịu. Kết quả là con cá vẫn bị người ta giết, bị người ta ăn thịt, nhưng mà cái tin 

này đã được truyền khắp thế giới rồi. Câu chuyện này xảy ra trong năm nay, ở New 

York  nước  Mỹ.  Cho  nên  rất  là  nhiều  những  tin  tức  như thế  này  từ  các  phương  diện 

truyền đến, đều là nói về tai nạn. 

Các  đồng  tu  học  Phật  chúng  ta  hãy  bình  tĩnh  mà  quan  sát,  không  phải  chúng  ta  hùa 

theo mê tín, đó là điều sai lầm. Chúng ta từ trên nhân quả mà quan sát, hiện nay trong 

xã  hội  này, người  tạo  tác ác  nghiệp quá nhiều, lực  lượng  của  ác  nghiệp  này  quá lớn 

quá lớn. Ác nghiệp đã cảm thì đương nhiên có tai nạn, là thiên tai nhân họa. Nhân họa 

chính  là  chiến  tranh.  Hiện  nay  nếu  như  xảy  ra  chiến  tranh  thì  thật  là  khủng  khiếp, 

không những là vũ khí hạt nhân mà còn có vũ khí hóa học, giết người không phải là 

- 311 - 

mấy người, mấy chục người, hiện nay giết người là tính đến số triệu, là chiến tranh có 

tính hủy diệt, thật sự là vô cùng đáng sợ. Cho nên trong thế gian này cũng có không ít 

người  có  lý  tưởng  và  lòng  nhân  đức,  họ  tận  lòng  nghĩ  cách  ngăn  chặn  đại  chiến  thế 

giới lần thứ ba xảy ra. Bản thân chúng ta là tín đồ Phật giáo không cần lo chuyện này, 

nên  chăm  chỉ  tu  hành  cho  tốt,  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nhưng  nhìn  thấy  chuyện  này  quá 

nghiêm trọng, quá đáng sợ, nếu chúng ta có cơ hội thì cũng nên tận hết sức của mình 

hóa  giải,  không  nên  từ  chối.  Cho  nên  hôm  nay  chúng  tôi  phải  giảng  cho  xong  đoạn 

Kinh này, ngày mốt tôi đi Thái Lan để tham gia Hội nghị Hòa bình do Liên Hiệp Quốc 

tổ chức trong năm ngày. Nếu không phải là Hội nghị Hòa bình Thế giới, không phải là 

đoàn kết chủng tộc, đoàn kết tôn giáo thì tôi sẽ không tham gia, vì tôi không có nhiều 

thời gian như vậy. Việc này thật sự có thể giúp thế giới hòa bình nên phải tận lực mà 

làm. 

Ở chỗ này phần Kinh văn nói với chúng ta: “Thập  phương  thế  giới  chư  vãng  sanh 

 giả”  chính là người vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thật là quá nhiều, cho 

nên đối với Cực Lạc Thế giới chúng ta phải biết, thật rõ ràng, đặc biệt là ở trong Kinh 

Thế Tôn tán thán A Di Đà Phật. Thế Tôn tán thán A Di Đà Phật, mười phương tất cả 

chư Phật Như Lai đều tán thán A Di Đà Phật. Câu này vô cùng quan trọng. Ngài tán 

thán A Di Đà Phật là  “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương” , là tương ưng với 

những người vãng sanh từ mười phương thế giới. Tất cả chư Phật đều tán thán A Di 

Đà Phật, vậy cách tán thán của tất cả chư Phật như thế nào? Chính là giảng ba Kinh 

Tịnh  Độ  giới  thiệu  cho  mọi  người,  khuyên  mọi  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Cực  Lạc 

Thế giới. Cho nên những người sanh về Cực Lạc Thế giới là từ mười phương thế giới 

đến,  dân  số  thật  là  quá  nhiều.  Điều  này  cũng  khiến  chúng  ta  sanh  lòng  hoài  nghi, 

những người từ mười phương thế giới đều dồn về Cực Lạc Thế giới, vậy Cực Lạc Thế 

giới có bị chật hết chỗ không? 

Thế giới này của chúng ta, sau khi đại chiến thứ hai, dân số trên thế giới đại khái là 

tăng thêm một phần. Lấy Trung Quốc mà nói, sau khi kháng chiến kết thúc thì dân số 

của Trung Quốc là 450 triệu, nghe nói hiện nay dân số của Trung Quốc đã vượt hơn 

một tỷ ba trăm triệu người. Những quốc gia khác trên thế giới, sự thật những quốc gia 

được gọi là dân chủ tân tiến thì họ khống chế được sự gia tăng dân số, dân số có gia 

tăng nhưng cũng không có tăng nhanh như vậy, như dân số của nước Mỹ vẫn chưa đến 

ba trăm triệu người. Nhưng điều này cũng có phiền phức, nếu số dân quá ít, sự sanh 

sản quá thấp, trẻ em thì quá ít, người già thì lại nhiều, điều này cũng làm cho xã hội 

sanh  ra  vấn đề. Hiện nay  chúng ta cảm  thấy  dân  số  là  quá nhiều, nếu đi  du lịch đến 

Trung Quốc, Trung Quốc thật sự là núi non hữu tình rất đẹp, tìm khắp cả thế giới cũng 

tìm không thấy, nhưng mà dân số quá nhiều, khiến cho khách du lịch giảm đi nhiều. 

Cho  nên  chúng  ta  nghĩ  rằng  dân  số  trên  quả  địa  cầu  này  tràn ngập, vậy  thì  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc có giống như vậy không? 

Chúng ta nghĩ sai rồi. Tây Phương Thế giới là pháp tánh độ, thế giới này của chúng ta 

là pháp tướng độ, điều này là do tất cả chúng sanh chấp tướng. Pháp tướng độ có giới 

- 312 - 

hạn,  nó  có  lớn  có  nhỏ,  pháp  tánh  độ  thì  không  có  lớn  nhỏ,  cho  nên  chúng  sanh  có 

nhiều hơn nữa, họ vẫn cảm thấy rất là thoải mái, tuyệt đối là không có hiện tượng chật 

chội. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” quyển thứ 40, ở 

phẩm cuối cùng là “Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Nhập Cảnh Giới Giải Thoát Không 

Thể Nghĩ Bàn”. Cảnh giới giải thoát không thể nghĩ bàn chính là pháp tánh độ. Những 

người ở trong cảnh giới đó ai cũng đã minh tâm kiến tánh. Sau khi kiến tánh thì không 

có lớn nhỏ, không có sanh diệt, không sanh không diệt, không đến không đi. Bất luận 

là chúng sanh ở thế giới nào đều cầu Phật Bồ Tát, đây chính là có cảm, Phật Bồ Tát có 

ứng, không có đến đi. Vậy Phật Bồ Tát ở đâu? Ở ngay trước mặt. Điều này chúng ta 

cảm thấy rất lỳ lạ. Thật ra nếu bạn đã thông đã hiểu rõ ràng đạo lý này thì bạn liền biết 

được nó vốn là như vậy. 

A Di Đà Phật Ngài kiến tạo ra Thế giới Cực Lạc không phải dựa vào sự tưởng tượng. 

Chúng ta đã đọc qua phần trước, thấy được Ngài đã tham phỏng hai trăm mười ức cõi 

nước Phật. Hai trăm mười ức đó không phải là con số, nếu là con số thì hai trăm mười 

ức cõi nước Phật không phải là nhiều, nó chỉ là biểu pháp. Ở trong bộ Kinh này, Tông, 

Giáo, Hiển, Mật cả thảy đều có đủ, cho nên nó là một. Không nên xem bộ Kinh này 

phân lượng không nhiều, trong Phật pháp nói bộ Kinh này thật sự là đại Kinh, vì có đủ 

tất cả Đại thừa, Tiểu thừa, Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, trong bộ Kinh này 

giáo nghĩa cả thảy đều có đủ. Hai trăm mười ức này là thuộc về Mật giáo, trong Mật 

giáo thì tiêu biểu cho đại viên mãn. Hay nói cách khác, Ngài đã đi tham phỏng tận hư 

không khắp pháp giới, không bỏ sót một sát độ nào. Ngài lấy điều hay, bỏ điều xấu để 

kiến tạo Thế giới Cực Lạc. Chúng ta nghe rồi thì trong lòng rất vui mừng, không phải 

A Di Đà Phật chỉ dựa vào sự tưởng tượng. 

Trong tất cả các thế giới, rất nhiều thế giới điều phiền phức nhất chính là tình chấp. 

Cái tình chấp này rất khó đoạn, điều này thì chính bản thân chúng ta cảm nhận được. 

Bạn đến cõi này, thông thường chúng ta nói là đầu thai, bạn có cha mẹ, bạn có anh chị 

em, đều là thân nhân của bạn, từ nhỏ đến lớn, tình thân rất khó phân ly. Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc A Di Đà Phật đã nhìn thấy được điều này rất là phiền phức, cho nên 

ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc chúng ta được sanh ra từ đâu? Sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc,  ở nơi  đó thì không có cha  mẹ, chúng ta được  sanh  ở đâu?  Sanh  ở 

trong  hoa  sen,  liên  hoa  hóa  sanh,  đều  ở  trong  hoa  sen  của  ao  bảy  báu  tự  nhiên  hóa 

sanh. Cách  này  của  A Di  Đà Phật  vô  cùng  cao  minh, khiến  cho bạn  ở  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc không có bận bịu về mối thâm tình này, tâm của bạn sẽ thanh tịnh. 

Tâm của bạn cũng được bình đẳng, người người đều là liên hoa hóa sanh. 

Chúng ta phải chú trọng hai chữ  “tự nhiên”  này,  “tự nhiên hóa sanh” . Sanh đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, khi đã là tự nhiên hóa sanh thì nhất định là không có quá 

trình  từ  nhỏ  đến  lớn.  Nếu  có  quá  trình  từ  nhỏ  đến  lớn  thì  có  sanh  diệt  rồi.  Cho  nên 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì hình dạng như thế nào? Thì giống như A 

Di Đà Phật vậy. Thế giới đó là thế giới bình đẳng. 

- 313 - 

Thông thường chúng ta vẽ Tây Phương Thế giới biến tướng đồ nhất định vẽ hình A Di 

Đà Phật thì rất lớn, Bồ Tát Quán Thế Âm thì nhỏ hơn một chút, còn người vãng sanh 

thì càng nhỏ hơn nữa. Đây là cái gì? Đây là tình chấp của chúng ta, trên thực tế không 

phải như vậy. Trên thực tế, khi đến Thế giới Tây Phương là hoàn toàn tương đồng. Tại 

sao vậy? Vì Phật hiểu rõ, những người trong thế gian này của chúng ta bởi vì tướng 

mạo khác nhau nên tâm không bình đẳng. Nhất định là như vậy. Người có tướng mạo 

xinh đẹp thì họ kiêu ngạo, người có tướng mạo xấu thì họ tự ti mặc cảm. Điều này cảm 

thấy buồn phiền. Bạn nhìn xem, A Di Đà Phật rất tuyệt vời, Ngài muốn cho phiền não 

của bạn được đoạn trừ mất. Đoạn trừ như thế nào? Là mọi người đều có tướng  mạo 

giống nhau thì vấn đề này đã được giải quyết rồi, không còn phiền não nữa, ai ai cũng 

đều được ba mươi hai tướng tốt tám mươi vẻ đẹp. Đây là thí dụ, trên thực tế là không 

phải như vậy, ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì thân có vô lượng tướng, tướng có 

vô lượng vẻ đẹp. Cho nên chúng ta đã hiểu rõ ràng tường tận rồi, làm sao mà không 

muốn đi? Chỉ mong sao được đi ngay tức khắc, trễ một ngày thì chúng ta ở nơi đây 

chịu khổ thêm một ngày, bạn nói thử xem có oan uổng hay không? Cho nên khi bạn đã 

hiểu rõ ràng tường tận rồi, lý sự đều thông rồi thì niềm tin của bạn càng vững chắc, 

như vậy thì không thể nào không đi. 

Điều kiện để vãng sanh, trong “Kinh Di Đà” nói rất đơn giản, rất rõ ràng:  “Không thể 

 có  chút  ít  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  mà  được  sanh  về  cõi  đó”.   Thiện  căn  đó 

không phải là của một đời tu, mà là thiện căn đã trồng nhiều đời nhiều kiếp trong quá 

khứ. Còn phước đức nhân duyên, đặc biệt là nhân duyên phải nhờ vào đời này. Trong 

đời này chúng ta có duyên phận gặp được Phật pháp hay không, có duyên phận gặp 

được  pháp  môn  Tịnh  Độ  hay  không,  đây  là  phước  duyên.  Người  có  phước  thì  gặp 

được. Sau khi gặp được bạn có thể tin, có thể hiểu, sự tin hiểu này chính là thiện căn 

của  bạn.  Nếu  bạn  không  có  thiện  căn  thì  khi  gặp  được  bạn  cũng  không  hiểu,  cũng 

không  tin,  nghe  giảng  thì  bạn  không  hiểu,  đây  chính  là  không  có  thiện  căn.  Sau  khi 

tiếp xúc được có thể tin có thể hiểu rồi phát nguyện vãng sanh, vậy là duyên của bạn 

đã thành thục. Đại Sư Ngẫu Ích có nói, có thể vãng sanh hay không hoàn toàn là do có 

tín  nguyện  hay  không?  Chỉ  cần  bạn  có  thể  tin,  chỉ  cần  có  thể  nguyện,  thì  bạn  được 

vãng sanh. 

Gần đây, mẹ của một vị đồng tu của chúng tôi qua đời. Người mẹ trước đây hoàn toàn 

không có niềm tin đối với Phật pháp, con gái học Phật thì bà cho là mê tín. Đến lúc 

người mẹ bị bệnh rất nặng, con gái của bà cùng với những bạn đồng tu đến bệnh viện 

để trợ niệm cho bà, bà cũng niệm theo nhưng nửa tin nửa ngờ, luôn luôn hỏi là việc 

này có thật không? Vãng sanh là có thật không? Cho nên sự trợ niệm rất là quan trọng. 

Việc hộ niệm này cũng có Pháp sư đến khai thị nhắc nhở bà cùng niệm Phật theo mọi 

người. Bà như vậy mà ra đi. Bà đi rồi nhưng bà có được vãng sanh không? Hình như 

là bà ra đi khoảng hai mươi mấy ngày thì bà nhập vào thân của nhà ngoại cảm, bà nói 

là Phật pháp quá hay, bà yêu cầu nghe Kinh. Vậy là mọi người liền mở truyền hình và 

mở video giảng Kinh cho bà nghe. Sau khi nghe được khoảng mười mấy ngày, bà lại 

- 314 - 

nhập vào thân và nói:  “Tôi hiện nay không muốn nghe Kinh nữa, tôi muốn niệm Phật, 

 tôi muốn cầu vãng sanh, vì sao A Di Đà Phật vẫn chưa đến tiếp dẫn tôi?” . Lần cuối 

cùng khi bà nhập thân một lần nữa, bà nói với mọi người là bà đã vãng sanh rồi, hạ hạ 

phẩm vãng sanh. 

Hạ phẩm hạ sanh này là cũng khá lắm rồi. Đại Sư Ngẫu Ích có nói, chỉ cần hạ phẩm hạ 

sanh là được rồi, vì sao vậy? Vì sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, những người 

hạ phẩm hạ sanh cũng là A Duy Việt Chí Bồ Tát. Thế giới Cực Lạc khác với Tịnh Độ 

của các cõi Phật khác chính là điều này. Hạ phẩm hạ sanh của Tịnh Độ các cõi Phật 

khác muốn tu đến thượng thượng phẩm phải tốn rất nhiều công, nhưng ở Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc tất cả đều là bình đẳng. Bạn vãng sanh thì thân tướng là bình đẳng, 

tướng hảo quang minh đều là bình đẳng, trí huệ đức năng cũng là bình đẳng. Điều này 

rất là kỳ lạ. Đây là do nguyên nhân gì vậy? Là do oai thần bốn mươi tám nguyện của 

A Di Đà Phật gia trì. Cho nên, 48 nguyện này chúng ta phải hiểu. Chúng tôi giảng bộ 

Kinh này rất tường tận, cũng có giảng riêng phần 48 nguyện nữa, nhất định phải hiểu 

rõ các nguyện đều phải thực hiện. Đồng tu Tịnh tông chúng ta, Kinh văn đọc tụng cho 

khóa công phu buổi sáng là 48 lời nguyện, hy vọng là buổi sáng sớm mỗi ngày tụng 48 

lời nguyện này thì phát 48 lời nguyện, đem 48 lời nguyện của A Di Đà Phật làm thành 

bổn  nguyện  của  chính  mình.  Chúng  ta  cùng  với  A  Di  Đà  Phật  là  đồng  tâm  đồng 

nguyện đồng đức đồng hạnh thì đâu có đạo lý không thể vãng sanh. 

Chư vị đồng tu, nếu như các bạn được vãng sanh Thế giới Cực Lạc tuyệt đối không 

được hạ phẩm hạ sanh. Hạ phẩm hạ sanh là dành cho người chưa từng học Phật, trước 

đến giờ họ chưa có niềm tin, nhưng vì sao họ lại có thể tin tưởng vậy? Vì trong quá 

khứ họ đã có thiện căn sâu dày, trong đời này họ chưa gặp được duyên, lâm chung mới 

gặp được. Lúc lâm chung mới gặp được, đây là thiện căn của mỗi người sâu dày khác 

nhau. Nếu như thiện căn của mỗi người là sâu dày thì phẩm vị của họ cũng được cao. 

Do hoàn toàn không tin tưởng, nên chỉ sanh hạ phẩm hạ sanh. Đây là sự khuyến khích 

rất lớn cho chúng ta, hiện thân thuyết pháp cho chúng ta. 

Kinh văn: “Tất thọ thanh hư chi thân, vô cực chi thể”. 

 “Thanh hư” , chúng ta không có cách nào để tưởng tượng. Trong chú giải của cổ Đại 

đức có nói, ý nghĩa của thanh hư cùng với hư vô rất gần gũi. Cổ Đại đức có nói cái này 

không phải do ăn uống mà trưởng thành, cho nên gọi là hư vô; không phải là ở trong 

phạm vi già chết, nên mới gọi là vô cực. Nhưng ở trong Kinh này chúng ta nhìn thấy, 

người ở Tây Phương Cực Lạc Thế giới nghĩ đến y phục thì có y phục, nghĩ đến thức 

ăn  thì  có  thức  ăn,  nghĩ  đến  lúc  ăn  cơm  thì  thức  ăn  bày  ra  ở  trên  bàn;  ăn  xong  rồi, 

không muốn ăn nữa thì những thứ này liền biến mất, không còn nữa, không cần đi thu 

dọn  chén  đũa,  không  cần  phải  dọn.  Tại  sao  có  được  hiện  tượng  như  vậy?  Cái  thân 

thanh hư, cái thể vô cực có cần ăn uống không? Không cần ăn uống. Tại sao có hiện 

tượng này? Ví dụ như nói chúng ta sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, việc ăn 

uống  này  vẫn  chưa quên  được, đến  giờ  rồi  tại  sao vẫn  chưa có cơm  vậy, cái  ý  niệm 

vọng tưởng này khởi lên. Khi mà ý niệm vọng tưởng này vừa nổi lên, thật đúng là tất 

- 315 - 

cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh, thì  cả  trăm  món  thức ăn liền bày  ra  ở  trước  mặt. Vì  sao 

dùng cả trăm món vậy? Vì vua chúa thời xưa, vua chúa ăn cơm có một trăm món ăn. 

Đây là quy định của triều đình đều là phải như vậy. Hay nói cách khác, bạn sanh đến 

Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc phàm  thánh đồng cư độ thì  thức  ăn mà  bạn  muốn ăn 

cũng giống như của vua chúa vậy. Điều này nói rằng Thế giới Tây Phương Cực Lạc là 

giàu sang vô cùng. Những món ăn này vừa hiện ra thì chính mình sẽ nhớ ra, hiện giờ 

ta không ở Thế giới Ta Bà mà là ở Thế giới Cực Lạc, các món ăn này không cần nữa. 

Những thứ này không cần nữa thì nó liền biến mất, cho nên tất cả sự thọ dụng thuận 

theo ý nghĩ mà sanh ra, lúc không cần nữa thì những món ăn này liền biến mất. Cho 

nên hoàn cảnh cuộc sống như vậy chúng ta phải luôn nghĩ đến, phải luôn để ở trong 

tâm. Đây chính là nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tương lai nhất định thấy Phật. 

Chúng ta phải luôn luôn nhớ, hiện nay chúng ta đi du lịch, đi máy bay thì thuận tiện, 

nhưng  phải  mang  theo  nhiều  hành  lý.  Bạn  nói  là  quá  phiền  phức.  Ở  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc khi đi thì chẳng mang theo thứ gì, cũng chẳng cần sử dụng phương 

tiện giao thông. Nếu như thật sự muốn dùng thì phương tiện giao thông là gì? Là nhà 

của họ, là cung điện. Cung điện của họ thì giống như máy bay của chúng ta hiện nay 

vậy, nó có thể bay đi, hơn nữa tốc độ rất là nhanh, từ Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

đến quả địa cầu này của chúng ta chỉ một sát na là đến. Cho nên trước đây giảng Kinh 

tôi cũng thường nói, tôi khuyên các nhà khoa học muốn học khoa học thì nên đến Cực 

Lạc Thế giới mà học, nền khoa học ở nơi này của chúng ta quá lạc hậu, nên đến Cực 

Lạc Thế giới mà học. Trong mắt của các nhà khoa học, A Di Đà Phật là nhà khoa học 

lớn, Ngài thật sự là không gì mà không biết, không gì mà không làm được. 

Hư vô và vô cực đều là có ý nghĩa không chướng ngại, thật hiếm có. Không chướng 

ngại  chính  là  thanh  hư,  hiếm  có  chính  là  vô  cực.  Cái  thân  thể  này  có  thể  lớn  có  thể 

nhỏ, có thể hiện có thể ẩn, rất là tự tại. Họ hiện thân, chúng ta thấy Phật nói nơi ở của 

họ ở  Tây  Phương  Cực Lạc,  cung điện  mà  họ  ở  muốn  lớn  một  chút, trong  tâm  muốn 

lớn một chút thì cung điện sẽ biến lớn thêm, nếu chê nó quá lớn thì nó lại sẽ biến nhỏ 

lại một chút. Cung điện thì như vậy, cái thân này của chúng ta nhất định là cũng giống 

như vậy. Cho nên chúng ta xem truyện Tây Du Ký, thấy Tôn Ngộ Không có 72 phép 

biến hóa. Sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì cái khả năng đó của Tôn Ngộ 

Không không thể sánh được. Tôn Ngộ Không chỉ có bảy mươi hai phép biến hóa, thật 

là quá nhỏ bé. 

Sự  thật  này  trong  một  đời  này  của  chúng  ta  đích  thật  là  có  thể  đạt  được,  tại  sao  lại 

không muốn? Tại sao vẫn còn tạo nghiệp luân hồi? Vẫn còn muốn đời sau làm người? 

Khi  mà  không  làm  được  người  thì sanh vào  ba đường  ác. Cho nên bạn đã  chân thật 

hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này,  hiểu  rõ  ràng  đạo  lý  này,  đối  với  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực Lạc không  còn  hoài  nghi  nữa, chúng  ta  cần  phải  nhất  tâm  nhất  ý  trong 

một đời này nắm lấy Cực Lạc Thế giới, coi như là việc trọng đại nhất trong cuộc đời 

này của chúng ta. 

- 316 - 

Muốn về được Cực Lạc Thế giới thì thế giới này phải buông xuống, phải xả. Nếu như 

thế giới này bạn không chịu buông xuống, không chịu xả, hay nói cách khác, đến lúc 

bạn lâm chung thì bạn chẳng có cách nào để vãng sanh, vì bạn còn lo lắng, còn dính 

mắc. Những  điều  này sẽ  chướng  ngại  việc  vãng  sanh  của bạn. Như  vậy  thì  sai  hoàn 

toàn rồi. Cái thân này của chúng ta không phải là cái thân tốt, thân thể có khỏe mạnh 

một chút đi nữa cũng không chịu nổi một chút phong hàn. Còn việc ăn uống, thường là 

do  ăn  uống  mà  bị  bệnh  tật,  điều  này  rất  là  nhiều.  Cho  nên  việc  ăn  uống  không  thể 

không chú ý, đây là kiến thức cơ bản nhất. Xưa kia lão sư Lý đã nói với tôi mười mấy 

lần là không nên đến hàng quán ăn uống. Nhưng mà chúng tôi vẫn đến hàng quán ăn 

uống, tại sao vậy? Vì rất nhiều người mời chúng tôi, vậy thì phải đi. Cả cuộc đời của 

lão sư là nói về kinh nghiệm. Trong quán ăn không có vệ sinh. Ở trong các nhà hàng 

lớn  hiện  nay  sở  dĩ  giá  bán  cao, nguyên  nhân  giá  cao  là  do  đâu?  Là do  họ  chú  trọng 

việc  vệ sinh. Các quán  ăn nhỏ bán  ở bên lề đường, bạn  tỉ  mỉ  mà  quan sát, nước rửa 

chén đĩa của họ trong thùng đó không biết là bao nhiêu tô chén đã rửa ở trong thùng 

đó,  vậy  có  sạch  hay  không?  Bạn  mà  nhìn  thấy  rồi  bạn  có  dám  ăn  không?  Cho  nên 

khách sạn hiện nay, có khách sạn năm sao, khách sạn sáu sao thì không giống nhau, 

đích thực là nó xử lý tốt vô cùng, cho nên ăn uống ở đó thì giá tiền rất cao. Sự quan 

tâm của lão sư, chúng tôi có thể hiểu được. Đối với thế hệ sau lão sư rất là thương yêu, 

xem chúng tôi giống như là con của Ngài vậy, khiến cho chúng tôi vĩnh viễn mang ơn. 

Cho nên, cái thân này của chúng ta không cần. Sanh đến Cực Lạc Thế giới thì được 

cái  thân  thanh  hư,  cái  thể  vô  cực.  Cực  Lạc  Thế  giới  mọi  thứ  đều  thay  đổi.  Những 

người mới đến đó, tập khí của bản thân chưa đoạn hết, chỉ cần lúc có ý niệm xác thực 

là họ liền có sự thay đổi, dần dà phiền não tập khí hoàn toàn bị đào thải hết, đoạn hết 

sạch, lúc đó tất cả mọi thứ thay đổi là ứng theo sự cảm của chúng ta, tất cả chúng sanh 

có  cảm  thì  tự  nhiên  có  ứng.  Cho  nên  đi  đến  mười  phương  thế  giới  hiện  thân  thuyết 

pháp cũng là tự nhiên hóa sanh, nhất định là không có một chút ý niệm ở bên trong. 

Điều này chúng ta phải hiểu rõ. 

A Di Đà Phật! 



Tập 294 

Việc học Phật ngay trong hiện tiền thì phải làm, phải bắt đầu thực hành. Trong cuộc 

sống hàng ngày của chúng ta, việc xử sự đối người tiếp vật, mọi thứ đều phải xem nhẹ 

đi. Nếu xem nhẹ thì bạn sẽ ít phiền não. Cho dù quý vị học những điều này, thật sự mà 

nói, học những việc này cũng phải xem nhẹ. Xem nhẹ thì sẽ học không thành, vậy thì 

làm sao mới có thể học thành công? Là thâm nhập một môn, chọn lựa một pháp môn, 

những thứ khác thì nên buông xuống, thâm  nhập  một  môn. Thâm  nhập  một  môn  thì 

được Tam muội. Điều này người thế gian cầu học không như nhau. Thế gian cầu học 

thực tế mà nói là cầu sự hiểu biết, càng phong phú càng tốt. Việc học đạo không phải 

là  dạy  bạn  học  điều  này,  sự  hiểu  biết  càng  phong  phú  thì  không  phải  là  vọng  tưởng 

- 317 - 

càng  nhiều  hay  sao,  tạp  niệm  không  phải  là  càng  nhiều  sao?  Cho  nên  học  đạo,  mục 

đích của bạn là ở chỗ tam muội, là ở chỗ định huệ, cho nên không thể xen tạp, không 

thể học quá nhiều. Đây là một bí quyết. Nhưng người tin tưởng không nhiều, họ vẫn 

thích học rộng nghe nhiều. Sau khi học được mấy chục năm, cuối cùng họ chết trong 

sự hối hận, thật sự mà nói họ chẳng có thành tựu gì. Điều này cổ Đức có nói là do gặp 

duyên  không  đồng.  Nếu  bạn  gặp  được  lão  sư  tốt  thật  sự,  người  xưa  thường  nói: 

 “Nghiêm sư xuất cao đồ” , Lão sư mà nghiêm khắc, học trò phải nghe lời mới được, 

học trò  mà không nghe lời thì cũng chẳng có cách nào. Học trò mà chịu sự đôn đốc 

nghiêm khắc của lão sư chính là dạy cho bạn tu học một môn, chỉ trong một môn này 

thì bạn được tâm  thanh tịnh, bạn sẽ khai trí huệ, bạn mới biết cảm ân lão sư. Thật sự 

là có thu hoạch. 

Kinh văn: “Bất văn tam đồ khổ nạn chi danh, thượng vô giả thiết, hà huống thật 

khổ”. 

Câu này là “nguyện trong nước không ác đạo” trong 48 lời nguyện. Tất cả các nguyện 

của  A Di  Đà Phật đều  thực hiện được.  “Tam đồ”  là  địa  ngục, ngạ quỷ, súc  sanh. Ở 

trong  chín  pháp  giới  thì  ba  đường  này  là  khổ  nhất.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

không có ba đường ác. Không có ba đường ác thì chúng ta mới có thể thể hội được, ở 

đó  chỉ  có  hai  cõi  trời  và  người,  không  có  ba  đường  ác.  Hai  cõi  trời  và  người  này  ở 

đâu?  Ở  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Hai  cõi  trời  và  người  là  phàm,  ở  cõi  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư độ  có  Bồ  Tát, Thanh  Văn, Duyên  Giác,  mọi  người  đều  sống  chung 

với  nhau, cùng nhau học tập nên gọi  là Phàm  Thánh Đồng Cư. Vì  sao gọi  là trời  và 

người vậy? Vì phiền não chưa đoạn, chính là những người ở hai cõi trời và người từ 

phương khác đến, một phẩm phiền não cũng chưa đoạn. Thế giới Tây Phương đến cái 

tên ba đường ác cũng không được nghe. 

Ở chỗ này chúng ta phải nghĩ đến, ba đường ác là quả báo. Có quả thì có nhân. Nhân 

là gì? Nhân rất là phức tạp. Phật thường nói sự hình thành của quả báo là do vô lượng 

nhân duyên, trong vô lượng nhân duyên nhất định là có một nghiệp nhân nặng nhất, 

Phật  thường  hay  dùng  điều  này  để  dạy  cho  chúng  ta.  Nghiệp  nhân  của  ba  đường  ác 

chính  là  tam  độc  phiền  não  tham  sân  si.  Sự  chiêu  cảm  của  lòng  tham  là  đường  ngạ 

quỷ, sự chiêu cảm của sân hận là đường địa ngục, sự chiêu cảm của ngu si là đường 

súc sanh. 

Đã không có ba đường ác thì chúng ta biết những người vãng sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  đã  đoạn  được  tam  độc  phiền  não  tham  sân  si  rồi.  Làm  sao  đoạn 

được? Chúng ta ở trong thế gian này muốn đoạn tam độc phiền não thì rất khó khăn, 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc không cần đoạn nhưng tự nhiên sẽ không còn 

nữa. 

Thí dụ như nói lòng tham, chúng ta ở nơi này tại sao lại có lòng tham? Vì vật chất quá 

ít  nên  muốn  chiếm  lấy,  thế  là  lòng  tham  liền  khởi  lên.  Ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  thì  tài  nguyên  quá  phong  phú,  tất  cả  có  đầy  đủ,  vậy  bạn  còn  tham  cái  gì  chứ? 

- 318 - 

Muốn  cái  gì  thì  thứ  đó  liền  hiện  ra,  vậy  là  bạn  không  còn  tham  nữa.  Giống  như thế 

giới này của chúng ta, ở thế gian này thứ gì là quan trọng nhất đối với chúng ta? Tiền 

bạc?  Tiền  bạc  cũng  không  quan  trọng  lắm,  không  có  tiền  cũng  không  đến  nỗi  phải 

chết. Không khí là quan trọng nhất, nhưng có ai mà tham không khí không? Không khí 

mà không có trong khoảng mười phút thì mạng của bạn cũng chấm dứt rồi. Tại sao lại 

không tham cái này? Tại sao không đem không khí tích trữ lại, mang theo trên mình 

một bao? Vì có quá nhiều. Vàng bạc bảy báu ở Tây Phương Thế giới cũng giống như 

không  khí  của  chúng  ta,  vậy  bạn  có  cần  hay  không?  Vàng  bạc  ở  thế  giới  này  của 

chúng ta mọi người đều trân quý nó vô cùng, vàng ở bên đó thì dùng để đắp đường đi. 

Ở đây đá quý thì đem làm đồ trang sức trông rất là đẹp, đá quý ở Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc thì dùng làm vật liệu xây dựng, cho nên các bạn hãy nghĩ xem, có người nào 

lấy đất đá đắp đường đi đeo lên trên người hay không? Không có chuyện này. Thế giới 

Tây Phương thì bảy báu nhiều vô cùng, chẳng có ai muốn lấy, khắp nơi đều có. Trong 

Kinh nói bảy báu, từ bảy này không phải là con số mà là biểu pháp. Bảy là đại biểu 

cho sự viên mãn. Chúng ta nói bảy chính là đông - nam -   tây - bắc - trên - dưới và 

chính giữa, cho nên nó đại biểu cho sự viên mãn. Vô lượng châu báu tất cả đều có đủ, 

có thật là quá nhiều, cho nên không có người tham, lòng tham không thể khởi lên. 

Sân  giận  cũng  không  có  khởi  lên.  Tại  sao  lại  sân  giận?  Khi  gặp  phải  chuyện  không 

vừa ý, người không vừa ý thì trong tâm mới sanh lòng sân giận. Thế giới Cực Lạc thì 

luôn  vừa  ý,  không  có  cái  nào  mà  không  vừa  ý,  bạn  thấy  người,  thấy  việc,  thấy  vật, 

càng nhìn thì càng hoan hỷ, cho nên sự sân giận tự nhiên không còn nữa. Đây là chỗ 

giáo  hóa  chúng  sanh  vô  cùng  cao  minh  của  A  Di  Đà  Phật.  Ngài  là  từ  ngoại  duyên, 

khiến  cho  ngoại  duyên  ở  bên  ngoài  quyết  định  không  có  điều  xấu  ác,  nhất  định  là 

không thể lôi kéo bạn được, chủng tử tham sân si ở trong A Lại Da Thức không thể 

khởi dậy, cho nên sống lâu trong hoàn cảnh như thế này thì tam độc tự nhiên sẽ bị mất 

đi. Bạn sẽ không còn ngu si nữa, ngày ngày đều nghe giảng Kinh giảng pháp, bên cạnh 

các bạn là chư đại Bồ Tát đều giúp đỡ cho bạn tăng trưởng trí huệ. Bạn nói thử xem, 

hoàn cảnh như thế này đi tìm ở đâu? Cho nên ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì việc 

đoạn trừ tham  sân si  rất dễ  dàng. Tham  sân si  là cái gốc của phiền não, chỉ cần  nhổ 

được cái gốc này thì những thứ khác như đại tùy phiền não, tiểu tùy phiền não tự nhiên 

sẽ  không  còn  nữa.  Việc  đoạn  phiền  não  ở  cõi  này  của  chúng  ta  rất  là  khổ. Tam  độc 

phiền não tham sân si. Phiền não không đoạn thì không ra khỏi sáu cõi luân hồi. Muốn 

đoạn tham sân si thì thật là quá khó. 

Từ phương diện này tỉ mỉ mà quan sát, ngoại trừ con đường Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc ra, còn có con đường nào tốt hơn không? Xác thực là không có. Tại sao vậy? Vì 

trong  84.000  pháp  môn,  bất  kỳ  một  pháp  môn  nào  cũng  đều  phải  đoạn  phiền  não, 

không có nói không đoạn phiền não mà có thể thành tựu. Không đoạn phiền não mà có 

thể thành tựu thì chỉ có pháp môn này. Cho nên Đại đức xưa nói pháp môn Tịnh Độ là 

 “môn dư đại đạo” . Chữ môn này chính là 84.000 pháp môn. Ngoài 84.000 pháp môn 

ra có một con đường lớn. Con đường lớn này là pháp khó tin, thật sự là khó tin. Bởi vì 

- 319 - 

bình thường bạn tiếp xúc với tất cả pháp môn, cả thảy đều là phải đoạn phiền não thì 

mới có thể nâng cao cảnh giới của chính mình, đâu có chuyện không đoạn phiền não 

mà có thể thành tựu, hơn nữa sự thành tựu lại cao như thế, cho nên đây là pháp khó 

tin. Mọi người chúng ta đều có thể tin tưởng, đây không phải là chuyện đơn giản. 

Tại  sao bạn  có  thể tin?  Là vì thiện  căn, phước đức,  nhân duyên  của nhiều đời nhiều 

kiếp trong quá khứ. Nếu trong đời quá khứ không phải là bạn đã nhiều đời nhiều kiếp 

đã  tu  pháp  môn  này  rồi  sao?  Ngày  nay  khi  bạn  vừa  tiếp  xúc  thì  bạn  liền  tin  tưởng 

ngay. Bạn  xem  trong thế  gian này  có  bao  nhiêu người học  Phật?  Học  các  pháp  môn 

khác thì rất nhiều, nhưng họ lại không tin pháp môn Tịnh Độ, đây là do nguyên nhân 

gì? Thiện căn ít. Điều này trong Kinh đã nói, không thể lấy chút ít thiện căn phước đức 

nhân  duyên  mà  được  sanh  về  nước  kia. Người  tu  các  pháp  môn  khác ít thiện  căn, ít 

phước  đức,  cho  nên  gặp  được  pháp  môn  này  thì  họ  chẳng  tin,  họ  cũng  chẳng  muốn 

hiểu sâu, họ cũng không gặp được lão sư tốt, họ cũng không gặp được chân thiện tri 

thức. 

Tu học các pháp môn khác không phải là không tốt, cũng có lợi ích. Sự lợi ích này là 

gì? Lợi ích là trồng được thiện căn, trong đời này thì không thể thành tựu. Lời nói này 

là chắc chắn, chẳng có cách nào thành tựu. 

Câu này nói với chúng ta, thế giới đó tại sao gọi là Cực Lạc. Vì âm thanh hay danh từ 

khổ nạn của tất cả chúng sanh ở mười phương thế giới đều không nghe đến. 

Kinh văn: “Đản hữu tự nhiên khoái lạc chi âm, thị cố bỉ quốc, danh vi Cực Lạc”. 

Khoái  lạc  tự  nhiên.  Trong  “Kinh  A  Di  Đà”  nói  cõi  nước  Phật  đó  tên  đường  dữ  còn 

không  có  huống  chi  là  thật  có,  so  với  chỗ  này  nói  là  hoàn  toàn  giống  nhau.  Lại  nói 

chúng sanh trong cõi đó không có sự khổ, chỉ hưởng những điều vui nên gọi là Cực 

Lạc. Những lời này chúng ta nghe rất là khó hiểu. Trong “Vãng Sanh Luận” có nói: 

 “Vĩnh ly thân tâm não, thọ lạc thường vô gián” . Niềm vui này, lìa khổ thì được vui. 

Chúng ta nhất định phải hiểu ý nghĩa. Người thế gian nhắc đến khổ và vui đều là có 

tính tương đối, cái vui tương đối này là cái vui của khổ vui, cái vui đó vẫn là khổ, sự 

vui đó đã qua thì không còn nữa, cho nên ở trong Kinh Phật thường dạy cho chúng ta 

vui là hoại khổ. Giống như chúng ta đi tham dự ngày lễ hội, đều có nhiều tiết mục giải 

trí đang biểu diễn, chúng ta xem rất là vui sướng nhưng sau khi biểu diễn xong rồi thì 

không  còn  nữa,  nên  vui  là  hoại  khổ.  Cái  vui  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế  giới  là  lìa 

khỏi hai bên khổ - vui. Cái vui này người thông thường chúng ta không có cách nào 

tưởng tượng được. Tại sao không có cách nào tưởng tượng được? Vì từ trước đến giờ 

bạn chưa từng hưởng được niềm vui này, bạn chưa có kinh nghiệm. Người thật sự đọc 

sách, người thật sự tu hành thì có thể thể hội được một chút. Người thật sự đọc sách, 

bạn  xem  trong  “Luận  Ngữ”  có  nói:   “Học  nhi  thời  tập  chi  bất  diệc  duyệt  hồ” .  Chữ 

duyệt  này  là  hỷ  duyệt,  cái  hỷ  duyệt  này  cùng  với  cái  khổ  của  khổ  vui  hai  bên  đều 

không liên can. Đây là niềm vui chân thật. Họ có thể cảm nhận được, càng thâm nhập 

- 320 - 

thì sẽ càng thấy vui sướng. Đây là niềm vui của đọc sách. Người hiện nay không đọc 

sách nên niềm vui này không cảm nhận được. 

Thế gian này hiện nay rất là phiền phức. Máy vi tính đã được phát minh, việc này có 

lợi mà cũng có hại. Nó thì tiện lợi nhưng phải trả giá rất đắt, suy nghĩ tường tận thì 

thấy lợi bất cập hại. Màn hình của máy vi tính rất hại cho đôi mắt, bạn học Kinh Luận 

trong máy vi tính thì thuận tiện, không cần mang nhiều sách vở, nhưng thọ mạng của 

cặp mắt lại bị giảm ngắn lại, bạn phải chịu trả cái giá này. 

Người tu hành chân thật có thể khế nhập Tam muội, vậy thì được niềm vui chân thật. 

Tam muội là tâm thanh tịnh, là thuần tịnh thuần thiện. Người đạt được Tam muội thì 

biết được thuần tịnh thuần thiện, họ sẽ chăm chỉ, sẽ nỗ lực theo phương hướng, theo 

mục tiêu này nâng cao cảnh giới của mình. Tại sao vậy? Vì ở bên trong có niềm vui 

lớn. 

Tất cả pháp thế xuất thế gian, nếu nói đến sự hưởng thụ, tôi cũng bị câu nói này của 

lão sư Phương Đông Mỹ dẫn vào trong cửa Phật. Lão sư nói với tôi:  “Học Phật là sự 

 hưởng thụ cao nhất của nhân sanh” . Tôi bị câu nói này của Ngài kéo tôi đi vào cửa 

Phật.  Bạn phải  thật  tu  thì bạn  mới  có  thể  đạt được.  Thật  sự  tu là  không  thể  rời  khỏi 

Kinh điển. Hiện tại Phật không còn trụ thế, vậy Phật ở đâu? Ở trong Kinh điển. Cho 

nên Kinh điển còn gọi là pháp thân xá lợi, đạo lý là ở tại chỗ này. Ngày nay chúng ta 

muốn học Phật thì nhất định không thể rời khỏi Kinh điển. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” chính là bộ Kinh quan trọng nhất của Tịnh Tông, nhưng từ xưa 

đến nay người y theo bộ Kinh này để tu học không nhiều, đây là do nguyên nhân gì? 

Trong lời tựa bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” của Lão cư sĩ Mai Quang Hy nói rất 

là rõ ràng, nói rất là có lý, chính là “Kinh Vô Lượng Thọ” ở Trung Quốc đã được dịch 

rất nhiều lần, từ đời Hậu Hán đến đời Bắc Tống tổng cộng có 12 lần phiên dịch. Trong 

lịch sử phiên dịch của Trung Quốc, từ xưa đến nay chưa từng có hiện tượng như vậy, 

chưa từng thấy qua một bộ Kinh có mười hai lần phiên dịch. Bộ “Kinh Kim Cang” là 

phổ biến nhất, có sáu lần phiên dịch. “Kinh Vô Lượng Thọ” được dịch 12 lần. Mười 

hai  lần  phiên  dịch  thì  đương  nhiên  có  12  loại  bản  dịch  khác  nhau, chắc  chắn  là  như 

vậy. Nhưng ngày xưa chưa có phát minh ra kỹ thuật in ấn, cho nên bổn Kinh đều là 

chép bằng tay. Kinh điển viết tay thì có giới hạn, cho nên những lúc động loạn thì rất 

dễ thất lạc. Mãi cho đến ngày nay, bản phiên dịch gốc, mười hai loại nguyên bản phiên 

dịch  vốn  có  thì  đã  bị  thất  lạc  hết  bảy  bản,  hiện  nay  chỉ  còn  lưu  truyền  lại  năm  loại. 

Chúng ta thấy ở trong “Đại Tạng Kinh” có năm loại nguyên bản phiên dịch khó đọc, 

đọc  không  dễ  nên  chúng  ta  không  muốn  học  tập,  cho  nên  chỉ  học  “Kinh  A  Di  Đà”. 

“Kinh A Di Đà” là do Đại Sư Khưu Ma La Thập phiên dịch. Đại Sư La Thập Ngài là 

dùng ý để dịch, là dịch theo ý nghĩa của nguyên văn, không dịch theo văn tự, cho nên 

chúng  ta  đọc  rất  là  xuôi,  rất  là  dễ  đọc.  Đạo  lý  là  ở  chỗ  này.  Nhưng  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc được giới thiệu tường tận vẫn là ở trong “Kinh Vô Lượng Thọ”. Cổ 

nhân xét thấy điều này nên mới dùng cách hội tập. 

- 321 - 

Lần hội tập đầu tiên là do cư sĩ Vương Long Thư đời nhà Tống. Bản hội tập của ông 

được gọi là  “Đại  A Di  Đà Kinh”.  Bản  hội tập này  được hội tập  cũng khá, được đưa 

vào trong “Long Tạng”.  Phàm là Kinh điển được đưa vào trong “Đại Tạng Kinh” đều 

là đã được công nhận. Nhưng cả cuộc đời của cư sĩ Vương Long Thư chỉ thấy được có 

bốn  bản  phiên  dịch,  bộ  “Vô  Lượng  Thọ  Hội”  ở  trong  “Kinh  Đại  Bảo  Tích”  thì  ông 

chưa từng thấy qua, vì vậy bản hội tập của ông vẫn chưa hoàn chỉnh, vẫn còn thiếu sót. 

Mãi cho đến đời nhà Thanh, giữa năm Hàm Phong, cư sĩ Ngụy Nguyên làm hội tập lần 

thứ  hai.  Bản  hội  tập  của  cư  sĩ  Ngụy  Nguyên  đương  nhiên  là  vượt  trội  hơn  bản  của 

Vương Long Thư, cho nên mới nói bản sau hay hơn bản trước. Nhưng bản hội tập này 

của ông  vẫn  còn  có chỗ  thiếu  sót. Thiếu sót  ở  chỗ nào?  Là lấy  bỏ  không  thỏa  đáng. 

Bản hội tập này số lượng lưu truyền không lớn lắm. 

Vào khoảng năm Dân Quốc thứ 12, cư sĩ Hạ Liên Cư làm hội tập lần thứ ba. Hiện nay 

chúng ta chính là dùng bản hội tập này. Bản hội tập này rất hay, chúng ta vừa xem liền 

sanh tâm hoan hỷ. Tại sao vậy? Vì dễ hiểu, khi tụng thì dễ dàng, không cảm thấy khó 

khăn, dù bạn không có nghe giảng nhưng khi bạn tụng thì cái nghĩa tổng thể đều có 

thể hiểu được. Điều này có lợi ích rất lớn, vô cùng hiếm có. 

Năm xưa tôi ở Đài Trung, lão sư Lý đưa cho tôi quyển này, tôi vừa xem thì vô cùng 

hoan hỷ. Lão sư ở Đài Trung đã giảng qua một lần, hơn nữa lão sư có làm chú giải và 

ghi chú ở bên lề. Bản hội tập này lão sư giao cho tôi, hiện nay tôi vẫn còn lưu giữ, thật 

là chẳng dễ dàng gì mà gặp được bản hội tập hay như vậy. Người trong đời này của 

chúng  ta  có  phước.  Vậy  mà  hiện  nay  vẫn  có  nhiều  người  hoài  nghi.  Nhưng  chuyện 

hoài nghi, chư vị đồng tu phải có trí huệ, tuyệt đối đừng để mắc bẫy. Họ phản đối bản 

hội tập, trên thực tế hoàn toàn không phải là do bản hội tập không hay mà họ phản đối, 

mà họ có mục đích khác, mục đích này của họ là phản đối tôi. Ngạn ngữ có nói cây to 

thì đón gió lớn, cũng chẳng có cách nào để tránh khỏi. Cái số mạng này của tôi là bị 

đố kỵ, từ lúc nhỏ đi học cũng bị đố kỵ, cuộc đời này chẳng có cách nào thoát khỏi sự 

đố kỵ chướng ngại, cũng là do nguyên nhân này mà ra. Chúng ta không nên mắc bẫy. 

Bản hội tập này thật sự là hay. 

Trước đây tôi ở Miami nước Mỹ. Ở bên đó có một hội Phật giáo do cư sĩ Tăng Hiến 

Vỹ làm Hội trưởng. Ông mời tôi qua đó giảng Kinh một tuần lễ. Lúc đầu tôi chuẩn bị 

đề tài để giảng là “Đại ý của Kinh Địa Tạng”. Kết quả là khi đến đó thì nhìn thấy ngồi 

nghe giảng ở bên dưới có rất nhiều người Mỹ, đều là người địa phương, nhiều như vậy 

thật là hiếm có. Cư sĩ Tăng Hiến Vỹ làm phiên dịch cho tôi. Tôi nói với ông ấy, chúng 

ta phải thay đổi chủ đề giảng, tạm thời đổi chủ đề khác. Ông ấy hỏi giảng chủ đề gì? 

Tôi  nói  “Nhận  Thức  Phật  Giáo”.  Chủ  đề  này  là  cho  những  người  mới  bắt  đầu  học, 

giảng  đại  ý  Kinh  Địa  Tạng  thì  đối  với  họ  sẽ  không  khế  cơ,  tạm  thời  đổi  chủ  đề  mà 

giảng  “Nhận  Thức  Phật  Giáo”.  Hiện  nay  các  bạn  nhìn  thấy  quyển  sách  “Nhận  Thức 

Phật Giáo” chính là lúc đó thu âm ghi lại. Giảng tổng cộng 7 ngày, 14 tiếng đồng hồ. 

Giảng 14 tiếng đồng hồ nhưng trên thực tế chỉ giảng có 7 tiếng đồng hồ, vì thời gian 

phiên dịch hết phân nửa rồi. 

- 322 - 

Cư sĩ Tăng Hiến Vỹ sống ở Miami. Ông ấy nói với tôi, Miami là trung tâm mua bán 

ma túy, thành phố này rất là phức tạp, là nơi rồng rắn sống chung, tình hình tôn giáo 

cũng rất phức tạp, đích thực là có những người có đặc dị công năng. Người thế gian 

gọi là đặc dị công năng, trong Phật pháp thì gọi là thần thông. Có mấy vị thật sự là có 

năng lực này, họ đều là người Mỹ, không phải là người Hoa. 

Trước khi tôi đi qua bên đó, Kinh sách kết pháp duyên chúng tôi đã gửi đi trước, cũng 

có bản hội tập này. Trong quyển sách này, phía trước có một tấm hình của cư sĩ Hạ 

Liên Cư, hình như tôi nhìn thấy trên quyển hội tập này ở trong đó có một tấm hình. 

Những người  Mỹ  đó là  những  người  có  thiên  nhãn  thông. Sau khi  họ  xem  tấm  hình 

này,  họ  liền  nói  với  cư  sĩ  Tăng  Hiến  Vỹ  là  người  này  không  phải  là  người  thông 

thường.  Cư  sĩ  Tăng  Hiến  Vỹ  hỏi  họ,  tại  sao  người  này  không  phải  là  người  thông 

thường? Họ trả lời, bởi vì thân thể của ông ấy là trong suốt. Họ chỉ xem qua tấm hình 

chứ chưa nhìn thấy người này ở ngoài, họ nói người này thân thể trong suốt.  Sau này 

Tăng cư sĩ kể câu chuyện này cho tôi. 

Họ nói cái thân thể trong suốt, chúng ta có thể tin được. Từ chỗ nào mà chúng ta có 

thể tin tưởng được? Thân thể của chúng ta vì sao không trong suốt? Vì vọng niệm quá 

nhiều, bị nhiễm ô quá nhiều, cho nên thân thể của chúng ta không trong suốt. Nếu như 

bạn thật sự buông bỏ được tự tư tự lợi, buông bỏ danh vọng lợi dưỡng, buông bỏ tham 

sân si mạn, thì thân thể của bạn trong suốt. Những người ở Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc thì thân thể trong suốt,  “cái thân thanh hư, cái thể vô cực” , đương nhiên là trong 

suốt, giống như là chúng ta nhìn vào thủy tinh vậy. Thủy tinh thì vẫn còn là một dạng 

hình thể, còn thân thể của Ngài thì không phải có, cũng chẳng phải không, vi diệu vô 

cùng, cho nên họ nói thân thể của lão cư sĩ Hạ Liên Cư là trong suốt. Hơn nữa, họ còn 

khẳng định là người này đã qua đời rồi. Lời họ nói hoàn toàn chính xác. Cư sĩ Tăng 

Hiến Vỹ kể câu chuyện này cho tôi, sau khi tôi nghe xong thì rất là hoan hỷ. 

Nhiều năm sau, tôi mới quen được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Từ chỗ của cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ, tôi cũng biết thêm một chút tin tức, nhưng mà cuối cùng thân phận của lão 

cư sĩ  Hạ Liên  Cư như thế  nào chúng tôi cũng không biết. Cư sĩ  Hoàng Niệm  Tổ  thì 

biết, nhưng ông không nói, lúc đó ông có nói là hiện tại không thể nói được. Hiện nay 

thì ông đã vãng sanh rồi, vậy là vĩnh viễn không thể nói. Bởi vì hoàn cảnh lúc đó có 

can hệ, cho nên sợ rằng sau khi ông nói ra, người ta sẽ nói là ông dùng lời tà mê hoặc 

mọi người. 

Nhưng chúng ta từ trong Kinh này có thể nhìn thấy, ba loại bản hội tập này chúng ta 

đem so sánh thì sẽ nhìn ra. Cư sĩ Vương Long Thư và Ngụy Mạc Thâm đều có thể nói 

là những vị học Phật thâm sâu, đặc biệt là cư sĩ Vương Long Thư, lúc vãng sanh ông 

đứng mà ra đi. Đó không phải là người thông thường. Công việc như thế này có liên 

quan đến sự truyền thừa chín ngàn năm đời Mạt Pháp của Tịnh Tông, nếu như không 

có  một  bản  hoàn  chỉnh  thì  làm  sao  được  chứ?  Cho  nên  những  người  làm  công  việc 

này,  chúng  ta  hãy  nghĩ  xem,  Phật  A  Di  Đà  từ  bi,  Ngài  đã  tự  thân  đến.  Phật  Di  Đà 

- 323 - 

không  đến  thì  Bồ  Tát  Quan  Âm  nhất  định  sẽ  đến. Giống  như  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  vậy, 

thân phận của Đại Sư Ngẫu Ích cũng không có bộc lộ. 

Bạn xem, Ngẫu Ích Đại Sư làm chú giải “Kinh Di Đà Yếu Giải”, phân lượng không 

nhiều, Đại Sư Ấn Quang đối với Yếu Giải lại tán thán là cho dù cổ Phật tái lai có làm 

chú giải cho Kinh Di Đà cũng không thể vượt qua Ngài. Chúng ta đều biết, Đại Sư Ấn 

Quang là Bồ Tát Đại Thế Chí tái lai, hình tượng của Ngài là cả một đời tự hành hóa 

tha, chúng ta đem Đại Thế Chí niệm Phật viên thông chương ra đối chiếu thì thật là 

như nhau. Bồ Tát Đại Thế Chí đối với Yếu Giải tán thán như vậy, chúng ta nghĩ xem, 

Đại Sư Ngẫu Ích nếu không phải là Bồ Tát Quán Thế Âm tái lai thì chắc chắn là A Di 

Đà Phật tái lai. Bồ Tát Đại Thế Chí đối với Ngài tán thán như vậy, vì đích thật là có rất 

nhiều chú giải của Tổ sư Đại đức từ xưa đến nay đều không nói ra nhưng Đại Sư Ngẫu 

Ích  thì  đã  nói  ra.  Câu  nói  quan  trọng  nhất  là  “Phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm”. Đây là “Kinh Vô Lượng Thọ” nói. Bạn xem, tam bối vãng sanh ở trong chương 

này,  bất  luận  là  thượng  bối,  trung  bối  hay  hạ  bối  cho  đến  những  người  tu  học  Phật 

pháp Đại thừa khác, muốn cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì điều kiện đầu 

tiên là phải phát tâm Bồ Đề, nhất hướng chuyên niệm. 

Nhưng chúng ta nhìn thấy có rất nhiều ông lão bà lão sống ở vùng thôn quê, các ông 

các bà không biết chữ, các ông bà cũng chẳng nghe Kinh, chỉ niệm một câu Phật hiệu 

này, lúc ra đi thì lại có thể đứng mà ra đi, ngồi mà ra đi, tướng lành hiếm gặp. Họ chưa 

có phát tâm Bồ Đề, căn bản là họ không hiểu được cái gì là tâm Bồ Đề, tại sao họ có 

thể vãng sanh? Không biết bao nhiêu người có sự nghi hoặc này. Trong Yếu Giải của 

Đại Sư Ngẫu Ích đã nói ra, giúp chúng ta hiểu được. 

Ngài nói như thế nào? Chỉ cần bạn một lòng một dạ mong cầu vãng sanh Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, cái tâm này chính là tâm vô thượng Bồ Đề. Điều này xưa nay chưa 

có  ai  nói  qua.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  nghĩ,  là  đúng  chẳng  có  sai. Ai  có  thể  phát  cái  tâm 

này? Không phải là chuyện dễ dàng. Cho nên Ngài có nói, có thể vãng sanh hay không 

quyết  định  là  ở  tín  nguyện  có  hay  không.  Tin  sâu  nguyện  thiết  chính  là  tâm  vô 

thượng Bồ Đề. 

Trong bốn mươi tám nguyện này thì nguyện thứ 19 là phát tâm Bồ Đề, nguyện thứ 18 

là nhất tâm chuyên niệm. Hiện nay mọi người xem nguyện thứ 18 là bổn nguyện. Cổ 

Đại đức cũng đã từng nói qua, chẳng có sai, nhưng nếu bạn không phát Bồ Đề tâm thì 

không  được.  Bạn  suốt  cả  ngày  từ  sáng  đến  tối  niệm  A  Di  Đà  Phật,  một  ngày  niệm 

mười  vạn  tiếng  nhưng  hiện  tiền  không  buông  bỏ  được  mọi  thứ  ở  thế  gian  này  thì 

không thể được, điều này không thể vãng sanh. Tin sâu nguyện thiết, vạn duyên buông 

xuống.  Bạn  thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  hiểu  tường  tận  Kinh  này  rồi  thì  trong  tâm  của  bạn 

luôn  hướng  về  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  luôn  mong  cầu  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  chân  thật  là  trong  một  đời  này  của  chúng  ta  luôn  xem  đây  là  một 

mục tiêu duy nhất, một phương hướng duy nhất, những thứ khác thì ta chẳng cần, ta 

chuyên tưởng nhớ đến chuyện vãng sanh, chỉ có ý niệm này thì cái ý niệm này chính 

- 324 - 

là  tâm  vô  thượng  Bồ  Đề.  Cho  nên  chúng  ta  nghĩ  xem,  lời  nói  của  Đại  Sư  Ngẫu  Ích 

chẳng có sai. Trước đây chúng ta chưa có nghĩ đến. 

Phàm là người thật sự niệm Phật cầu vãng sanh, đa số là người rất khổ, người nghèo 

khó, ở thế gian này họ chẳng có phước báo, họ sống cuộc đời nghèo khổ, khiến cho họ 

đối với thế gian này chẳng có một chút lưu luyến nào. Cho nên ở trong Kinh Phật có 

nói:   “Giàu  sang  học  đạo  khó” .  Giàu  sang  chính  là  cuộc  sống  vật  chất  của  họ  sung 

sướng, dù là bạn có nói với họ Thế giới Cực Lạc nhưng Thế giới Cực Lạc đối với họ 

quá mù mịt, ở trước mắt họ hưởng thụ vật chất quá vui sướng, ở nơi đây họ vẫn không 

ngừng mong cầu thêm, không thể buông xả được, đối với việc cầu sanh Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  họ  chẳng  có  xem  trọng.  Cho  nên  chúng  ta  nhìn  thấy  những  người 

niệm Phật thật sự được vãng sanh, rất nhiều người đều có cuộc sống rất là nghèo khó, 

nhưng ngược lại thì họ dễ thành tựu. 

Trong thời cận đại, Pháp sư Đạm Hư thường nói với chúng ta, Ngài nói rất là nhiều, 

đó cũng là khuyến khích cho chúng ta. Lão Hòa thượng Đế Nhàn là thầy của Pháp sư 

Đạm Hư. Lão Hòa thượng Đế Nhàn có một vị đệ tử tham thiền, cũng có một vị đệ tử 

niệm Phật. Vị đệ tử niệm Phật xuất thân là thợ vá nồi, chỉ niệm Phật có ba năm thì đã 

thành công, ông đứng mà vãng sanh. Sau khi vãng sanh vẫn còn đứng đó ba ngày, đợi 

Lão Hòa thượng giúp ông lo chuyện hậu sự. Chúng ta thấy người chết đứng ba ngày, 

điều này chẳng đơn giản. Chuyện này là có thật, không phải giả. 

Năm xưa ở chùa Cực Lạc ở Ha Nhĩ Tân có Pháp sư Tu Vô vãng sanh. Lúc chưa xuất 

gia, Pháp sư làm nghề thợ hồ. Ngài không biết chữ, cuộc sống rất là cực khổ, cho nên 

Ngài  đã  xem  nhẹ  thế  duyên,  tất  cả  đều  buông  bỏ  hết.  Bình  thường  Pháp  sư  ở  trong 

chùa làm công quả. Làm công quả là tu phước báo, tiêu nghiệp chướng, cho nên lúc 

Pháp sư vãng sanh rất tự tại. Phước báo cũng hại con người, nhưng mọi người chẳng 

biết, cho nên không thể không đề cao cảnh giác. Con người chúng ta không thể không 

tu  phước.  Tu  phước  nhưng  nhất  định  không  hưởng  phước.  Tu  phước  mà  bạn  hưởng 

phước thì bạn sai rồi. Phước báo hãy để cho người khác hưởng, tự mình thành tựu đức 

hạnh của chính mình, thành tựu đạo nghiệp của chính mình. Chỉ cần sanh về Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, đây chính là đại thiện tri thức bậc nhất 

của thế xuất thế gian. 

Chư vị đồng tu, tôi nhìn thấy mọi người cũng rất là cảm động, từ Trung Quốc xa xôi 

như vậy vẫn đến nơi đây, hy vọng một lần gặp mặt tôi. Tôi thì hy vọng mọi người nên 

chuyển cái ý niệm này, không nên gặp tôi, chúng ta hãy gặp A Di Đà Phật. Nhất tâm 

nhất ý cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Di Đà, như vậy mới chính xác, chân thật thành tựu, 

thành tựu không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta cầu sanh Tịnh Độ, chúng ta phải ghi nhớ, ở trong Kinh Phật thường hay nói, 

tâm tịnh thì cõi Phật tịnh. Tâm của chúng ta phải thuần tịnh, hạnh của chúng ta phải 

thuần thiện. Tịnh sanh huệ, thiện sanh phước. Thuần tịnh thuần thiện, phước huệ song 

tu chính là chúng ta cầu sanh Tịnh Độ, như vậy bạn thật sự nắm chắc phần vãng sanh. 

- 325 - 

Mỗi  ngày  phải  đọc  Kinh,  nếu  như  có  cơ  hội,  tốt  nhất  là  thường  nghe  Kinh.  Thật  sự 

phải hiểu rõ những đạo lý ở trong Kinh. Những lời giáo huấn của Phật, Bồ Tát ở trong 

Kinh, cả thảy chúng ta đều phải áp dụng. Một bộ Kinh thì không thể nghĩ bàn, không 

nên học quá nhiều Kinh. Học quá nhiều thì sao? Bạn sẽ bị tạp loạn, ít ra cũng bị ảnh 

hưởng  đến  phẩm  vị  vãng  sanh  của  bạn.  Đây  là  sự  thật.  Vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc bạn có thể đạt được, nhưng mà phẩm vị cao đã bị sự tạp loạn chướng 

ngại mất rồi. Cho nên cổ Đại đức của Tịnh Tông có vị cả một đời chỉ thọ trì một bộ 

Kinh, không bao giờ thay đổi. Các Ngài tự mình tu học một bộ Kinh, giảng Kinh cũng 

chỉ giảng có một bộ. Một bộ Kinh A Di Đà giảng hai - ba trăm lần. Ở chỗ nào thỉnh 

các  Ngài  đi  giảng,  các  Ngài  cũng  chỉ  giảng  một  bộ  Kinh  này.  Phương  pháp  này  rất 

hay,  vô  cùng  thích  hợp  cho  xã  hội  hiện  nay  của  chúng  ta.  Cho  nên  tôi  cũng  thường 

khuyến khích các đồng tu chỉ tu học giống như vậy, cả một đời chỉ giảng một bộ Kinh, 

không nên xen tạp. Bạn đã thật sự thông hiểu rồi, chuyên tâm chỉ giảng bộ Kinh này, 

sẽ có người mời bạn. Ở nơi này thỉnh bạn giảng, bộ Kinh này giảng hết một tháng thì 

xong,  ở  nơi  khác  lại  có  người  thỉnh  bạn.  Ở  Trung  Quốc  có  khoảng  một  -  hai  ngàn 

huyện thị, bạn giảng đến một trăm tuổi cũng giảng chưa xong, cũng chưa đi hết một 

vòng, bạn nói thử thật thoải mái biết bao! Đi khắp nơi làm khách, không cần làm chủ. 

Làm chủ thì rất mệt, làm khách thì rất thoải mái, vậy là bạn tự tại biết bao. Thật sự là 

buông bỏ vạn duyên, sống cuộc đời vân du, thật là đại tự tại. Không nên xen tạp quá 

nhiều. Xen tạp nhiều thì rất mệt, xen tạp nhiều thì khó tiêu hóa, thì giảng không hay. 

Một bộ Kinh càng giảng thì càng thâm nhập, giảng nhiều lần rồi thì tự nhiên nhập vào 

cảnh giới, thì được niệm Phật tam muội. 

Phật  pháp  hiện  nay  xác  thực  là  ở  trong  thời  kỳ  nguy  cấp  của  sự  sống  còn,  chính  là 

người chân thật học giáo thì ít, người chân thật hoằng pháp cũng ít. Không có người 

nghiên cứu, không có người giảng giải, Phật pháp tự nhiên sẽ tiêu mất, Kinh điển tuy 

còn  ở  thế  gian  nhưng  chỉ  được  xem  như  là  đồ  cổ.  Bạn  nói  xem,  có  đáng  tiếc  hay 

không! 

Thực tại mà nói, học tập thực sự là không khó, chỉ là  “một môn thâm nhập, huân tu 

 lâu dài” . Chính là ở nơi đạo tràng Tịnh Tông này của chúng ta chỉ giảng một bộ Kinh, 

bộ Kinh này giảng từ đầu đến cuối, giảng xong thì lại bắt đầu giảng lại từ đầu. Mỗi lần 

giảng là khác nhau, người giảng thì không biết chán, người nghe thì không biết mệt. 

Tại  sao  vậy?  Vì  mỗi  lần  giảng  đều  là  khác  nhau,  nếu  giảng  giống  nhau, người  nghe 

được hai lần thì không muốn nghe nữa. Mỗi lần giảng đều khác nhau. Tại sao mỗi lần 

giảng  đều  khác  nhau?  Vì  cảnh  giới  của  chính  mình  đã  được  nâng  cao.  Chỉ  có  thâm 

nhập  một  môn,  hơn  nữa  là  phải  y  giáo  phụng  hành,  điều  này  là  quan  trọng  hơn  hết. 

Không thể  chỉ  nói  mà  không làm. Chỉ  nói  mà  không  làm  thì bạn  chẳng  có  cách nào 

nâng cao cảnh giới của mình. Người thời xưa làm được rồi mới nói, họ làm trước, sau 

đó mới nói. Hiện nay chúng ta nói trước rồi sau đó mới làm được, như vậy thì cũng 

khá lắm rồi. Không thể nói mà làm cũng không được, hoặc chỉ nói mà không làm được 

thì cũng là vô ích. Chỉ nói mà không làm thì đối với bản thân chúng ta mà nói, cảnh 

- 326 - 

giới của bạn vĩnh viễn dừng lại ở một chỗ. Thực tại mà nói là không phải ngừng ở chỗ 

đó, nó không thể nâng cao mà còn bị hạ xuống thấp, bị thoái chuyển, thoái chuyển rất 

nhanh. Đặc biệt là sức cám dỗ của xã hội này quá lớn, có mấy ai chịu được sự cám dỗ 

này? Chịu không nổi thì thoái chuyển rất nhanh. 

Một khi đã thoái chuyển thì đọa ba đường ác. Hay nói cách khác, bạn không thể sanh 

về Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì bạn sẽ đọa vào ba đường ác. Nếu muốn giữ được 

cái thân trời người này thì không phải là chuyện dễ dàng. Điều này ở trong Kinh giáo 

Đại thừa, Phật đã nêu lên rất nhiều thí dụ. Sau khi thân người mất đi rồi, muốn được 

thân người thì chẳng dễ dàng gì. Chúng ta đọc ở trong Kinh, Phật có dạy cho chúng ta, 

để  được  thân  trời  người  thì  phải  tu  nghiệp  nhân  gì  mới  có  thể  đạt  được?  Bản  thân 

chúng ta bình tĩnh mà phản tỉnh thì liền biết được. Nhân đạo được thân người là tu ngũ 

giới cộng thêm trung phẩm thập thiện nghiệp đạo. Chúng ta hãy nghĩ xem, chúng ta có 

thể làm được không? 

Thập thiện nghiệp là không sát sanh, không trộm cắp, các đồng tu tại gia thì không tà 

dâm, không vọng ngữ, không nói hai lời, không nói lời ác, không ỷ ngữ, không tham, 

không sân, không si, bạn có thể làm được hay không? Ba phẩm thượng, trung, hạ thập 

thiện nghiệp đạo thì trung phẩm nếu như tính theo số điểm cũng là gần bảy - tám mươi 

điểm. Bạn có thể đạt được mức độ này hay không? Ngũ giới thì phải thanh tịnh, đời 

sau mới có thể đạt được thân người, không mất đi thân người. Nếu như muốn sanh lên 

trời thì phải đạt thượng phẩm thập thiện, hay nói cách khác, thập thiện nghiệp đạo ít 

nhất bạn phải đạt được chín mươi lăm điểm thì bạn mới có thể sanh lên được cõi trời 

Dục Giới. Như vậy thì thật là khó, không phải là chuyện dễ. Phải đoạn ác tu thiện, sửa 

đổi bản thân mình. Nếu như muốn lên cao hơn nữa, muốn sanh lên cõi trời Tứ Thiền 

thì phải tu định. Trên thực tế, từ cõi trời Dục Giới Dạ Ma trở lên đều phải dựa vào tu 

định. Chúng ta thông thường không phải tu định, mà là tu tâm thanh tịnh. Tâm của bạn 

phải thanh tịnh hơn người thường. Mức độ thanh tịnh càng cao thì bạn sanh lên tầng 

trời càng cao, như Dạ Ma, Đâu Suất, Hóa Lạc Thiên, Tha Hóa Tự Tại Thiên thật sự 

đắc thiền định. Chúng  ta  nói  đắc sơ thiền thì bạn  sanh lên  trời  Sắc  Giới.  Đây  không 

phải là chuyện dễ, thật sự là quá khó. Vì vậy chúng ta mới đi con đường dễ dàng này. 

Nhưng con đường dễ đi này tuyệt đối phải ghi nhớ, không phải trong sự tưởng tượng 

của bạn là nó quá dễ dàng. Nó dễ dàng là khi đem so với các con đường khác. Nó dễ ở 

chỗ nào? Là được đem theo nghiệp, hay nói cách khác, một phẩm phiền não chưa đoạn 

thì cũng không sao, chỉ cần bạn có thể đè phục được phiền não. Việc này mọi người 

tuyệt đối đừng có sơ suất, mang nghiệp không phải mang nghiệp hiện tại, hay nói cách 

khác, chỉ mang nghiệp cũ, không thể mang nghiệp mới. Hiện hành là hiện tại tạo tác, 

điều này thì không thể. 

Chúng tôi lúc nào cũng hy vọng các đồng tu thật sự phát nguyện, hiện tại tuy là chúng 

ta còn ở thế gian này, nhưng mà ở Thế giới Cực Lạc đã ghi tên rồi, đã đăng ký vào sổ 

rồi. Khẳng định là đạt được. Có thể vãng sanh hay không đều là do tín tâm. Chúng ta 

có tín tâm, có  nguyện tâm, Đại  Sư Ngẫu Ích nói, khẳng định là  được  vãng sanh.  Có 

- 327 - 

tín, có nguyện thì đã đăng ký ghi tên rồi. Hiện tại chúng ta chỉ thiếu hạnh là sự công 

phu. Hành thì chú trọng nơi tâm thanh tịnh, chú trọng việc đoạn ác tu thiện, chú trọng 

ở việc xả mình vì người, thì bạn không còn chướng ngại nữa, bạn sẽ tự tại mà vãng 

sanh.  Sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  như  trong  Kinh  đã  nói  với  chúng  ta: 

 “Chỉ có âm thanh khoái lạc tự nhiên” , vĩnh viễn lìa xa các sự khổ. 

Phẩm Kinh “Tuyền Trì Công Đức” này chúng tôi xin giới thiệu đến đây, các vị xem 

tiếp phẩm tiếp theo: “Siêu Thế Hy Hữu”. 

Phẩm “Siêu Thế Hy Hữu” này là nói với chúng ta về chánh báo. Phẩm trước là nói với 

chúng ta về  hoàn  cảnh cuộc sống. Hoàn cảnh  rất  là  tốt  đẹp, lục trần  thuyết  pháp, hy 

hữu chẳng gì bằng. Hy vọng chúng ta trong đời này phải chứng được. Tín giải hành 

chứng, phải chứng được mới không phụ lòng A Di Đà Phật, không phụ lòng Thích Ca 

Mâu Ni Phật vì chúng ta mà giới thiệu. 

Được rồi, hôm nay chúng tôi xin giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 



Tập 295 

PHẨM THỨ MƯỜI TÁM 

SIÊU THẾ HY HỮU 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư đem bộ Kinh này phân thành 48 phẩm. Phía trước chúng ta đã 

đọc  qua,  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  mà  giới  thiệu  y  báo  của  Thế  giới  Tây  Phương,  cũng 

chính  là  hoàn  cảnh  sinh  hoạt.  Phẩm  này  muốn  giới  thiệu  chánh  báo  cho  chúng  ta, 

chính  là  cư  dân  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Đương  nhiên  điều  này  đối  với 

chúng ta là vô cùng quan trọng. Chúng ta học Phật, đặc biệt là tu học pháp môn Tịnh 

Độ, mục đích của chúng ta là mong muốn trong tương lai có thể vãng sanh Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, dùng lời hiện nay  mà nói thì gọi là di dân. Chẳng có thế giới 

nào có thể so sánh với Thế giới Tây Phương, trong đoạn Kinh văn này chúng ta có thể 

nhìn thấy. 

Kinh  văn:  “Bỉ  Cực  Lạc  quốc,  sở  hữu  chúng  sanh,  dung  sắc  vi  diệu,  siêu  thế  hy 

hữu, hàm đồng nhất loại, vô sai biệt tướng”. 

Đến chỗ này là một đoạn nhỏ. Kinh văn tuy là không dài, nhưng hàm ý thì vô cùng sâu 

rộng.  Điều  trước  tiên  mà  chúng  ta  cần  lưu  ý  là  tất  cả  chúng  sanh  ở  Thế  giới  Tây 

Phương. Câu này vô cùng quan trọng. Theo chúng ta biết, Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc không phải là một nơi thông thường. Tại sao vậy? Mười phương ba đời tất cả chư 

Phật  đều  tuyên  dương  nơi  này.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  thế  giới  này  của  chúng  ta, 

Ngài đem Thế giới Tây Phương Cực Lạc giới thiệu cho chúng ta. Tất cả chư Phật Như 

Lai cũng giống như Thích Ca Mâu Ni Phật vậy, đem Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

giới thiệu cho Ngài quốc độ này. Tất cả chúng sanh, không những chúng sanh trong 

- 328 - 

chín pháp giới, trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta nhìn thấy, thậm chí ở Thế giới Hoa 

Tạng  -  quốc  độ  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đều  ra  sức  thúc  đẩy, 

khuyên bảo bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ cầu sanh Di Đà Tịnh Độ. Quý vị hãy 

nghĩ xem, đây là cảnh tượng như thế nào. Bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ chính là 

tất  cả  chúng sanh  của Thế  giới  Hoa  Tạng.  Ngay  đến  pháp  thân  Bồ  Tát  đều phải  cầu 

sanh  Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc,  vậy thì tại sao  chúng  ta không  chịu  đi?  Đương 

nhiên là Thế giới Cực Lạc thù thắng hơn Thế giới Hoa Tạng, nếu như không bằng Thế 

giới Hoa Tạng thì Bồ Tát ở Thế giới Hoa Tạng sẽ không di dân đến Thế giới Cực Lạc 

(hôm nay chúng tôi nói là di dân mà không nói vãng sanh), khẳng định là tốt hơn Thế 

giới Hoa Tạng thì mới đi chứ. 

Nhưng  chúng  ta  biết,  mười  phương  vô  lượng  vô  biên  thế  giới  chính  là  nói  Thế  giới 

Hoa Tạng này của chúng ta phạm vi rất rộng, bên trong có vô lượng sát độ của Chư 

Phật.  Tình  hình  mỗi  một  sát  độ  của  Chư  Phật  đều  hoàn  toàn  không  giống  nhau,  có 

Phàm Thánh Đồng Cư độ, cũng có quốc độ thanh tịnh. Điều này là chúng tôi đã đọc 

được ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, quý vị đã nghe “Kinh Hoa Nghiêm” thì có thể hiểu 

được. Thế nhưng quốc độ thanh tịnh thì ít, cuối cùng vẫn là Phàm Thánh Đồng Cư độ 

chiếm  số  nhiều, cũng  chính  là nói sát độ của  chư Phật  cùng với  Thế giới Ta Bà  của 

chúng ta là giống tương tợ nhau, giống như ở quốc độ thanh tịnh không có lục đạo, ở 

cõi quốc độ Phật này không có sáu nẻo, sự thật là có cũng không ít. Trên nguyên tắc 

mà nói quốc độ có lục đạo thì nhiều. 

 “Hết thảy chúng sanh” . 

Ở  cõi  Hoa  Tạng  không  những  không  có  lục  đạo,  ngay  cả  mười  pháp  giới  cũng  đều 

không có, đó là Nhất Chân Pháp Giới, địa vị thấp nhất của chúng sanh nơi đó là Viên 

Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát.  Trong  pháp  Đại  Thừa,  Phật  thường  hay  nói,  kiến  tư phiền  não 

của họ đã đoạn rồi, trần sa phiền não cũng đoạn rồi, vô minh cũng đã phá một phẩm, 

như  vậy  mới  có  thể  sanh  đến  Thế  giới  Hoa  Tạng.  Những  người  được  sanh  đến  Thế 

giới Hoa Tạng đến từ các quốc độ Phật khác nhau, không phải chỉ có Thế giới Ta Bà 

của chúng ta, các thế giới khác thảy đều có vãng sanh đến nơi đó. Có một số cõi nước 

có duyên với A Di Đà Phật, chúng ta đã từng nghe nói qua, cũng có không ít cõi nước 

Phật không có duyên, từ trước đến giờ vẫn chưa nghe nói qua, nhưng  mà sau khi đi 

đến Thế giới Hoa Tạng, hai vị Đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền ra sức tuyên dương giới 

thiệu. Bồ Tát Tam Hiền Vị vẫn do dự chưa quyết định, có người thì tin tưởng cùng với 

hai vị  Đại  Bồ  Tát  này  đi  đến  Thế  giới  Cực Lạc,  vẫn  có người  không  muốn  đi, thích 

thân cận với Tỳ Lô Giá Na Như Lai, cũng gần giống như thế giới này của chúng ta. 

Trước đây, tôi ở Hồng Kông giảng Kinh, tôi cũng quen biết không ít các vị pháp sư ở 

Hồng Kông, tuổi tác cũng tương đương với tôi. Các vị ấy mỗi ngày đều niệm Nam Mô 

Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  họ  không  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Tại  sao  vậy?  Vì  họ 

không muốn đi đến Thế giới Cực Lạc. Bổn Sư rất là thân thiết, nên họ niệm Bổn Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Từ tình huống như thế này bạn mới hiểu ra được, trong Kinh 

có nói đây là pháp khó tin. Thông thường nói tin tưởng pháp môn này cần phải có đủ 

- 329 - 

hai điều kiện. Trong hai điều kiện này, có một cái là phải tin tưởng. Điều kiện thứ nhất 

là thiện căn, trong đời quá khứ đã nghe nói qua pháp môn này, nên trong cuộc đời này 

vừa tiếp xúc liền sanh tâm hoan hỷ. Đây là điều kiện thứ nhất. Điều kiện thứ hai là trí 

huệ, trí huệ thật sự khai rồi, Thế giới Tây Phương Cực Lạc họ đã thật sự hiểu rõ, thông 

suốt rồi, không còn hoài nghi. Hai loại người này có thể thành tựu. Người không có 

hai điều kiện này, nghe xong thì nửa tin nửa nghi, chần chừ, do dự, cho nên đến Thế 

giới Hoa Tạng chúng ta dễ dàng phát hiện. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói, Bồ Tát 

Thập Địa xưa nay chưa từng rời bỏ niệm Phật, điều này là chắc chắn. Ở Thế giới Hoa 

Tạng, Bồ Tát Đăng Địa thì không có vấn đề, các Ngài đều đã tin tưởng. Lúc chưa đăng 

địa  Bồ  Tát,  Tam  Hiền  Bồ  Tát  Thập  Trụ, Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng  vẫn  chưa  tin 

tưởng. Cho nên lão cư sĩ Hạ Liên Cư thường nói, pháp môn này khó tin, thật là khó 

tin. Không phải là nói chúng ta, chúng ta thì đã tin rồi. Nhưng mà bạn xem, người học 

Phật ở thế gian này rất nhiều, người không tin tưởng, không thể tiếp nhận pháp môn 

này  thì  cũng  quá  nhiều  quá  nhiều,  ngay  cả  Bồ  Tát  Tam  Hiền  Vị  của  Thế  giới  Hoa 

Tạng  vẫn  còn  do  dự chưa tin.  Thế  giới  này  của  chúng  ta, người  học  Phật  không  thể 

tiếp nhận pháp môn này, điều này chẳng có gì là lạ, chúng ta tin tưởng pháp môn này 

mới thật sự là kỳ lạ. Tại sao bạn lại tin tưởng pháp môn này vậy? 

Cho nên  câu  “hết  thảy  chúng  sanh” bao gồm  phạm  vi  cảnh  giới  rộng sâu  vô  lượng. 

Đây là nói người đã sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bất luận là đã đến từ rất 

lâu trước đây, chúng ta biết A Di Đà Phật xây dựng Thế giới Tây Phương Cực Lạc đến 

nay mới được mười kiếp, sớm nhất cũng chưa được mười kiếp. Chúng ta hiện nay đi 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thực tại mà nói là đúng lúc, bởi vì Phật ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc là đạo sư A Di Đà Phật cùng với hết thảy chúng sanh các Ngài 

đều là Vô Lượng Thọ; Vô Lượng Thọ thì mười kiếp này là khoảng thời gian rất ngắn. 

Cho nên chúng ta vào lúc này vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tương lai 

ở  Thế  giới  Cực  Lạc  sẽ  là  cư  dân  lâu  năm.  Mới  mười  kiếp  thì  chúng  ta  đã  đến  rồi, 

chúng ta đã đến từ rất sớm. Đây là cơ hội rất khó có được, chúng ta phải nắm lấy cho 

chắc. Nên biết rằng thế gian này là ngắn tạm, không phải thật, chỉ có Thế giới Cực Lạc 

là thật, Thế giới Hoa Tạng là thật. Chư Phật báo độ là pháp tánh độ. Sanh đến Thế giới 

Tây Phương, cái thân mà chúng ta có được là thân pháp tánh. Đây là sự thật. 

Hôm nay nói pháp tánh độ, pháp tánh thân, điều này rất khó hiểu, cùng với cái nhục 

thân này của chúng ta không như nhau. Nhục thân này của chúng ta thì có sanh, già, 

bệnh, chết. Pháp tánh thân thì không có sanh, già, bệnh, chết, chân thật gọi là trường 

sanh bất lão. Ở nơi này chỉ có một câu nói để miêu tả: “Dung sắc vi diệu”. Hai từ “vi 

diệu” này cũng không dễ hiểu, rất khó nhận thức. Vi diệu đến mức độ nào? Tổ sư Đại 

đức thường giải thích cho chúng ta, “vi diệu” gọi là không thể nghĩ bàn, bạn chẳng có 

cách nào tưởng tượng ra, tuyệt đối là bạn không thể nào tưởng tượng ra. Thực tại mà 

nói, Thế Tôn Ngài thuyết pháp thật sự là thiện xảo phương tiện. Dưới đây Ngài dùng 

năm thí dụ trọng yếu để cho chúng ta nhận thức được sự vi diệu. Đây là lời nói kỹ xảo, 

dùng năm thí dụ quan trọng để hiển thị sự vi diệu. Thí dụ chỉ có thể thí dụ sự tương tợ, 

- 330 - 

thí dụ một cách đại khái, trên thực tế thật sự vẫn là không thể nghĩ bàn, chẳng có cách 

gì dùng ngôn ngữ để hình dung, cũng chẳng có cách nào dùng tư tưởng để suy đoán. 

Bởi vì đây là pháp tánh, chúng ta suy nghĩ để mà tưởng tượng, cái khả năng này vô 

cùng rộng lớn, điều này ở trong pháp tướng duy thức gọi là ý thức thứ sáu. 

Thực  tại  mà  nói,  ý  thức  thứ  sáu  có  tác  dụng  vô  cùng  rộng  lớn,  về  đối  ngoại,  có  thể 

duyên khắp hư không khắp pháp giới; về đối nội, nó có thể duyên với A Lại Da thức, 

vẫn là duyên không đến với tự tánh, cho nên nói đến pháp tánh thân, pháp tánh độ thì 

ý thức thứ sáu duyên không được. Ý thức thứ sáu duyên không được nên mới gọi là 

không thể nghĩ bàn, bạn chẳng có cách nào tưởng tượng ra, ý thức thứ sáu không đến 

được. Tôi nói những lời này dù sao đối với giáo lý Phật pháp cũng có một chút nghiên 

cứu, một chút khế nhập, bạn mới có thể hiểu được một chút. Nếu như đối với giáo lý 

mà không có nền tảng, khi nghe đến những lời này thì không dễ dàng gì hiểu được. Ở 

dưới đây chúng ta xem Thế Tôn thí dụ, từ thí dụ này chúng ta mới nhận thức được. 

“Dung sắc vi diệu”. “Dung” là dung mạo. “Sắc” là cái sắc thân này của chúng ta, sắc 

là nói thân thể vật chất này của chúng ta. Do vậy mới biết, dung, sắc của chúng ta đều 

chẳng vi diệu. Tại vì sao không vi diệu? Vì không chịu nổi một chút phong hàn, chịu 

sơ sơ một chút phong hàn thì bị ho rồi. Tôi lần này đi thăm viếng Bắc Kinh, gặp được 

không ít các vị đồng tu. Họ hỏi tôi:  “Thưa sư phụ, có phải là Ngài bị bệnh cảm không 

 ạ?”.  Tôi nói tôi không có bị bệnh cảm. Đại khái là khi đang giảng Kinh, bởi vì họ thấy 

trong  băng  ghi  hình  tôi  bị  hắt  hơi,  họ  liền  nghĩ:   “Không  được  rồi!  Pháp  sư  bị  cảm 

 rồi!” . Tôi nói thực tế là các bạn nhạy cảm quá mức rồi. Điều này nói rằng dung sắc 

của chúng ta đều không vi diệu. Thế giới Tây Phương Cực Lạc tuyệt đối là không có 

xảy ra tình trạng như thế này, dung mạo sắc tướng là xứng tánh, pháp tánh, chúng ta 

chẳng có cách nào để tưởng tượng. 

Ở Thế giới  Ta Bà  cũng có tứ độ. Thật  Báo  Trang Nghiêm  độ của  Thích Ca  Mâu Ni 

Phật cũng là Pháp Thân Đại Sĩ. Chúng sanh ở Thật Báo Độ được gọi là dung sắc vi 

diệu, nhưng sự vi diệu này so với Thế giới Tây Phương Cực Lạc đại khái vẫn còn kém 

hơn một bậc. Nếu không kém hơn thì Pháp Thân Bồ Tát tại sao phải đi vãng sanh? Ở 

đây vẫn còn kém hơn Thế giới Cực Lạc. Phàm Thánh Đồng Cư Độ, Phương Tiện Hữu 

Dư Độ, chúng tôi nói mười pháp giới, chúng sanh ở trong mười pháp giới này là thân 

nghiệp  báo,  không  phải  là  pháp  tánh  thân.  Điều  quan  trọng  nhất  trong  nghiệp  báo 

chính là nghiệp lực. Phật tuy nói rất nhiều, nhưng mà quan trọng nhất vẫn là nghiệp 

lực. Điểm này chúng ta phải hiểu. Dung mạo, sắc thân của chính chúng ta, mỗi người 

đều không như nhau. Tại sao không như nhau? Nghiệp lực không tương đồng, đây là 

do nghiệp lực chiêu cảm đến. Nếu như chúng ta nói là tự nhiên, sự tự nhiên này không 

phải là cái khác mà cái tự nhiên này là nghiệp lực. Trong đời quá khứ bạn có thể đoạn 

ác  tu  thiện,  tích  công  lũy  đức  thì  trong  cuộc  đời  này  dung  sắc  của  bạn  sẽ  tuyệt  vời, 

chúng tôi không dám nói là vi diệu, mà dung sắc sẽ tốt hơn người thông thường. 

Tôi đi thăm Thái Lan lần đầu tiên vào tháng trước, vợ chồng của Phó Thủ Tướng Thái 

Lan - Chavalit đón tiếp tôi. Tôi vừa nhìn thấy vợ của ông ấy thì biết bà ấy có phước 

- 331 - 

báu. Dung nhan của bà ấy rất đẹp, khi vừa nhìn thấy, người Trung Quốc thường hay 

nói nhất phẩm phu nhân. Người xưa nói nhất phẩm phu nhân, bà ấy thuộc dạng người 

như vậy, là đời trước có tu, hơn nữa không phải chỉ tu có một đời, tu một đời chưa đủ. 

Ở thế gian này của chúng ta, đại phú đại quý, làm được Bộ trưởng, Thủ tướng, Tổng 

thống, Quốc vương thì ít nhất cũng là tu mười đời, nhiều đời nhiều kiếp tích công lũy 

đức, họ mới có phước báo lớn như vậy, không phải là một đời. Đạo lý này chúng ta 


phải biết. 

Bạn  thật  sự  hiểu  rõ  đạo  lý  này  rồi,  cuộc  đời  này  của  chúng  ta  đến  cái  thế  gian  này, 

những việc gì đáng nên làm thì xác định lại. Người thông minh thật sự hiểu được đạo 

lý  này,  hiểu  được  nhân  quả  của  con  người,  trong  cuộc  đời  này  của  chúng  ta,  những 

công việc khác đều là không quan trọng, nâng cao linh tánh của chính mình là việc 

quan trọng hơn tất cả. Đời này chúng ta làm người, đời sau nếu được làm người so 

với đời này phải tốt hơn, cái thế gian này không tốt phải đi đến thế giới tốt hơn, rất là 

tự nhiên cảm ứng đạo giao. Tốt hơn thì sanh lên trời, sanh vào Dục Giới Thiên, Sắc 

Giới Thiên, Vô Sắc Giới Thiên. Đương nhiên thù thắng nhất chính là thiện căn, phước 

đức, nhân duyên của bạn tốt, bạn có thể gặp được pháp môn Tịnh Độ, bạn vãng sanh 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc để làm Phật. Điều này là thù thắng bậc nhất, chính là 

trong cuộc đời này nâng cao trí huệ của chúng ta đến đỉnh điểm, không có gì thù thắng 

hơn điều này. 

Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần ở thế gian này quý vị nhất định phải nhận thức 

cho rõ ràng, đó là cái gì? Đó là chướng ngại, nói có vẻ hơi khó nghe là ma chướng. 

Nhất định phải hiểu được. Trong “Kinh Bát Đại Nhân Giác” nói là bốn loại ma, ngũ 

ấm ma chính là sắc thân. Cái thân này bất thiện, thân không phải là thứ tốt đẹp. Không 

những nhà Phật nói rất là thấu triệt, bạn xem ở trong “Kinh Đạo Đức”, Lão Tử đã nói: 

“Ta có đại nạn vì ta có thân”. Ngài nói ta có sự gian khổ lớn lao, gian khổ điều gì? Là 

do có thân, nếu không có thân thể thì quá tốt. Lão Tử đã biết được đạo lý này, đã thấu 

hiểu được chân tướng sự thật này. Cho nên có cái thân này, cái thân này gọi là ngũ ấm 

ma, thuận theo cái thân này thì bạn có  “phiền não ma” . Phiền não ma này là phụ thuộc 

vào nội tâm của chính mình. Tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, đây 

chính là ma chướng. Nếu bạn nhận ra nó thì bạn mới xa lìa được nó, bạn vãng sanh 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  không  còn  chướng  ngại.  Có  những  thứ  này  đều 

thuộc về chướng ngại. Điều này không thể không hiểu được. 

Ngoài điều này ra, còn có sự mê hoặc của bên ngoài. Bạn xem, hiện nay sự mê hoặc ở 

bên ngoài quá lớn, khoa học kỹ thuật phát triển tất nhiên mang đến cho bạn những tiện 

nghi, nhưng chúng ta phải trả một cái giá quá đắt. Thật không đáng. Bạn nhìn xem, trẻ 

em hiện nay, hài nhi mới sanh vừa mở mắt ra đời là xem truyền hình rồi. Nội dung bên 

trong truyền hình là gì? Các bạn biết rằng tiên nhập vi chủ, cho nên thế hệ thanh niên 

ngày nay chịu giáo dục những gì? Giáo dục của truyền hình, giáo dục của phim ảnh, 

hiện nay còn có thêm sự giáo dục của mạng internet. Có rất nhiều phụ huynh đều đến 

gặp tôi than khổ, hỏi tôi nên làm như thế nào? Tôi cũng chẳng có cách gì. Tôi nói với 

- 332 - 

họ, chỉ có một biện pháp tốt nhất chính là phải nhanh nhanh đi đến Thế giới Cực Lạc, 

ngoài phương pháp này ra còn có phương pháp nào nữa không? Không còn cách nào 

khác, không có cách nào ngăn chặn. 

Năm ngoái, tôi đi viếng thăm Nhật Bản, tôi nhìn thấy Nhật Bản có một sản phẩm mới 

ra đời là điện thoại cầm tay có thể truy cập mạng internet, có thể xem truyền hình vệ 

tinh, cho  nên  truyền  hình  vệ  tinh  trong  tương  lai là  ở  trong  lòng  bàn  tay, không  cần 

ngồi trước máy truyền hình ở trong nhà. Tôi nghĩ rằng nhiều nhất là ba năm đến năm 

năm. Đến lúc đó thì phải làm sao? Những thứ này đều là nguồn gốc của sự nhiễm ô. 

Khoa học kỹ thuật không có lỗi lầm, nó không có thiện ác, giống như nước vậy, 

nước  có  thể  nâng thuyền  nhưng  cũng có  thể  nhận  chìm  thuyền, vấn  đề  là  ở nơi 

bạn sử dụng nó với nội dung gì. Nếu như bên trong nền khoa học kỹ thuật cao này là 

điều tốt, là luân lý, đạo đức, thì thế giới này được cứu rồi. Nếu như nội dung mặt trái 

là sự nhiễm ô, thì cái thế giới này đi theo hướng bị hủy diệt. Cho nên, có rất nhiều tôn 

giáo đều nói đến ngày tàn thế giới. Tôi tin ngày tàn của thế giới. Tại sao tôi lại tin? 

Chính là tôi thấy bên trong nội dung của truyền hình, internet, phim ảnh, ca kịch thì tôi 

biết được, tinh thần đã bị nhiễm ô nghiêm trọng rồi, đã nhiễm ô tâm lý, nhiễm ô tâm 

hồn rồi. Tâm hồn của bạn đã chịu sự nhiễm ô, tất nhiên là sẽ làm cho thân thể của bạn 

sẽ  không  khỏe  mạnh.  Trong  Kinh  Phật  thường  hay  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

 sanh”,  cho nên cái thân thể này không khỏe mạnh. Tại sao không khỏe mạnh vậy? Do 

ý  nghĩ  của  bạn  không  khỏe  mạnh,  tâm  của  bạn  không  khỏe  mạnh,  tâm  không  thanh 

tịnh. Cảnh tùy tâm chuyển. Thân thể phụ thuộc vào cảnh giới. Tâm lý khỏe mạnh thì 

cái thân này của chúng ta mới khỏe mạnh, tâm thanh tịnh thì dung mạo của chúng ta 

mới thanh tịnh, tâm địa từ bi thì dung mạo từ bi. Đây là đạo lý nhất định. Cho nên là 

cảnh tùy tâm chuyển. 

Lần này ở Bắc Kinh, tôi đã gặp được một đồng tu học Phật, ông ấy bị bệnh. Ông mong 

muốn được những vị Cao Tăng Đại đức gia trì cho ông, đại khái cũng đã thấy nhiều 

lần rồi. Lần này vị thượng sư Mật tông quán đảnh cho ông ấy. Ông ấy đến chỗ của tôi, 

cũng muốn tôi gia trì một chút cho ông ấy. Tôi nói, tôi không biết gia trì. Tôi nói với 

ông ấy tôi không tin việc gia trì. Tôi nói thật với ông, đó cũng chính là Phật thường 

hay nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Tôi nói với ông một sự thật, bác sĩ tại sao 

trị cho ông hết bệnh? Tuyệt đối không phải là bác sĩ có khả năng tuyệt vời gì. Thành 

thật mà nói, bác sĩ chẳng có khả năng, bác sĩ không thể trị bệnh cho bạn, bệnh của bạn 

làm sao mà hết vậy? Tín tâm của chính bạn đã làm lành bệnh, bạn tin tưởng vị bác sĩ 

này, bạn tin tưởng loại thuốc này, vị bác sĩ này, loại thuốc này thật sự linh nghiệm là 

do niềm tin của bạn. Nếu như bạn không tin tưởng, vị bác sĩ có giỏi giang hơn, có hay 

hơn  thì  tuyệt  đối  cũng  không  trị  cho  bạn  hết  bệnh, sau  khi  bạn  uống  thuốc  rồi  cũng 

chẳng có tác dụng. Vì vậy, bệnh của bạn tại sao mà hết vậy? Do lòng tin của bạn đã 

làm cho bạn hết bệnh. Tôi nói, ông đến đây tìm tôi, hôm nay câu nói này chính là sự 

gia  trì  cho  ông,  là  thật  sự  gia  trì  cho  ông.  Ông  bị  bệnh  nghiêm  trọng,  nếu  ông  tin 

tưởng, ông mỗi ngày ăn cháo thì cũng có thể hết bệnh, ông chỉ cần ngày ngày ăn cháo 

- 333 - 

cũng có hiệu quả. Chúng ta học nhiều năm như vậy ở trong Phật pháp nên hiểu được 

đạo lý này. 

Những  năm  gần  đây,  Tiến  sĩ  người  Nhật  -  Giang  Bổn  Thắng  đã  thí  nghiệm  đối  với 

nước. Từ sự thí nghiệm đối với nước này phát hiện ra nước có thể thấy, có thể nghe, 

có thể hiểu được suy nghĩ của con người. Tôi biết được tin tức này thì rất là hoan hỷ. 

Ông  đã  chứng  minh  điều  Phật  đã  nói  ở  trong  Kinh.  Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  đã 

nói: “Chư pháp sở sanh, duy tâm sở hiện”. Tâm ở chỗ nào? Tất cả các pháp chính là 

tâm. Tâm là năng hiện năng biến, tất cả vạn pháp là sở hiện sở biến. Tâm ở chỗ nào? 

Vật  chính  là  tâm,  tâm  và  vật  là  một  chứ  không  phải  hai.  Bản  năng  của  tâm  là  thấy 

nghe hay biết, đây là bản năng của tự tánh. Tất cả vạn pháp đều là tâm sở hiện. Cái 

bản năng đó chính là sẽ không mất đi, cho nên nhất định là nó có thể thấy, nghe, hay, 

biết. Tôi nói, bạn phát hiện ra nước ở điểm này chứng minh nó xác thực là có thể thấy, 

nghe, hay, biết; bạn hãy nghiên cứu sâu thêm một bước, hết thảy tất cả vạn pháp, thực 

vật, khoáng vật, bùn cát, đất đá, bạn làm thí nghiệm thử, nhất định là bạn có thể phát 

hiện tất cả đều có thể thấy nghe hay biết, bạn chứng minh được lời của Phật nói trong 

Kinh là không sai. Đây chính là bản năng, bất sanh bất diệt, biến khắp pháp giới. Đây 

là tính năng, tính có năng, tính vẫn có đức. Cái đức của tính này, hiện nay chúng ta nói 

nó là tự nhiên, ở trong “Kinh Lăng Nghiêm” Phật nói thanh tịnh bổn nhiên, nói rất là 

hay. Nó có trật tự, chẳng có sự hỗn loạn. Không những không loạn, nó cũng chẳng bị 

nhiễm ô chút nào, bất luận là ở nhất chân pháp giới hay là ở trong tam đồ địa ngục, nó 

nhất định  không bị nhiễm  ô. Tánh không bị nhiễm  ô, không sanh không  diệt,  không 

đến  không  đi,  không  thường  không  đoạn,  không  cấu  không  tịnh.  Điều  này  ở  trong 

Kinh Phật là hình dung tánh đức. 

Tánh đức, ở hữu tình chúng sanh chúng ta phân thành, Phật lập một danh tự cho nó gọi 

là Phật tánh. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. Phật là từ trên Phật tánh của chúng ta 

mà nhìn, cho nên Hoa Nghiêm, Viên Giác, Phật đều nói:  “Tất cả chúng sanh vốn dĩ đã 

 thành Phật” . Hiện giờ có phải là Phật không? Là Phật, thật sự là Phật, tuyệt đối không 

phải là giả. Tại sao vậy? Vì tánh năng, tánh đức của bạn hoàn toàn không bị mất đi, 

chẳng qua là hiện nay bạn bị nhiễm ô. Nhiễm ô không phải là tánh năng, tánh đức bị 

nhiễm ô. Nhiễm ô là nhiễm ô mê hoặc. Một niệm mê thì đức năng tự tánh của bản thân 

bạn có thể bị quên mất đi, không biết được tự mình có cái đức năng này, không biết 

được bản thân mình cùng với chư Phật Như Lai là như nhau, cho nên bạn ở đây sanh 

ra ảo giác. Phiền phức sanh ra từ chỗ này. Đến lúc giác ngộ rồi, một niệm hồi đầu, vốn 

dĩ là Phật. Cho nên chúng sanh thành Phật, trên lý luận nói là trong một sát na, trong 

khoảng sát na hồi đầu liền thành Phật. Nhưng hiện tại bạn vẫn chưa hồi đầu, bạn đối 

với  bản  thân  vẫn  chưa  tin  tưởng,  đây  gọi  là  chướng  ngại.  Phiền  não  chướng,  sở  tri 

chướng gọi là chướng ngại, cho nên ở trong sáu cõi luân hồi chịu khổ chịu nạn. 

Tình hình của lục đạo, chúng sanh ở trong lục đạo hình sắc sai biệt rất lớn. Trong cuộc 

đời này của chúng ta, thực tại là vô cùng may  mắn, khó được, có thể gặp được Phật 

pháp Đại Thừa, điều này thật sự trong bài khai Kinh kệ có nói:  “Trăm ngàn vạn kiếp 

- 334 - 

 khó gặp được”; Cư sĩ Bành Tế Thanh đã nói:  “Từ vô lượng kiếp đến nay, một ngày hy 

 hữu khó gặp” . Chúng ta có thể gặp được, sau khi gặp được thì bạn biết quý trọng, tất 

cả bạn đều nên buông xuống, nắm lấy Phật pháp cho thật chặt, trong cuộc đời này của 

bạn  nhất  định  phải  thành  tựu.  Nên  biết  rằng  thế  gian  này  mọi  thứ  đều  là  giả,  chỉ  có 

chuyện tu học Phật pháp là thật. 

“Bát  Nhã  Tâm  Kinh”  mọi  người  thường hay  đọc, đọc  rất  là  thành  thục,  có  thể  là  đã 

thuộc lòng, chỉ tiếc là ý nghĩa trong đó thì chưa hiểu. Tại sao biết được bạn chưa hiểu? 

Nhìn thấy bạn trong cuộc sống hàng ngày, xử sự, đối người, tiếp vật vẫn là rất mơ hồ 

mê hoặc điên đảo, bạn chưa hiểu. Đó là cảnh giới cao nhất của Bồ Tát. Câu đầu tiên 

bạn  vẫn  chưa  làm  được.  Bạn  xem,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  “chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai 

 không độ nhất thiết khổ ách”. Ngũ uẩn của bạn chưa phải là không, khổ nạn của bạn 

vẫn trùng trùng, cho nên tôi biết được là bạn chưa hiểu. Nếu như bạn thật sự đã hiểu 

rồi thì bạn không có khổ nạn, cái thế gian này đối với bạn mà nói sẽ không có tai nạn. 

Đó  là  cương  yếu  của  “Kinh  Đại  Bát  Nhã”. Hai  trăm  sáu  mươi  chữ này  triển  khai  ra 

chính là sáu trăm quyển Đại Bát Nhã. Lúc đầu đọc Kinh này, tôi có cảm giác hai trăm 

sáu mươi chữ của tâm Kinh vẫn là quá nhiều, vẫn có thể thu gọn lại thành mười hai 

chữ: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Thích Ca Mâu Ni Phật 

năm  xưa còn tại thế đã nói  Kinh  này  trong  hai  mươi  hai năm.  Bạn thật sự  hiểu thấu 

đáo  hai  mươi  chữ  này,  thì  hai  mươi  hai  năm  Bát  Nhã  bạn  đã  đạt  được,  bạn  đã  tốt 

nghiệp  rồi,  thử hỏi  bạn  còn  điều  gì  mà  chưa  buông  bỏ  được  nữa?  Tất  cả  đều  buông 

xuống rồi. Buông xuống được thì chướng ngại của bạn không còn nữa. Sau khi buông 

xuống rồi thì tự tánh, tánh năng, tánh đức của bạn liền hiện tiền. Sau khi buông xuống, 

bạn sẽ sống qua ngày giống như là cuộc sống của chư Phật, Bồ Tát vậy, bạn được đại 

tự  tại,  bạn  sẽ  không  chịu  khổ  chịu  nạn  nữa,  bạn  muốn  dung  sắc  vi  diệu  thì  rất  là  tự 

nhiên nó sẽ chuyển cho bạn. 

Lần  này  tôi  ở  Bắc  Kinh  cùng  mấy  vị  giáo  sư  bàn  về  Phật  pháp  (các  vị  ấy  đều  có 

nghiên cứu Phật pháp), bàn về đạo đức, bàn về nhân quả, bàn về nhị chướng. Những 

danh từ này  y theo cách nói trong Kinh luận của người xưa thì rất khó hiểu. Tôi nói 

với họ một cách rất là đơn giản, đạo là cái gì? Đạo chính là quy luật của tự nhiên, tự 

nhiên  như  vậy,  đây  chính  là  đạo.  Đức  là  gì?  Tùy  thuận  theo  tự  nhiên  chính  là  đức. 

Cách nói này dường như là nghe dễ hiểu, trên thực tế vẫn là khó hiểu, cho nên tôi mới 

đưa ra một thí dụ, mọi người liền rất dễ hiểu. Con người chúng ta đến thế gian này, 

người mẹ sau khi sinh ra một đứa trẻ, người mẹ khi sinh em bé tuyệt đối không có ý 

nghĩ là tôi muốn đứa bé này trở thành người như thế này như thế kia, không có cái ý 

nghĩ này. Đây chính là tự nhiên, tự nhiên chính là không cho phép mình thêm một chút 

ý nghĩ nào vào trong đó, toàn bộ các bộ phận trưởng thành rõ ràng, lớn lên như vậy, tự 

nhiên như vậy. Đây gọi là đạo. 

Chúng ta thuận theo tự nhiên, đây chính là đức. Nhưng mà hiện nay rất nhiều người tự 

cho mình là thông minh, đặc biệt là những người trẻ tuổi, họ đi ngược lại với tự nhiên. 

Thí dụ rõ ràng nhất là sửa sắc đẹp. Sửa sắc đẹp là đi ngược lại với tự nhiên, họ muốn 

- 335 - 

đem tướng mạo của họ đến cho thợ sửa sắc đẹp làm theo ý của họ để thay đổi tướng 

mạo. Đây chính là đi ngược lại với tự nhiên. Khi đi ngược lại với tự nhiên thì sẽ không 

có kết quả tốt. Cho nên sau khi làm đẹp, tôi nghe nói có rất nhiều tác dụng phụ, khổ 

không nói nên  lời.  Đi  ngược lại với  tự nhiên chính là  thiếu  đức, thì  bạn sẽ  chịu khổ 

trước tiên. Cách nói này của tôi mọi người rất là dễ hiểu. Bạn hiểu được cái thí dụ này, 

thí dụ chính ở trên thân thể của chúng ta. Sau đó bạn sẽ hiểu được trái đất của chúng ta 

là tự nhiên hình thành, không phải là do ý nghĩ của con người muốn nó hình thành như 

thế nào. Chúng ta tùy thuận theo quả đất này, đây chính là đức. Nhưng mà ngày nay 

chúng  ta  đã  làm  sai  sự  việc,  chúng  ta  muốn  thay  đổi  hoàn  cảnh  tự  nhiên,  dùng  sức 

người để mà thay đổi, phá hoại sự cân bằng sinh thái của trái đất, phiền phức cũng đã 

đến, nào là thiên tai, động đất, lũ lụt, gió bão, một loạt tai họa lớn sẽ xảy ra, đây chính 

là do bạn đi ngược lại với đạo, bạn đã gây ra nhiều phiền phức như vậy. Bạn có thể từ 

ở chỗ này tỉ mỉ mà tư duy, mà suy xét, sau đó bạn đã hiểu được cái gì là đạo, cái gì là 

đức. 

Các  vị  Thánh  Hiền  áp  dụng  đạo  đức  thành  việc  làm  nằm  trong  khả  năng  của  con 

người. Điều này người xưa nói rất là hoàn mỹ, ngũ luân là đạo, vợ chồng, cha con, anh 

em, vua tôi, bạn bè là đạo, đây là điều tự nhiên. Có thể thuận theo cái đạo này, đây là 

đức. Nhân nghĩa lễ trí tín, hiếu đễ trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, đây là đức. Cổ Thánh tiên 

Hiền chúng ta trong sách xưa nói rất là hay: “Lấy đạo trị quốc, lấy đức cảm hóa dân”, 

chính là trị quốc nhất định không đi ngược lại với nguyên tắc, nguyên lý tự nhiên, giáo 

hóa chúng sanh nhất định phải thuận theo tự nhiên. Đất nước này có thể thái bình ổn 

định trong mấy ngàn năm, ở trên trái đất này không bị mất đi, nó có nguyên nhân để 

tồn tại. Tại sao vậy? Nó tuân thủ đạo đức, nó hiểu được đạo đức. 

Phật pháp hoàn toàn là đạo đức. Bạn xem trong Phổ Hiền hạnh nguyện cùng với lời 

chúng tôi đã nói:  “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”,  đây là điều rõ ràng nhất.   

 "Hằng  thuận  chúng sanh, tùy hỷ  công  đức”,   đó  là  chư Phật  Như Lai  trong  đời sống 

hàng ngày đã hiển thị, chư đại Bồ Tát học tập theo chư Phật Như Lai, chỉ có như vậy 

mà thôi. Khái niệm như thế này chúng ta dần dần sẽ hiểu ra. 

Hiện  tại  chúng  ta  phải  bắt  đầu  học  từ  chỗ  nào?  Đây  là  điều  mà  lúc  giảng  pháp  tôi 

thường hay nói, khuyến khích chư vị đồng tu, phải bắt đầu từ đâu? Bắt  đầu  từ  việc 

buông bỏ ý niệm khống chế đối với tất cả người, sự, vật. Buông bỏ ý niệm chiếm 

hữu đối với tất cả người, sự, vật. Đây là nói từ trên tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc. 

Bạn nên buông bỏ những thứ này thì bạn sẽ hiểu được Kinh này. Không những xem 

hiểu  mà  bạn  còn  thông  suốt  Kinh  này.  Một  Kinh  thông  thì  tất  cả  Kinh  đều  thông, 

không những tất cả Kinh đều thông, mà tất cả pháp thế xuất thế gian đều thông. Chính 

là  do  bạn  có  ý  niệm  chiếm  hữu, bạn  có ý niệm  khống  chế  cho nên bạn  chẳng  thông 

được điều gì, chư Phật Như Lai có đến dạy cho bạn cũng chẳng có cách nào dạy cho 

bạn thông được. Tại sao vậy? Vì bạn bị chướng ngại. Nói rõ ràng cho bạn biết, chướng 

ngại là do bạn có tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, bạn có lòng tham muốn ngũ dục 

lục trần, tham sân si mạn, toàn bộ những thứ này là chướng ngại. Cội  rễ  của  những 

- 336 - 

chướng ngại này chính là ý niệm khống chế, ý niệm chiếm hữu, đó là nguồn gốc. 

Người  biết  tu  hành  sẽ  nhổ  bỏ  gốc  rễ  này.  Gốc  rễ  đã  nhổ  bỏ  rồi  thì  chướng  ngại  sẽ 

không còn nữa. Không còn chướng ngại nói thì rất dễ, nghe ra thì hình như đã hiểu, ra 

khỏi cửa thì quên mất rồi. Nhưng mà bạn phải nên hiểu, lợi ích chân thật là ở tại chỗ 

này. 

Khi được thân người rồi, không phân biệt quốc gia, không phân biệt chủng tộc, không 

phân biệt tôn giáo, cả một đời họ cầu điều gì? Nói chung là không ngoài ba sự việc. 

Thứ nhất là cầu tài, có ai mà không muốn phát tài đâu? Thứ hai là cầu thông minh trí 

huệ. Thứ ba là cầu khỏe mạnh sống lâu. Đều không ngoài ba thứ này. Thật sự muốn 

cầu ba thứ này, bạn hãy học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, cả ba thứ này Thích Ca Mâu 

Ni Phật đều có đủ, tất cả chư Phật cũng đều có đầy đủ viên mãn ba thứ này. Không 

những  Như  Lai  có  đủ,  ở  trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Như  Lai  đã  tiết  lộ  tin  tức  cho 

chúng ta, Ngài nói:  “Tất cả chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai, đều có đức năng 

 của  Như  Lai, đều  có tướng hảo, đức  tướng của  Như  Lai” . Từ  “tất  cả”  này  là tất  cả 

chúng sanh trong khắp pháp giới, hư không giới, bao gồm chúng ta ở trong đó;  “đều 

 có trí huệ của Như Lai”, không phải là bạn cầu trí huệ sao? Bạn có cầu, bạn cùng với 

trí huệ của Như Lai không khác nhau, không hai không khác. “Đều có đức năng của 

 Như  Lai”,  đức  năng  mà  ngày  nay  chúng  ta  nói  là  tài  nghệ.  “Đều  có  tướng  hảo,  đức 

 tướng của Như Lai”, cái tướng hảo này chính là khỏe mạnh sống lâu. Cho nên có đủ 

tất cả. Do đó mới biết, giàu sang, thông minh, trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu là điều vốn 

đã có đủ ở trong tự tánh của bạn, không phải đến từ bên ngoài, hơn nữa nó là tự nhiên, 

là không có sự sanh diệt. 

Tự tánh vốn đã có đủ nhưng hiện nay thì không có, tại sao vậy? Phật nói rất hay: “Bởi 

 do vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc”.  Bạn vốn đã có vô lượng vô biên 

tài phú, thông minh trí huệ, khỏe mạnh sống lâu, tại sao lại không có? Đây là do bạn 

có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  ba  thứ  này  đã  làm  chướng  ngại  rồi.  Bạn  nói 

xem, thật đáng tiếc biết bao. Phật nói lời nói ý nghĩa thật là sâu. Nếu như bạn thật sự 

hiểu, nghe rõ ràng rồi, chúng ta chỉ cần buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 

những điều này sẽ hiện tiền. Đây là thật, không phải giả. Bạn không chịu buông xuống 

thì bạn sẽ có tội, bạn sẽ chịu khổ rồi. Cho nên tội khổ là do chính mình tìm đến, không 

phải  người  khác  mang  đến  cho  bạn.  Chúng  ta  ở  trong  sáu  nẻo,  đời  đời  kiếp  kiếp  xả 

thân, thọ thân là do nghiệp lực làm chủ. Bạn biết tu thiện, đoạn ác tu thiện, quả báo 

của bạn càng lúc càng tốt, nhưng đều có đủ ba loại quả báo này thì quá khó, quá khó. 

Con người ở thế gian này, chúng ta hãy tỉ mỉ mà quan sát, người rất là giàu có, nhưng 

sức  khỏe  không  tốt,  thường  xuyên  bị  bệnh,  họ  bị  bệnh  khổ.  Người  có  trí  huệ  thông 

minh, thật sự là vượt hơn những người thông thường, cả đời nghèo khó, cuộc sống khó 

khăn,  tôi  đều  đã  gặp  qua.  Những  người  học  Phật  chúng  ta  vừa  nhìn  thấy  liền  hiểu 

được, họ có trí huệ thông minh, giống như lão sư của chúng tôi, Ngài Phương Đông 

Mỹ,  xác  thực  là  thông  minh  trí  huệ  vượt  trội  hơn  người  thường,  thế  nhưng  cả  đời 

không có tiền, cả đời dạy học, là một vị giáo sư, nhận đồng lương dạy học để sống qua 

- 337 - 

ngày,  mua  sách  cũng không  có  tiền  mua.  Tại  sao  lại  như vậy?  Tiền  kiếp  ông  biết tu 

pháp bố thí, nhưng không biết tu tài bố thí. Trong Kinh Phật nói với chúng ta, chưa có 

minh tâm kiến tánh, chưa quay về với tự tánh thì đời đời kiếp kiếp của chúng ta thọ 

dụng những gì đã tu ở tiền kiếp. Người này hôm nay tại sao lại phát tài vậy? Bạn thấy 

người đó hoàn toàn không thông minh, cũng chẳng có trí huệ gì cả, thậm chí chỉ học 

đến  tiểu học hoặc trung học là nghỉ học, nhưng mà  họ  rất là giàu có. Đây  là  do tiền 

kiếp tu tài bố thí rất nhiều, không có tu pháp bố thí, cho nên có tiền mà không có thông 

minh  trí  huệ. Chúng ta  cũng  nhìn  thấy  có  rất  nhiều  người sống  lâu  khỏe  mạnh, chín 

mươi mấy tuổi, thể chất của họ chẳng thua gì lứa tuổi thanh niên, nhưng mà cuộc sống 

rất nghèo khổ, cũng chẳng có trí huệ. Chúng ta liền biết được, kiếp trước là họ có tu vô 

úy bố thí, không có tu pháp bố thí và tài bố thí. Trên tổng thể bạn xem quả báo hiện 

tiền liền biết được trong đời quá khứ họ đã tu nhân gì. Điều này ở trong Kinh, Phật đã 

dạy cho chúng ta: “Muốn biết nhân đời trước, thì xem hiện nay mình chịu quả gì”,  quả 

mình chịu kiếp này chính là do đời trước mình đã tạo ra; “muốn biết quả đời sau, hãy 

 xem mình đang  tạo  nhân gì” . Nếu như bạn  muốn đời sau có  được  quả báo gì, trong 

đời này của bạn, suy nghĩ của bạn, lời nói việc làm mà bạn đã tạo ra sẽ chiêu cảm quả 

báo vào đời sau của bạn. Phật nói những lời này chính là chân lý của thế gian pháp. 

Cho nên bạn phải nên biết đạo lý này, tiền đồ của chúng ta càng lúc sẽ càng tươi sáng, 

càng lúc càng hạnh phúc. 



Tập 296 

“Liễu Phàm Tứ Huấn” là một tấm gương rất hay. Gần đây ở Đại lục có làm phim “Du 

Tịnh Ý Công gặp Táo Thần”, hình như đã quay thành phim truyền hình nhiều tập. Hai 

tác phẩm này đều là giáo dục chúng ta về nhân quả báo ứng. Thiện có thiện báo, ác có 

ác báo. Điều này là chân thật không phải giả, tuyệt đối không phải là mê tín. Bạn chỉ 

cần y theo phương pháp, luân lý này mà học, bản thân bạn có thể thọ nhận được quả 

báo. Nhất định không phải là giả. Bản thân tôi là một thí dụ điển hình cho mọi người. 

Khi  tôi  còn  trẻ,  có  rất  nhiều  người  xem  tướng  đoán  mạng  cho  tôi,  tôi  có  một  chút 

thông minh, nhưng một chút phước báu cũng chẳng có mà lại bị đoản mạng nữa. Tôi 

có thể chuyển đổi lại, hoàn toàn nhờ học Phật, những bệnh tật, tập khí của bản thân cả 

thảy đều sửa đổi, thuận theo lời dạy bảo của Phật Đà, chính là Kinh luận dạy ta như 

thế nào thì ta làm như thế đó, dạy ta không nên làm thì tuyệt đối ta không làm. 

Ngày xưa có không biết bao nhiêu người đến nói với tôi là tôi sống không qua khỏi 45 

tuổi. Vào năm 45 tuổi, thật sự là tôi bị một cơn bệnh hết một tháng. Cả cuộc đời tôi 

chưa hề bị bệnh, vậy mà vào năm đó lại bị bệnh hết một tháng, tôi nghĩ là thọ mạng đã 

hết rồi, cho nên tôi cũng không đi bác sĩ khám, cũng không uống thuốc, bởi vì tôi biết 

bác sĩ chỉ có thể chữa bệnh chứ không thể chữa mạng, họ không có cách nào để chữa 

mạng, nên tôi niệm Phật cầu vãng sanh. Cứ như vậy mà niệm Phật hơn một tháng thì 

hết bệnh. Điều này bạn nên nghĩ là do tín tâm. Tôi không cầu sống lâu mà thật sự là 

- 338 - 

chỉ  cầu  vãng  sanh,  thật  không  ngờ  là  bệnh  đã  hết  mà  cũng  chẳng  được  vãng  sanh. 

Thực tế mà nói, phước báu là do cả đời học Phật và tu hành của tôi. Tất cả đồng tu đến 

cúng dường cho tôi, tôi đều mang tiền này đi bố thí. Tôi học theo Đại Sư Ấn Quang, 

cả cuộc đời của Đại Sư Ấn Quang chỉ làm công việc in Kinh và bố thí. In Kinh là bố 

thí pháp, dùng tiền để in là tài bố thí, cho nên nói cả cuộc đời của Ngài là làm bố thí cả 

hai loại tài và pháp. Tôi học theo Đại Sư Ấn Quang, cả cuộc đời không xây cất chùa, 

không lập đạo tràng, cả đời tu bố thí pháp, cho nên kết được pháp duyên rất là rộng 

lớn. 

Tôi nghĩ, mọi người chúng ta đều biết Pháp sư Diễn Bồi. Ông là người bạn cũ của tôi, 

ông lớn hơn tôi mười tuổi. Mười năm trước, khi tôi vừa đến Singapore, lúc tôi đến lần 

thứ nhất và lần thứ hai, ông đều đến sân bay để đón tôi, nhất định là phải mời tôi đi 

dùng cơm. Có một lần đặc biệt ở Linh Chi, Ngài đặt một mâm cơm để đãi tôi. Ngài 

hỏi tôi:  “Thưa Pháp sư Tịnh Không! Hôm nay tôi mời Pháp sư dùng cơm, vậy Pháp sư 

 có  biết  ý  nghĩa  gì  không  ạ?”.   Tôi nói  tôi không biết  vì  tôi  chưa có  thần thông. Ông 

nói:  “Pháp sư đi khắp nơi giảng Kinh, pháp duyên thù thắng như vậy, vậy tu như thế 

 nào mà được như vậy? Xin Pháp sư chỉ dạy cho tôi” . Tôi nói:  “Sự việc là như thế này, 

 điều này thực tại mà nói cũng là do lão sư của tôi dạy cho tôi, tôi theo lão sư Lý Bỉnh 

 Nam học Kinh giáo, lão cư sĩ rất coi trọng việc kết pháp duyên. Ngài dạy cho tôi, các 

 con nhất định nên kết pháp duyên với mỗi một vị đồng tu, không kết pháp duyên thì 

 tương lai con giảng Kinh được tốt, có giảng đến hoa trời rơi rụng cũng chẳng có ai 

 đến nghe”. Kết duyên như thế nào? Năm xưa, khi mà Ngài giảng Kinh, đồng tu không 

có nhiều như tôi giảng hiện nay. Ngài đã ở Đài Trung giảng Kinh ba mươi tám năm, 

lúc  hưng  vượng  nhất,  thính  chúng  có  khoảng  hơn  bốn  trăm  người.  Ở  Đài  Loan  như 

vậy thì cũng khá lắm rồi, người nghe nhiều như vậy rất khó được, có thể là các vị Pháp 

sư khác đều cũng chẳng có cách gì so với Ngài. Ngài đã dạy tôi cách tiếp đãi, dạy tôi 

đứng ở cửa, khi mỗi đồng tu đến nghe giảng Kinh đều hướng dẫn, sắp xếp chỗ ngồi 

cho họ, tiếp đãi họ. Ngài dạy chúng tôi phải tôn trọng đối với thính chúng, gương mặt 

phải tươi cười trong khi đón tiếp. Đây chính là kết pháp duyên. Chúng tôi từ chỗ này 

mà  học.  Không  những  có  cách  này  mà  còn  phải  mời  dùng  kẹo.  Chúng  tôi  không  có 

tiền  nên  chỉ  mua  một  bao  đậu  phộng  to,  mời  mỗi  người  hai  hạt,  như  vậy  kết  pháp 

duyên  rất  nhiều.  Lão  sư  chỉ  chúng  tôi  cách  này.  Sau  này  ở  nước  ngoài  giảng  Kinh, 

chúng tôi in rất nhiều Kinh sách, tượng Phật... Chúng tôi chưa đi đến nơi nhưng vật 

phẩm kết pháp duyên đã gửi đến trước rồi. Tôi nhớ có một năm tôi ở Kuala Lumpur, 

ông Tan Sri Lý Kim Hữu tổ chức một hoạt động có mười lăm ngàn người tham gia. 

Người của chúng tôi chưa đến đó nhưng vật phẩm kết pháp duyên của chúng tôi (hình 

như là có năm tấn) đã được đưa đến trước rồi. Cho nên, tôi liền nói với Pháp sư Diễn 

Bồi là nên kết duyên trước. Nghe xong câu nói này, Pháp sư liền chau mày, Pháp sư 

nói:  "Tôi rất cô hàn!" . Cô hàn có nghĩa là gì? Là hẹp hòi, Pháp sư chưa từng làm việc 

này.  Tôi  nói:   "Việc  này  nhất  định  phải  làm,  nhất  định  phải  làm!" .  Rộng  kết  thiện 

duyên. Pháp duyên của chúng tôi đã kết toàn thế giới, có rất nhiều nơi chúng tôi đã kết 

- 339 - 

duyên  từ  rất  lâu  mà  bản  thân  tôi  chưa  từng  đến  đó,  vẫn  chưa  đến  được  nơi  đó.  Cho 

nên, kết duyên không những là tu phước cho kiếp sau, mà hiện tiền cũng được phước 

báu. 

Chúng ta không nên nghĩ về việc hưởng thụ, không nên nghĩ về tiền tài. Tiền tài là giả, 

kết pháp duyên mới là thật. Cho nên nói, mối quan hệ giữa người với người phải cho 

tốt, mối quan hệ hoàn cảnh tự nhiên với con người, mối quan hệ của thiên địa quỷ thần 

với con người, trong cuộc đời của chúng ta ba mối quan hệ này phải cho tốt thì làm 

việc ở đâu cũng thuận lợi, bất luận là đi đến nơi nào cũng đều có người giúp đỡ bạn. 

Chúng ta thường chăm sóc người khác, tự nhiên sẽ có người chăm sóc chúng ta, đừng 

có bận tâm lo nghĩ. Bạn nói xem, như vậy tự tại biết bao! 

Tôi  cũng  đã  gần  ba  mươi  năm  không  sử  dụng  tiền  rồi,  vẫn  thường  xuyên  đi  ra  bên 

ngoài, tôi cũng chẳng biết được là sự việc gì, đi đến đâu thì liền có vé máy bay để đi, 

tất cả là do người ta chuẩn bị hết, cho nên ngày nào đi, chuyến bay nào, lúc nào đi tất 

cả tôi đều không biết. Bản thân tôi cũng không đeo đồng hồ, tôi không có quan niệm 

về thời gian, hôm nay là ngày mấy, thứ mấy tôi cũng không biết. Tốt! Cái gì cũng đều 

không biết, chỉ có niệm A Di Đà Phật. Ngoài việc niệm A Di Đà Phật ra, mỗi ngày đều 

xem Kinh. Ngoài những việc này ra thì cái gì cũng chẳng biết, mỗi ngày thiên hạ đều 

thái bình, hôm nay không có việc gì, cứ trôi qua bình an, thì bạn không có phiền não, 

tâm địa thanh tịnh từ bi. Con người không có phiền não thể hiện rõ ràng nhất chính là 

dung mạo không bị già đi. Cái thân thể này của con người là một cái máy, khẳng định 

là sẽ bị già yếu đi, nhưng sự già yếu sẽ rất chậm. 

Khoảng một - hai năm trước, tôi di dân đến Úc Châu. Di dân thì nhất định là phải kiểm 

tra sức khỏe. Tôi từ trước đến giờ vẫn chưa đi kiểm tra sức khỏe, mấy mươi năm rồi 

chưa có kiểm tra sức khỏe, vậy là nhất định phải đi kiểm tra một lần. Ở Úc Châu, vị 

bác sĩ già này là người Ấn Độ, vợ của ông ấy học Phật, bản thân ông là tín đồ Ấn Độ 

giáo, cũng  rất  có  duyên  với  tôi.  Ông  ấy  kiểm  tra  sức  khỏe, xét  nghiệm  máu  cho  tôi. 

Ông nói với tôi về kết quả xét nghiệm, ông nói chắc là do Pháp sư ăn chay, có thể là 

do Pháp sư không có kết hôn, máu của Pháp sư giống như người ba mươi tuổi, chức 

năng  của  các bộ phận  trong  cơ  thể nhiều  nhất  cũng  chỉ  giống người  năm  mươi  tuổi. 

Khi  tôi  di  dân  đến  Úc  Châu  là  được  bảy  mươi  lăm  tuổi,  đây  là  chuyện  của  hai  năm 

trước. Cho nên mới nói là không dễ bị lão hóa. Nếu bạn hỏi tôi nguyên nhân gì khó bị 

già yếu đi? Tôi liền nói với bạn rằng, thế gian này chuyện gì tôi cũng đều chẳng biết. 

Bí  quyết  đã  nói  với  bạn  rồi.  Các  bạn  biết  chuyện  quá  nhiều,  vậy  thì  không  được. 

Người  xưa thường  nói,  biết  nhiều việc thì  phiền  não  nhiều, quen  nhiều  người thì  thị 

phi  nhiều.  Không  nên  quen  nhiều  người,  cũng  không  nên  biết  nhiều  việc,  thì  sự  già 

yếu  bạn  sẽ  được  chậm  lại,  duy  trì  sự  sống  lâu  khỏe  mạnh.  Đây  là  bí  quyết  sống  lâu 

khỏe  mạnh.  Tuy  đi  đến  nhiều  địa  phương,  người  tiếp  đón  tôi  rất  đông,  nhưng  mà 

những người này sau đó thì tôi lại quên mất, lần thứ hai khi gặp lại, họ phải giới thiệu 

với tôi lại từ đầu, tôi thì đã quên họ rồi. Ở đây thông thường mà nói, trong xã giao như 

vậy  thì  không  có  lịch  sự,  như  vậy  thì  không  hay,  nhưng  mà  đối  với  tôi,  khỏe  mạnh 

- 340 - 

sống lâu là việc tốt rồi. Ở đây tôi đều đem kinh nghiệm của bản thân chia sẻ cho quý 

vị, cùng với quý vị hưởng điều lợi ích. Đây thật sự là có lợi ích. Việc gì tốt nhất cũng 

đều không biết, chăm chỉ niệm Phật thì chắc chắn vãng sanh. 

Câu tiếp theo nói “siêu thế hy hữu”. 

Ở đoạn Kinh văn phía trước, chúng ta đã đọc qua, hễ là người vãng sanh đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, bất luận là sanh đến độ nào, đến phẩm vị nào, cho dù là Phàm 

Thánh Đồng Cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, thậm chí giống như trong Kinh phía sau có 

nói là  “biên địa nghi thành vãng sanh” cũng đều là thân kim sắc, đều là ba mươi hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp. Ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp này là miêu tả, không 

phải là thật, sự thật thì thù thắng hơn rất nhiều. Bởi vì người ở thế gian này của chúng 

ta  cho  rằng  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  chính  là  người  có  tướng  đẹp  thù 

thắng nhất ở thế gian này, cho nên Phật dùng điều này để mà nói. Trên thực tế, chúng 

ta đọc đoạn Kinh văn ở dưới đây thì sẽ hiểu, chẳng có cách nào có thể so sánh được, 

chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng cái tướng hảo này. 

Nhưng trong Kinh có nói hai câu này, chúng ta phải đặc biệt lưu ý:  “Hàm đồng nhất 

 loại, vô sai biệt tướng” . Hai câu nói này vô cùng quan trọng. Tại sao vậy? Từ ở chỗ 

này, chúng ta có thể nhìn thấy, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là chân thật bình đẳng. 

Ở trong Kinh Đại Thừa, Phật thường xuyên nói với chúng ta, chúng sanh trong mười 

pháp giới tướng mạo đều không giống nhau. Tại sao vậy? Vì tâm hạnh của họ không 

giống nhau, hay nói cách khác, vọng tưởng tạp niệm của bạn cũng khác nhau. Tướng 

mạo của bạn tại sao lại khác nhau? Bởi vì tướng mạo là do ý niệm vọng tưởng biến 

hiện ra, không thể có hai người có ý nghĩ hoàn toàn giống nhau, cho nên tướng mạo 

của họ không thể giống nhau được. Nhưng Phật với Phật thì như nhau, đến khi thành 

Phật  thì  tướng  mạo  hoàn  toàn  như  nhau.  Tại  sao  vậy?  Vì  các  Ngài  không  có  vọng 

tưởng, vọng tưởng phân biệt chấp trước cả thảy đều không có, cho nên tướng mạo của 

các Ngài như nhau, sắc thân này cũng như nhau, đều là thân chân kim tử ma, thân kim 

sắc. Trong giáo lý Đại Thừa thường nói, Phật có vô lượng tướng, tướng có vô lượng 

vẻ đẹp, không phải là ba mươi hai tướng tám mươi vẻ đẹp. 

Những người đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tướng mạo hầu như đều giống với 

Phật.  Điều  này  chúng  ta  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ.  Tại  sao  vậy?  Họ  đới  nghiệp  vãng  sanh, 

phiền não tập khí vẫn chưa đoạn, tại sao tướng mạo lại như nhau, tại sao thể chất lại 

như nhau? Bởi vì đây là pháp khó tin. Thế gian có rất nhiều người thông minh, nghĩ 

đến những điều này chẳng có hợp logic liền không tin tưởng; chỉ có những người hồ 

đồ, không muốn, không chịu tìm hiểu thì họ mới tin tưởng chuyện này. Họ tin tưởng 

nên họ thật sự vãng sanh. Cho nên những người cẩu thả lơ đễnh ngược lại thì dễ dàng 

vãng sanh; người tỉ mỉ nghiên cứu thì khó vãng sanh, chướng ngại của họ liền đến, trở 

ngại sẽ nhiều. Thật ra đây là sự gia trì oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật, thật sự 

là sự gia trì của bổn nguyện oai thần. Đến được Thế giới Tây Phương Cực Lạc  “hàm 

 đồng nhất loại”, ở nơi đó bởi vì duyên thù thắng của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

bạn muốn tạo tội nghiệp cũng không có cơ hội, nhất định không có cơ hội cho bạn tạo 

- 341 - 

tội nghiệp, duyên đã được đoạn mất rồi. Sách lược này của A Di Đà Phật thật là cao 

minh,  ở  trong  A  Lại  Da  Thức  của  bạn  tuy  là  có  tập  khí  ác,  chủng  tử  ác,  nhưng  bạn 

không có duyên nên tuyệt đối không khởi hiện hành. Duyên ở bên đó đều là duyên tối 

thù thắng. Giống như trong Kinh đã nói: “Giai dữ chư thượng thiện nhân câu hội nhất 

 xứ”. Thượng thiện nhân chính là Đẳng Giác Bồ Tát. Đẳng Giác Bồ Tát ở Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc quá nhiều. 

Trong quá khứ, khi tôi giảng “Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh A Di Đà”, tôi cũng đã cẩn 

thận  mà  suy  nghĩ,  tôi  giảng  bộ  Kinh  này  lần  này  là  lần  thứ  mười  một,  trước  kia  đã 

giảng mười lần, suy đoán của tôi đại khái là thông thường vãng sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  chứng  được  Địa  Thượng  Bồ  Tát  phải  cần  khoảng  ba  kiếp  đến  bốn 

kiếp.  Bạn  thử  nghĩ  xem,  A  Di  Đà  Phật  thành  Phật  đến  nay  đã  được  mười  kiếp  rồi, 

mười kiếp nếu tính toán ra, đại khái nếu vãng sanh vào kiếp thứ năm, kiếp thứ sáu thì 

hiện  nay  đã  chứng  được  phẩm  vị  Đẳng  Giác  rồi.  Cho  nên  Ngài  mới  nói  chư  thiện 

thượng nhân câu hội nhất xứ, chúng ta có thể tin được. Phàm Thánh Đồng Cư độ hạ hạ 

phẩm, vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc chứng được phẩm vị này là mười 

hai kiếp. Hạ hạ phẩm dù sao cũng là số ít. Nếu như nói hạ phẩm thượng sanh này hoặc 

là trung phẩm hạ sanh, trung phẩm trung sanh, đại khái đều là bốn kiếp đến năm kiếp 

mới  chứng  được  quả  vị  này.  Cho  nên  trong  Kinh  nói  điều  này  chúng  ta  có  thể  tin 

tưởng,  không  nên  nghi  hoặc,  chân  thật  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  số  lượng  nhiều  hơn  số 

người  thông  thường.  Hàng  ngày  ở  bên  cạnh  cùng  với  những  vị  này  làm  sao  bạn  tạo 

nghiệp  được  chứ?  Không  thể  tạo  nghiệp  được.  Sự  thù  thắng  này  thế  giới  của  mười 

phương chư Phật vốn không có. Thật sự Thế giới Cực Lạc là nơi thù thắng bậc nhất, 

chính là Bồ Tát Đẳng Giác quá nhiều, do đó họ không có tướng khác nhau. Cho nên 

sanh về Thế giới Cực Lạc thì tướng mạo đều như nhau, cùng với A Di Đà Phật là như 

nhau. Thân tướng của Phật như thế nào thì chúng sanh ở bên đó cũng có thân tướng 

giống như vậy. Hơn nữa, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là hóa thân, không 

phải là từ nhỏ rồi từ từ lớn lên, mà vừa sanh đến nơi đó thì họ liền biến hiện ngay lập 

tức, họ liền có cái thân tướng đó. Cho nên đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, chúng 

ta nhất định phải hiểu được. Sau khi hiểu được rõ ràng, chúng ta liền sanh tín tâm. 

Nhưng  ở  nơi  này  lại  có  những  người  thông  minh,  những  người  thông  minh  này  là 

những người có nghiệp chướng rất nặng, họ nghĩ đến Thế giới Cực Lạc thì tướng mạo 

của mỗi người đều như nhau, vậy thì Trương Tam và Lý Tứ không thể nào nhận ra, có 

phải vậy không? Không thể nào nhận ra được người này, vậy thì phải làm sao? Chẳng 

lẽ phải nhận  lầm  người  sao? Có  rất nhiều người  có  câu hỏi  này. Có  những nghi vấn 

này chính là chướng ngại, sẽ chướng ngại việc vãng sanh của họ. Đây gọi là pháp khó 

tin. 

Sau  khi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  mỗi  một  người  đều  có  tha  tâm  thông,  không  những 

không nhận lầm người, mà còn biết được quá khứ của bạn nữa. Bạn đã ở thế giới nào, 

mỗi đời mỗi kiếp bạn làm những việc gì, không có việc gì mà không biết. Cho nên đến 

Thế  giới  Tây  Phương, sáu  loại  thần  thông  đều  có  đầy  đủ. Điều  này  chúng  ta  đã  đọc 

- 342 - 

qua,  thiên  nhãn  thấy  khắp,  thiên  nhĩ  nghe  thấu,  tha  tâm  biết  khắp,  làm  sao  mà  nhận 

lầm người được chứ? Chúng ta ở thế gian này, thỉnh thoảng còn nhận lầm người, Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc tuyệt đối là không có, bởi vì năng lực tự tánh của bạn được 

Phật  lực  gia  trì,  hầu  như  đều  được  hồi  phục  trở  về  bình  thường.  Cho  nên  điều  này 

chúng ta không nên hoài nghi. 


********************* 

Kinh văn: “Đản nhân thuận dư phương tục, cố hữu thiên nhân chi danh”. 

Đây là Thế Tôn vì chúng ta mà giới thiệu, Thế giới Tây Phương có Bồ Tát, có A La 

Hán, có trời, có người, đều là giới thiệu như vậy. Thế Tôn ở đây giới thiệu điều này là 

Phật phương tiện nói, chứ không phải thật sự nói. Tại sao vậy? Thật sự mà nói, phàm 

là  người  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thật  Báo  Độ  thì  không  cần 

nói, nhất định không có phân biệt chấp trước, cho dù là Phàm Thánh Đồng Cư độ cũng 

sẽ  được  bổn  nguyện  oai  thần  của  Phật  gia  trì,  lại  được  chư  thượng  thiện  nhân  ngày 

đêm  không  ngừng  sách  tấn,  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  của  bạn  tự  nhiên  sẽ 

không còn nữa. Cho nên Phật nói “trời người” chính là nói nơi ở của bạn trước khi bạn 

chưa đến được Thế giới Tây Phương. Nếu như bạn từ cõi trời niệm Phật vãng sanh thì 

gọi bạn là “trời”, hoặc giả bạn từ cõi người vãng sanh đến đó thì gọi bạn là “người”. 

Đây là tùy thuận phong tục, tập tục của thế giới phương khác, ở Thế giới Cực Lạc gọi 

theo tập tục của thế giới phương khác nên nói như vậy. Đây là một cách nói. 

Ngoài cách nói này ra cũng có cách nói khác, là đoạn chứng phiền não. Thí dụ như nói 

kiến tư phiền não của bạn chưa đoạn, đến nơi đó tuy là không khởi tác dụng, đây là 

chưa có duyên để khởi tác dụng, nhưng mà kiến tư phiền não chưa đoạn, nên gọi bạn 

là “nhân thiên”. Đây cũng có thể là cách nói khác. Kiến tư phiền não đoạn rồi, trần sa 

phiền  não  chưa  đoạn,  đây  là  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ, nên  gọi  bạn  là  “A  La  Hán”. 

Gọi là A La Hán cũng là thuận theo phong tục. Thực tại, ở Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, chúng  ta  có  thể  tưởng tượng  ra  được  danh  xưng  Bồ  Tát,  La Hán, trời  người  cả 

thảy  đều  không  có.  Tại  sao  vậy?  Vì  đây  là  chấp  trước.  Vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước cả thảy đều đoạn hết rồi, không những không có những danh xưng này, mà đến 

cả  cái  ý  niệm  này  cũng  chẳng  có.  Do  vậy  mới  biết,  tâm  con  người  ở  thế  giới  đó  rất 

thanh tịnh, nên mới gọi là thuần tịnh thuần thiện. Cho nên, chúng ta hiện tiền đang học 

tập thì cần phải chú ý sự việc này. 

Cách học như thế nào? Việc mà bản thân không cần biết thì không hỏi, không nghe, 

người không cần quen biết thì không kết bạn, bản thân mình nên tu thuần tịnh thuần 

thiện, đến Thế giới Tây Phương thì sẽ rất dễ thích ứng với hoàn cảnh ở nơi đó. Cho 

nên chúng ta bây giờ đọc Kinh mỗi ngày, mỗi ngày đều nghĩ về Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, nghĩ về cách sống hàng ngày của những chúng sanh ở bên đó, bây giờ chúng 

ta cần phải học tập theo họ. Đây chính là điều mà Bồ Tát Đại Thế Chí đã nói:  “Nhớ 

 Phật niệm Phật, hiện tiền tương lai, nhất định thấy Phật” . Đây là chuyện quan trọng 

nhất trong đời của người học Phật. 

- 343 - 

Trong chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, ông nói, tất cả chúng sanh lưu hiện một câu 

thanh tịnh thì vượt khỏi thế gian này. Câu nói này chính là câu thanh tịnh, là lời đã nói 

ở trong “Vãng Sanh Luận”. Câu thanh tịnh là gì vậy? Câu này cũng khó hiểu. Từ trên 

sự mà nói, câu này chính là sáu chữ hồng danh, nhưng ý nghĩa này rất sâu sắc. Từ trên 

sự, câu hồng danh này là câu thanh tịnh. Trên lý mà nói, chính là tự tánh của bản thân 

mình, chính là pháp tánh, chính là chân như. Cho nên, Nam  Mô A Di Đà Phật - sáu 

chữ này là danh hiệu của tự tánh, danh hiệu của chân như. Cho nên, cổ Đại đức thường 

hay nói, công đức của danh hiệu không thể nghĩ bàn. 

Đoạn này chúng tôi xin chia sẻ đến đây. 


******************* 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan: “Thí như thế gian, bần khổ khất nhân, tại đế vương 

biên, diện mạo hình trạng, ninh khả loại hồ”. Đế vương nhược tỷ, Chuyển Luân 

Thánh  Vương,  tắc  vi  bỉ  hậu.  Do  bỉ  khất  nhân,  tại  Đế  vương  biên  dã.  Chuyển 

Luân Thánh Vương, oai tướng đệ nhất, tỷ chi đao lợi thiên vương, hựu phục xú 

liệt. Giả linh Đế Thích, tỷ Đệ Lục Thiên, tuy bách thiên bội, bất tương loại dã. Đệ 

Lục  Thiên  Vương,  nhược  tỷ  Cực  Lạc  quốc  trung,  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  quang 

nhan dung sắc, tuy vạn ức bội, bất tương cập đãi”. 

Đây là năm loại thí dụ được lặp lại, là một loại so sánh. “Đệ Lục Thiên” chính là Trời 

Tha Hóa Tự Tại. 

Trong đoạn Kinh văn này, thí dụ đầu tiên này rất là rõ ràng. “Thế gian bần khổ khất 

 nhân”. “ Khất” là người ăn xin, đi xin cơm để ăn. Hai thí dụ này rất là rõ ràng. Người 

ăn xin nếu như đứng bên cạnh của vị vua, một người thì phước báu nhân gian vô cùng 

lớn,  một  người  thì  phước  báu  nhân  gian  kém  nhất,  hoàn  toàn  không  có  phước  báu, 

điều  này  nhất  định là không  thể  so  sánh, bất luận  là  từ  hình  tướng, từ  cử chỉ, từ  oai 

nghi,  ở  phương  diện  nào  cũng  không  thể  so  sánh.  Đoạn  Kinh  văn  này  chính  là  nói 

“dung sắc vi diệu, siêu thế hy hữu”. Đoạn Kinh văn này chính là giải thích cho hai 

câu trước. 

Thế nhưng ở nhân gian, chúng ta có thể nghĩ đến trong các thời đại vua chúa hơn hai 

ngàn năm ở Trung Quốc, điều này lịch sử có ghi chép lại, phước báu lớn nhất là vua 

Càn  Long.  Xác  thực là  trước  đời  vua  Càn  Long,  không  có  ai  có  phước  báu  lớn  như 

vậy, sau đời vua Càn Long cũng không có. Ông làm Vua được sáu mươi năm và làm 

Thái Thượng Hoàng bốn năm, sống đến hơn tám  mươi tuổi. Điều này thật không dễ 

dàng. Ông tự xưng là “Cổ Hy Thiên Tử”. Câu “Cổ Hy Thiên Tử” này có hai ý nghĩa. 

Trên  mặt  văn  tự mà  nói, cổ nhân cũng  thường hay  nói:   “Nhân  sanh thất thập  cổ lai 

 hy” , họ sống hơn bảy mươi tuổi nên gọi là Cổ Hy Thiên Tử. Đây là nói trên bề mặt. Ý 

nghĩa bao hàm ở bên trong chính là các vị vua từ xưa đến nay chưa ai bằng vua Càn 

Long.  Vua  Càn  Long  xác  thực  là  phú  quý,  các  đời  vua  chúa  không  thể  so  được  với 

ông, chính trị  và quân  sự  đều đạt đến  cực  điểm. Chúng  ta  có thể  biết,  trong đời quá 

khứ ông đã tu tích phước thiện, thật sự là nhiều đời nhiều kiếp đã tu thành, tuyệt đối 

- 344 - 

không phải là ba kiếp, năm kiếp mà tu được phước báu lớn như vậy. Đây cũng là sự 

chỉ bảo rất lớn cho những người học Phật chúng ta. Bạn xem, nhiều đời nhiều kiếp tu 

phước báu lớn như vậy, ở thế gian này, sáu mươi năm trôi qua cũng như là một khảy 

móng tay, cuối cùng vẫn là không tránh khỏi việc tạo nghiệp sáu nẻo luân hồi. Trong 

Kinh Đại Thừa nói cả đời này là trôi qua vô ích, thật là đáng tiếc, không thể nâng trí 

huệ  của  mình  lên  cao.  Điều  này  họ  không  làm  được.  Do  đó  mới  biết,  trong  đời  này 

phải  nâng  cao  trí  huệ.  Đây  là  việc  quan  trọng  nhất,  cũng  là  việc  lớn  nhất,  nhất  định 

không thể sơ suất. 

Đế Vương nếu so cùng với Chuyển Luân Thánh Vương thì giống như người ăn mày ở 

trước mặt một vị vua vậy. Trong hai ngàn năm lịch sử chúng ta chưa bao giờ gặp qua 

Chuyển Luân Thánh Vương. Ở trong Kinh Phật nói Chuyển Luân Thánh Vương vẫn là 

vua của loài người, không phải là vua trời. 

Chúng ta trong thời cận đại nghe nói có rất nhiều bài báo cáo, đưa tin có người ngoài 

hành tinh, thường xuyên nhìn thấy vật thể bay, đĩa bay không xác định. Những thứ này 

là  có  thật,  không  phải  giả,  bản  thân  tôi  đã  tận  mắt  nhìn  thấy  một  lần.  Lúc  đó  là  hai 

mươi tuổi, tôi vẫn chưa học Phật, vẫn chưa xuất gia, ở Đài Loan tôi nhìn thấy một lần, 

tốc độ bay rất chậm mà lại bay thấp nữa, rất nhiều người nhìn thấy, ngày hôm sau báo 

chí đều đăng tin này. Chính bản thân tôi đã nhìn thấy một lần. Điểm sáng đó hình tròn 

màu xanh. Vật thể đó có phải là do Chuyển Luân Thánh Vương sai đến không? Có thể 

ở thế gian này có Chuyển Luân Thánh Vương, nhưng không có ở trên quả địa cầu này, 

cũng có thể không có ở trên Thái Dương Hệ này của chúng ta. 

Tại sao gọi Chuyển Luân Thánh Vương là Luân Vương? Chính là họ có báu vật này. 

Báu vật này chính là Luân. Cái Luân này là phương tiện giao thông của họ, cũng là vũ 

khí  của  họ. Cho  nên,  tôi  xem  đến  Kinh  Phật liền nghĩ  đến  sự việc này. Đĩa  bay  này 

thường hay được phát hiện, là Luân Vương điều động binh lính của họ xuống đây để 

tuần tra, đến nơi đây để khảo sát và quan sát. Bởi vì ở đây đều là phạm vi của họ, cái 

luân này của họ có thể bay đến khu vực đều là phạm vi họ quản lý. Cho nên ở trong 

Kinh Phật có nói, Luân Vương có bốn loại, họ không phải là thiên thần. Có rất nhiều 

người nói, người ngoài hành tinh là thiên thần, đó là điều sai lầm. Họ không phải thiên 

thần, họ vẫn ở cõi người. Chúng ta gọi họ là người ngoài hành tinh, đây là điều chính 

xác, không thể gọi họ là trời, không thể gọi họ là thần. Nền khoa học kỹ thuật của họ 

phát triển hơn chúng ta. Hiện nay chúng ta vẫn chưa có khả năng chế tạo ra phương 

tiện bay giống như vậy. Phương tiện bay của họ rất là tự tại, nó có thể dừng bất động 

trên không trung, cũng có thể bay với tốc độ nhanh vô cùng. Những thứ này nền khoa 

học kỹ thuật của chúng ta hiện nay chưa làm được. 

Trong Kinh Phật nói với chúng ta, Luân Vương có bốn loại: Kim Luân Vương, Ngân 

Luân  Vương,  Đồng  Luân  Vương   và  Thiết  Luân  Vương.  Phật  dùng  bốn  loại  Kim, 

Ngân, Đồng, Thiết này để thí dụ. 

- 345 - 

Kim Luân Vương thì thống trị nhất tứ thiên hạ. Nhất tứ thiên hạ nếu theo cách nói của 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ (cách nói của Ngài có thể là thông suốt), nhất tứ thiên hạ này 

chính là hệ ngân hà. Hay nói cách khác, tốc độ bay của họ có thể trong một ngày (một 

ngày ở thế gian này của chúng ta có hai mươi bốn giờ) bay dạo chơi một vòng hệ ngân 

hà. Tốc độ này nhanh hơn tốc độ ánh sáng. Dùng tốc độ ánh sáng, đại khái là đường 

kính của hệ ngân hà từ phía đông đến phía tây mất phải năm mươi ngàn năm. Trong 

hai  mươi  bốn  giờ,  họ  có  thể  đi  được  một  vòng,  vận  tốc  này  nhanh  hơn  vận  tốc  ánh 

sáng. Hiện nay khoa học của chúng ta vẫn chưa thể phát hiện, đối với đĩa bay xưa nay 

vẫn là một bí ẩn. 

Ngân Luân Vương thì phạm vi của họ có thể đạt được ba phần tư hệ ngân hà, còn lại 

một phần tư thì họ không cách nào đạt được. Đồng Luân Vương là một phần hai hệ 

ngân  hà.  Thiết  Luân  Vương  là  một  phần  tư  của  hệ  ngân  hà.  Cho  nên  hiện  nay,  nền 

khoa học kỹ thuật của thế gian này thì chưa đạt được. Đây là nói các vị vua của thế 

gian. Các vị vua trên quả địa cầu chúng ta nếu so với Chuyển Luân Thánh Vương thì 

phước báu thua rất là nhiều. Cho dù có thống trị cả quả địa cầu, nhưng họ thì thống trị 

cả hệ ngân hà, vậy bạn làm sao có thể so sánh với họ được. Nếu như hệ ngân hà là một 

quốc gia, thì quả địa cầu này chỉ là một trưởng thôn, một chức vụ rất là nhỏ. Họ là vua, 

còn bạn chỉ là trưởng thôn, đến cả chức thị trưởng mà không được nữa, thật quá nhỏ. 

Chuyển  Luân  Thánh  Vương  là  phước  báu  lớn  nhất  ở  nhân  gian,  phước  báu  thế  gian 

không  thể  lớn  hơn  Chuyển  Luân  Thánh  Vương.  Nếu  như  so  với  “Đao  Lợi  Thiên 

Vương”, Đao Lợi Thiên này chính là tầng Trời Dục Giới thứ hai, chúng ta hay gọi là 

Ngọc Hoàng Đại Đế. Ở nước ngoài có nhiều tôn giáo gọi là Thượng Đế cũng chính là 

Đao Lợi Thiên Chủ. Cho nên Chuyển Luân Thánh Vương nếu so với Đao Lợi Thiên 

Vương thì “hựu phục xú liệt”, giống như người ăn mày ở bên cạnh vua, không thể so 

sánh. 

“Giả linh Đế Thích”, Đế Thích ở đây chính là Đao Lợi Thiên Vương. Đao Lợi Thiên 

Vương nếu so với tầng trời thứ sáu, bạn xem, Phật không nói Trời Dạ Ma, không nói 

Trời Đâu Suất, Ngài nói tầng trời thứ tư, sự chênh lệch này rõ ràng vô cùng. Nói Trời 

Tha Hóa Tự Tại, tột cùng của Trời Dục Giới so với tầng trời thứ sáu, “tuy bách thiên 

 bội, bất tương loại dã”. Chúng ta chú ý đoạn Kinh văn này, gấp trăm ngàn lần không 

thể so sánh. Điều này nói rõ phước báu ở cõi trời lên cao một tầng thì phước báu lớn 

hơn. Nếu bạn muốn sanh lên trời, không tu phước thì làm sao đến đó được chứ? Lên 

trời vẫn chưa ra khỏi sáu nẻo luân hồi, cho nên nói bạn nếu muốn nâng trí huệ của bản 

thân  mình  lên  cao  thì  phải  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  công  lũy  đức.  Đây  là  bất  nhị  pháp 

môn, nhất định phải hiểu rõ. 

Nhân  gian  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  cõi  trời  thọ  mạng  thì  dài  hơn.  Người  thông  thường 

chúng ta đều biết, Trời Đao Lợi ở cõi Dục Giới tầng thứ hai, một ngày ở trên trời là 

một trăm năm ở cõi nhân gian chúng ta, một ngày ở trời Đao Lợi là một trăm năm ở 

cõi nhân gian chúng ta. Người nhân gian chúng ta một trăm tuổi thì ở Trời Đao Lợi chỉ 

là một ngày. Thọ mạng có một ngày thì hết rồi. Nếu như sống được năm mươi tuổi thì 

- 346 - 

chỉ được có nửa ngày. Hãy nghĩ xem, thật là đáng thương. Càng lên trên thì cứ nhân 

lên gấp bội. Thọ mạng ở Trời Đao Lợi là một ngàn tuổi. Cách tính của họ ở trên trời 

cũng là tính một năm có ba trăm sáu  mươi ngày, nhưng  mà  một ngày của họ so với 

nhân gian chúng ta là một trăm năm. Thọ mạng một ngàn tuổi của họ rất là dài. Cho 

nên phước báu cõi trời lớn, càng lên cao một tầng thì phước báu tăng lên gấp bội. 

Một ngày ở Trời Dạ Ma là hai trăm năm ở nhân gian chúng ta, thọ mạng của họ là hai 

ngàn tuổi. Càng lên trên thì nhân lên gấp bội. Đến tầng trời thứ tư - Đâu Suất Thiên 

(Bồ Tát Di Lặc ở trời Đâu Suất), một ngày là bốn trăm năm ở nhân gian chúng ta, thọ 

mạng là bốn ngàn tuổi. Cho nên khi nào thì Bồ Tát Di Lặc đến thế gian này của chúng 

ta để thành Phật vậy? Thọ mạng của Ngài ở trời Đâu Suất hết rồi, Ngài sẽ hạ sanh đến 

thế gian này mà thị hiện thành Phật. Trong Kinh “Di Lặc Hạ Sanh” có nói với chúng 

ta, hình như là năm tỷ sáu trăm bảy mươi triệu năm (tính theo năm ở thế gian này của 

chúng ta). Thời gian dài như vậy. Điều này mọi người có thể tính ra được. Một ngày là 

bốn trăm năm ở thế gian chúng ta, bốn ngàn tuổi của họ có thể tính ra được, hình như 

là năm tỷ sáu trăm bảy mươi triệu năm, Di Lặc Bồ Tát mới hạ sanh đến thế gian này 

để thành Phật. 

Cho nên hiện nay có rất nhiều người mong muốn sanh về Tịnh Độ Di Lặc, tương lai 

khi Bồ Tát Di Lặc hạ sanh thì làm đệ tử của Ngài. Ngài Pháp sư Diễn Bồi của chúng ta 

là như vậy, Ngài vãng sanh Tịnh Độ của Bồ Tát Di Lặc. Tôi đã từng nói chuyện với 

Pháp sư, tôi cũng rất thích thân cận Bồ Tát Di Lặc, nhưng mà đường tôi đi chắn chắn 

và dễ hơn Ngài. Pháp sư hỏi vì sao vậy? Tôi nói, tôi đến Thế giới Cực Lạc, tôi biết Bồ 

Tát Di Lặc mỗi ngày đều đến Thế giới Cực Lạc để dạy học. Thế giới Cực Lạc là Đại 

học Phật Giáo, Ngài là chuyên gia về Duy Thức, là giáo thọ về Duy Thức, Ngài mỗi 

ngày đều đến đó để giảng bài. Tôi muốn gặp Bồ Tát Di Lặc thì tôi đi đến nhà, nơi của 

Ngài  để  tham  quan, nhất  định  là  sẽ  được  đón  tiếp.  Cho  nên  vãng  sanh  đến  Thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  Tịnh  độ  của  tất  cả  chư  Phật,  Bồ  Tát  bạn  đều  đi  đến  được. 

Nhưng mà bạn muốn vãng sanh đến Tịnh độ của Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc đến 

Thế giới Cực Lạc để dạy học thì Ngài cũng không dắt bạn theo. Bạn muốn đi với Ngài 

thì không được, ở nơi đó bạn không thể đi. Cho nên, đạo lý này chúng ta đều phải biết, 

sau này bạn mới có sự lựa chọn ổn thỏa tốt đẹp. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng tôi giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật! 



Tập 297 

Đế Thích Thiên là Đao Lợi Thiên chủ, trong dân gian Trung Quốc hay nói đến Ngọc 

Hoàng Đại Đế thì chính là nói Ngài. Phước báo của Ngài đích thực là rất lớn, nhưng 

nếu so sánh với cõi trời thứ sáu - Tha Hóa Tự Tại Thiên thì còn kém rất xa, cho nên 

nói là  “bách thiên bội, bất tương loại dã” , không thể nào so bì được. 

- 347 - 

Sau đó lại nói:  “Đệ lục thiên vương, nhược tỷ Cực Lạc quốc trung, Bồ Tát, Thanh 

 Văn,  quang  nhan  dung  sắc,  tuy  vạn  ức  bội,  bất  tương  cập  đãi” .  Mấy  câu  nói  này 

chúng ta phải nên nghiền ngẫm  tỉ  mỉ  mà  thể hội, không thể cứ mập  mờ  mà  đọc  cho 

qua, cảnh giới và ý nghĩa bên trong đều không thể nghĩ bàn. 

Trời thứ sáu là Tha Hóa Tự Tại Thiên, là nơi có phước báo lớn nhất trong Dục Giới, 

lên cao hơn nữa thì đó là Sắc Giới Thiên. Sắc Giới Thiên không phải là Dục Giới. Ở 

cõi trời thứ sáu, một ngày bằng 1.600 năm ở nhân gian này của chúng ta. Phía trước 

cũng đã giới thiệu qua với các vị là Bồ Tát Di Lặc trú ngụ tại Trời Đâu Suất. Đâu Suất 

là  tầng  trời  thứ  tư, một  ngày  ở  đó  bằng  400  năm  ở  nhân  gian  này  của  chúng  ta, thọ 

mạng  đến  4.000  tuổi.  Lại  lên  thêm  một  tầng,  tầng  trời  thứ  năm  là  Hóa  Lạc  Thiên, 

phước báo của họ thì cao hơn gấp đôi so với tầng thứ tư, cũng có nghĩa là chỗ của họ 

một  ngày  bằng  800  năm  nơi  này  của  chúng  ta,  tăng  gấp  đôi  là  800  năm,  tuổi  thọ  là 

8.000 tuổi. Lại lên một tầng nữa là tầng trời thứ sáu - Tha Hóa Tự Tại Thiên, một ngày 

ở đó bằng nhân gian của chúng ta 1.600 năm. Trung Quốc có tiếng là 5.000 năm lịch 

sử,  trên  thực  tế  có  văn  tự  ghi  chép  thì  đại  khái  có  thể  truy  ngược  lại  được  khoảng 

3.000 năm, ở Tha Hóa Tự Tại Thiên chỉ mới có hai ngày. Chúng ta hãy tỉ mỉ mà suy 

nghĩ cho thật kỹ phước báo của thiên nhân từ ở chỗ này thì bạn có thể thể hội được đôi 

chút, vì sao mà rất nhiều người đều muốn được sanh lên trời. 

Trời có rất nhiều tầng, Thế Tôn đã nói với chúng ta khác nhau là rất lớn, không phải là 

khác  biệt  ít.  Khác  biệt  rõ  ràng  nhất  là  28  tầng  trời,  tầng  trên  thì  thù  thắng  hơn  tầng 

dưới,  vì  vậy  sanh  lên  tầng  trời  nào  thì  không  thể  qua  loa  đại  khái  được.  Trong  Phật 

pháp đã nói được rất rõ ràng, rất tường tận. 

Thiên  Vương  ở  tầng  trời  thứ  sáu,  đây  không  phải  là  cư  dân  ở  trên  trời  mà  là  Thiên 

Vương, cũng giống như là Hoàng đế ở thế gian này. Hoàng đế là người có phước báo 

lớn nhất, còn Thiên Vương là người có phước báo lớn nhất ở trên trời. 

Dùng  Thiên  Vương để  mà  so sánh với   “Cực  Lạc  quốc  trung,  Bồ  Tát  Thanh  Văn” . 

Đây là các vị nhất định phải nên biết, ở thế gian này của chúng ta tu pháp Tiểu Thừa 

vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì sẽ được gọi là Thanh Văn. Ở thế gian 

này mà tu pháp Đại Thừa, khi đến Tây Phương Cực Lạc thì gọi là Bồ Tát. Cho nên các 

vị đồng tu nếu không vãng sanh thì thôi, còn nếu vãng sanh đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc thì đều là Bồ Tát, vậy phước báo lớn cỡ nào? Ở chỗ này các vị hãy từ từ mà 

suy nghĩ. Thiên Vương của tầng trời thứ sáu thì Tha Hóa Tự Tại Thiên cũng không thể 

so sánh được, nếu như đứng trước mặt của bạn,  “quang nhan dung sắc” , hào quang 

của bạn, dung nhan của bạn, sắc tướng của bạn thì là  “tuy vạn ức bội, bất tương cập 

 đãi” , phước báo của bạn, phước đức của bạn vượt hơn so với Thiên Vương tầng trời 

thứ sáu đến vạn ức lần. 

Ở tại những chỗ này, các đồng học giảng Kinh phải nên lưu ý, học tập cách nói thiện 

xảo của Thích Ca Mâu Ni Phật. Sự việc này nếu không phải Thích Ca Mâu Ni Phật nói 

cho chúng ta nghe, mà để chúng ta nói thì bạn có cách nào để nói cho được rõ ràng 

- 348 - 

hay không? Lời Ngài Thích Ca Mâu Ni Phật nói tuy không nhiều, nhưng lại nói được 

rõ ràng minh bạch với bạn như vậy, so sánh từng bậc từng bậc một để cho bạn từ chỗ 

này  mà  thể  hội  được  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  phước  đức 

không thể nghĩ bàn. Vì thế mà phẩm đề  này gọi là “Siêu Thế Hy  Hữu”. Siêu thế thì 

không khó, nhưng hy hữu thì không phải chuyện dễ, thật sự là hy hữu. 

Đoạn ở phía sau thì nói đến y báo của họ, cái y báo này là nói hoàn cảnh cuộc sống. 


************************ 

Kinh  văn:  “Sở  xử  cung  điện,  y  phục  ẩm  thực,  do  như  tha  hóa  tự  tại  Thiên 

Vương”. 

Kinh văn cũng không dài. “Tha Hóa Tự Tại Thiên vương” chính là phía trước nói đến 

vua của tầng trời thứ sáu. Trên thực tế, Thiên Vương của tầng trời thứ sáu này không 

thể  nào  so  bì  được  với  đại  chúng  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc thấp nhất là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, Thiên Vương tầng trời thứ 

sáu không thể so sánh với người hạ hạ phẩm vãng sanh. Nói đến hoàn cảnh cuộc sống 

của bạn, hoàn cảnh nơi mà bạn cư trú, cái nơi này gọi là “do như”, thực tế mà nói thì 

siêu vượt quá nhiều. Vì sao vậy? Phước báo của Thiên Vương tầng trời thứ sáu là tiếp 

nhận sự cúng dường của tầng trời thứ năm. Tầng trời thứ năm là Hóa Lạc Thiên, cũng 

rất là tự tại, tất cả sự hưởng thụ của họ là tùy tâm biến hóa ra để hưởng thụ. Đến Thiên 

Vương của tầng trời thứ sáu thì tự mình không cần phải biến hóa, mà có người biến 

hóa  ra  đem  đến  cho  bạn.  Bạn  phải  hiểu  được  ý  nghĩa  thật  sự  là  ở  chỗ  này.  Tất  cả 

những thọ dụng ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc chính mình không cần phải khởi tâm 

động  niệm,  mà  tự  tự  nhiên  nhiên  biến  hóa  ra,  bạn  liền  có  thể  hưởng  thụ.  Cũng  như 

tầng trời thứ sáu vậy, tầng trời thứ sáu không phải bận tâm chút nào, gọi là muốn áo 

được áo, muốn ăn được ăn, ý niệm vừa động thì tất cả những thứ bạn cần liền hiện ra 

ngay trước mắt. Ý nghĩa chủ yếu của câu nói này là như vậy. Cho nên chánh báo chân 

thật của Thiên Vương tầng trời thứ sáu không thể so bì, bị vượt hơn đến vạn ức lần, y 

báo cũng như vậy, y báo cũng bị vượt hơn vạn ức lần. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Đây  là  nói  phước  đức  của  chúng  sanh  ở  Thế  giới  Tây  Phương  rất  lớn,  quả  thật  là 

không thể nghĩ bàn. Đây đều là thuộc về “nan tín chi pháp”. 

Vì thế, ngày trước Hạ Liên Cư lão cư sĩ thường nói, Tịnh Tông khó nhất chính là lòng 

tin, xác thực đây là pháp rất khó tin. Thiền Tông khó nhất là “nghi tình”, “nghi tình” 

không thể tháo gỡ được. Tịnh Tông khó khăn lớn nhất là không thể đề khởi được lòng 

tin. Vậy phải làm sao? Hạ lão đã đưa ra cho chúng ta một kiến nghị, đó là đọc sách. 

Đọc sách ở đây chính là đọc Kinh, bạn phải đọc nhiều Kinh, xem nhiều chú giải, sau 

đó thì mới có thể đoạn nghi sanh tín. Bạn đã hiểu được rõ ràng tường tận chân tướng 

sự thật này rồi, thì hà cớ gì ở thế gian này để chịu tội chứ? Thế gian này quá khổ rồi, 

cần  phải  nên  cầu  giải  thoát,  cần  phải  nên  cầu  siêu  vượt.  Ngày  nay  chúng  ta  đã  gặp 

được con đường giải thoát cao siêu, thật không dễ gì mà có được, chân thật là  “trăm 

- 349 - 

 nghìn muôn kiếp khó tìm cầu” . Sau khi gặp được phải thật làm, ở trong một đời này 

phải có được thành tựu. 

Làm sao để thật sự có thể có được thành tựu, có thể nắm phần chắc chắn? Phải 

loại trừ hết tất cả chướng ngại. Chướng ngại loại trừ rồi thì con đường vãng sanh 

này của bạn sẽ được thuận buồm xuôi gió. Chướng ngại nói ở đây chính là nghiệp 

chướng.  Chư  Tổ  sư  Đại  đức  xưa này  đều  rất  chú  trọng  đến  nghiệp  chướng.  Nghiệp 

chướng phải tiêu trừ, nghiệp chướng phải viễn ly. 

Việc  đới  nghiệp  vãng  sanh  mà  trong  Tịnh  Tông  đã  nói  chúng  ta  phải  thấu  hiểu  cho 

chính xác, không thể hiểu sai ý. “Đới nghiệp” này nghĩa là chỉ mang theo chủng tử tập 

khí ở trong “A Lại Da Thức”, chứ không mang hiện hành, là nói mang cái nghiệp như 

vậy. Những nghiệp hiện hành trong hiện tại thì không thể nào mang đi được. Thật sự 

muốn cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ thì nhất định phải y giáo phụng hành, phải đem 

phiền  não  tập  khí  của  chính  mình  buông  bỏ  ngay  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  phải 

chân thật buông xuống, khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm phải tùy thuận theo giáo 

huấn của Phật Đà. Giáo huấn của Phật Đà là ở đâu vậy? Chính là ở trong bộ Kinh này. 

Phía trước tôi đã nói qua với các vị rồi, Thế giới Tây Phương bốn độ ba bậc chín phẩm 

thì cái bốn độ đó là dụng tâm không như nhau, ba bậc chín phẩm thì nguyên lý nguyên 

tắc là như nhau. Tôi từng nói, đạo lý mà bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này đã nói, nếu bạn 

đều thấu đáo đều tường tận rồi, thông đạt tường tận thì sẽ biến thành tư tưởng kiến giải 

của  chính  mình.  Cái  tư  tưởng  kiến  giải  này  thì  chính  là  Phật  tri  Phật  kiến  mà  trên 

“Kinh Pháp Hoa” đã nói, cách nhìn cách nghĩ của chúng ta đối với vũ trụ nhân sanh 

hoàn toàn tương ưng với trên Kinh đã nói. Cái Phật tri Phật kiến này đem tất cả những 

cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai lầm của mình trong quá khứ mà tu sửa trở lại, bỏ đi 

cách nhìn cách nghĩ của chính chúng ta mà tiếp nhận cách nhìn cách nghĩ ở trong Kinh 

điển, đem tư tưởng của chúng ta mà chuyển trở lại, đây gọi là tu hành. Tu là tu sửa. 

Hành là hành vi. Tư tưởng kiến giải là thuộc về hành vi của ý nghiệp. Bạn từ chỗ này 

mà làm ra một sự chuyển biến, sau đó thì đến lời nói, hành vi. 

Quyển Kinh này vừa mở đầu thì đã dạy chúng ta tổng nguyên tắc, tổng cương lĩnh của 

việc tu hành:  “Thiện hộ tam nghiệp” . Câu nói này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Bạn 

hãy  xem  sự  từ  bi,  thiện  xảo  dạy  bảo  chúng  ta  của  Phật  Đà.  Thông  thường  chúng  ta 

nhìn thấy ở trên Kinh nói tam nghiệp đều nói thân khẩu ý, đều là nói theo thứ tự này, 

nhưng  trên  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  thì  không  theo  thứ  tự  này.  Câu  thứ  nhất  là  khẩu 

nghiệp:   “Thiện  hộ  khẩu  nghiệp  bất  cơ  tha  quá” ,  chúng  ta  có  làm  được  hay  chưa? 

“Cơ” chính là châm chọc người khác. “Quá” chính là nói lỗi lầm của người khác. Câu 

đầu tiên thì nói câu này: Thiện hộ khẩu nghiệp. Hãy nghĩ lại xem chúng ta trong cuộc 

sống thường ngày có phải vẫn là ưa thích châm biếm người khác, vẫn là ưa thích nói 

lỗi của người khác? Đây gọi là tạo nghiệp, người như vậy mà niệm Phật thì không thể 

vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Vãng  sanh  tuyệt  đối  không  phải  là  nói  bạn  mỗi  ngày  niệm 

được  bao  nhiêu  câu  Phật  hiệu  thì  có  thể  vãng  sanh.  Bạn  niệm  có  nhiều  đi  nữa,  một 

ngày  niệm  mười  vạn tiếng  Phật hiệu, niệm  hai  mươi  vạn  tiếng  Phật  hiệu, Tổ  sư  Đại 

- 350 - 

đức xưa nay nói rất hay:  “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng cũng 

 uổng công” , không thể vãng sanh được. 

Điều  kiện  gì  mới  có  thể  vãng  sanh?  Tâm  tịnh  thì  Phật  độ  tịnh.  Tâm  địa  thanh  tịnh 

chính là tam nghiệp thanh tịnh, họ một ngày niệm một câu Phật hiệu họ cũng có thể 

vãng  sanh,  họ  không  niệm  cũng  có  thể  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Họ  không  niệm  là 

miệng không niệm, chứ tâm của họ thì cùng với A Di Đà Phật là như nhau, tâm tâm 

tương  ưng, họ sao  lại  không  thể vãng sanh  chứ? Phàm  phu  chúng ta  từ sáng đến  tối 

niệm A Di Đà Phật, đó là huấn luyện, là luyện tập, phải đem tâm niệm cho được thanh 

tịnh, hành cũng niệm cho thanh tịnh. Ý nghĩa là ở chỗ này. Tâm tịnh thì Phật độ tịnh, 

câu này cũng quan trọng hơn hơn bất cứ thứ gì. Cho nên ba câu phía trước này là tịnh 

nghiệp tổng trì pháp môn. 

 “Giữ gìn khẩu nghiệp không nói lỗi người” . Tất cả chúng sanh chúng ta đều phải tôn 

trọng. Cho nên thành Phật, Bồ Tát tu hành thành Phật không có bí quyết gì khác. 

Các vị xem  “Ấn Quang Đại Sư Văn Sao”, có người đã thỉnh thị qua với Ấn Tổ, hỏi 

Ngài trong nhà Phật tu hành có bí quyết gì hay không? Hy vọng có bí quyết thì dễ 

dàng đạt được, vậy thì tu hành dễ quá rồi. Cái gọi là bí quyết chính là cương lĩnh, là 

nguyên tắc mà chúng ta nói ngày nay, tóm tắt rõ ràng, danh từ ở trong Kinh Phật thì 

gọi là pháp môn tổng trì. Ấn Tổ trả lời là “có”, chỉ là hai chữ “thành kính”. Trong 

thì chân thành, ngoài thì tôn kính. Hiện tại ở Trung Quốc thuật ngữ dùng trong cuộc 

sống  thường  ngày,  khi  tôn  trọng  đối  với  người  khác  nói  là  “ông  gì  đó…  tôn  kính”, 

thêm chữ tôn kính. Trong thì chân thành, ngoài thì tôn kính, đây là bí quyết. Tất cả chư 

Phật  Bồ  Tát các  Ngài  đối  với tất  cả chúng  sanh quyết định  là không dám  không tôn 

trọng, quyết định là không dám không thành kính. Vì sao vậy? Tôn trọng thành kính là 

tánh đức, là trong tự tánh của chúng ta vốn sẵn có. Hiện tại bạn không biết tôn trọng 

người khác, không có thành ý là do bạn đã mê mất tự tánh. Ngày nào đó bạn tu hành 

công phu thành tựu, trong Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, người kiến tánh rồi 

thì tâm thành kính sẽ sanh khởi, tâm tôn kính cũng tự nhiên mà sanh khởi ra. Nếu như 

bạn không tin tưởng, bạn hãy xem “Lục Tổ Đàn Kinh” của Thiền tông. Đại Sư Lục Tổ 

đã kiến tánh rồi, khai ngộ rồi, bạn hãy xem, Đại Sư Ngài một đời xử sự đối người tiếp 

vật, có người nào mà Ngài không cung kính chứ? Người đọc sách chúng ta cần phải 

chú ý từ điểm này. Người xưa nói là “trước nhãn”, nghĩa là bạn phải quan sát suy nghĩ 

từ chỗ này, học tập từ những chỗ này thì thật sự bạn sẽ học được điều gì đó. 

Trong nhà Phật có rất là nhiều các loại sám nghi (sám nghi là chuyên môn nói về việc 

tu hành do Tổ sư Đại đức đã biên soạn), câu đầu tiên chính là  “nhất thiết cung kính” . 

Phật  là như vậy, nhà  Nho  cũng là như vậy. Các  vị hãy  xem  trong  “Lễ Ký”, câu  đầu 

tiên là  “khúc lễ viết vô bất kính” , thật sự là có cái tâm thành kính. 

Thiện hộ tam nghiệp thì bạn rất dễ dàng làm được. Bạn sở dĩ mà làm không được, cảm 

thấy  quá khó khăn  chính  là do bạn ngoài  thì không thành, trong thì  không kính, cho 

nên bạn làm không được. Điều này mà làm không được, một đời này của bạn bất luận 

- 351 - 

là dụng công như thế nào, bất luận là tu hành như thế nào thì bạn cũng chỉ là kết cái 

duyên với Phật A Di Đà mà thôi, trong đời này bạn không thể nào vãng sanh. Phải nên 

biết, chúng ta kết duyên với Phật A Di Đà đã nhiều đời nhiều kiếp rồi, trong đời quá 

khứ đã kết duyên với Phật A Di Đà rồi. Nếu như không có duyên với Phật A Di Đà thì 

bạn sẽ không đến nơi này để nghe Kinh. Bạn đến nơi này lại có thể ngồi được hai giờ 

đồng hồ thì trong đời quá khứ cái duyên với Tịnh Độ, với Phật A Di Đà là rất sâu. Bởi 

vì sao mà bạn vẫn chưa đi được vậy? Chính là vừa mới nói, bên trong không đủ thành 

kính, bên ngoài thì không có tuân thủ giáo huấn của Phật Bồ Tát, khởi tâm động niệm 

lời nói việc làm vẫn là tùy thuận theo phiền não tập khí của mình. Việc này thì phiền 

phức to rồi. 

Như thế nào thì mới gọi là tùy thuận theo giáo huấn của Kinh điển? Là phải chăm 

chỉ  học  tập  từ  chỗ  này,  đương  nhiên  trong  đời  này  của  bạn  sẽ  nắm  chắc  phần  vãng 

sanh. Đời này của bạn, hiện tiền thì khẳng định bạn sẽ được pháp hỷ sung mãn, tràn 

đầy lòng tin đối với Thế giới Tây Phương Cực Lạc, còn đối với thế gian này, Thế giới 

Ta Bà, trên trời hay ở nhân gian bạn cũng quyết định không có một chút ô nhiễm, thân 

tâm thanh tịnh. Vì vậy tu hành là phải bắt đầu tu từ khẩu nghiệp, sau đó thì mới nói 

đến thân nghiệp. 

 “Thiện hộ thân nghiệp bất thất luật nghi” . Luật nghi này thì khó. Hôm nay chúng ta 

nói đến luật nghi, chúng ta chỉ lấy “Sa Di Luật Nghi”, 10 giới điều, 24 oai nghi. Hiện 

tại Học viện của chúng ta ở Toowoomba, nếu là tứ chúng đồng tu tại gia, xuất gia sống 

trong học viện này thì yêu cầu của chúng tôi là “Đệ Tử Quy” của nhà Nho, trong nhà 

Phật thì chính là “Sa Di Luật Nghi”. Cái này không phải là để nói, không phải để đọc 

tụng, mà là phải làm được. Bạn làm không được thì không được rồi, làm không được 

thì bạn sẽ không giống. 

 “Thiện  hộ  ý  nghiệp thanh  tịnh  vô  nhiễm” . Cái này thì phải có thời gian. Chân thật 

giác ngộ, chân thật đem hết thảy thế gian xuất thế gian tất cả đều buông bỏ, một môn 

thâm  nhập,  trong  một  đời  này,  một  bộ  Kinh  một  câu  Phật  hiệu,  nhất  định  không  có 

một chút xen tạp nào. Phật pháp còn không được xen tạp thì thế gian pháp sao có thể 

xen tạp? Thân tâm của bạn thanh tịnh. Thân tâm thanh tịnh thì bản thân bạn đối với 

việc vãng sanh Tịnh Độ sẽ cảm thấy mình nắm được phần chắc chắn, tín tâm của bạn 

mới  sanh khởi. Cái tín tâm  này  là  gì?  Tin tưởng chính  mình  trong  một đời này  chắc 

chắn  được  vãng  sanh,  cái  tín  tâm  này  không  hề  có  một  mảy  may  nghi  hoặc.  Nói  rõ 

hơn, trong các Kinh điển đều có nói rất nhiều, từ phẩm 32 đến phẩm 37 là nói rõ ràng. 

Phẩm thứ hai ở phía trước là nói tổng cương lĩnh (nói thiện hộ tam nghiệp), còn 

nói rõ thì là phẩm 32 đến 37, cho nên một bộ Kinh thì đã đủ rồi. Chăm chỉ nỗ lực 

mà học tập thì một đời này mới không uổng phí. 

Kinh điển mỗi câu mỗi chữ ý nghĩa đều sâu rộng vô bờ, không có bờ mé. 


*********************** 

- 352 - 

Kinh văn: “Chí ư oai đức, giai vị thần thông biến hóa, nhất thiết thiên nhân, bất 

khả vi tỷ, bách thiên vạn ức, bất khả kế bội”. 

  “Oai  đức” , trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ đã nói rất rõ ràng, “oai” là oai thần, 

“đức” là công đức.  “Giai vị”  chính là nói phẩm vị. Chúng ta biết Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc có bốn độ ba bậc chín phẩm, đây chính là nói giai vị. Thế nhưng, thế gian này 

quả  thực  là  không  giống  với  thế  giới  của  chư  Phật  khác.  Trong  sát  độ  của  chư  Phật 

khác, thì giai vị này rất là rõ ràng minh bạch, không có cách nào vượt cấp. Cũng giống 

như việc học ở trong các trường học ở thế gian này của chúng ta, tiểu học đến trung 

học rồi  đại học, quyết định không thể trộn lẫn với  nhau, không phải là ở trong  cùng 

một ngôi trường. Còn ở trong mỗi ngôi trường thì lớp một, lớp hai, lớp ba cũng quyết 

không thể ở trong cùng một phòng học, đều phân ra cho bạn. Sát Độ chư Phật mười 

phương  đại  khái  đều  là  như  nhau.  Thế  giới  Tây  Phương  thì  đặc  biệt,  đặc  biệt  ở  chỗ 

trong cùng một giảng đường, bốn độ ba bậc chín phẩm đều ngồi cùng với nhau, cho 

nên  gọi  là  bình  đẳng  pháp.  Thế  nhưng  rất  là  lạ,  tuy  rằng  ngồi  cùng  với  nhau  nhưng 

khóa trình học của mỗi người thì lại không như nhau, mỗi người đạt được lợi ích khác 

nhau, nhưng lại có thể giúp đỡ lẫn nhau. Đó là một pháp môn rất đặc biệt. 

Trong 48 nguyện đã nói, Thế Tôn ở trong bộ Kinh điển này cũng đã giới thiệu tường 

tận với chúng ta, vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Phía 

trước tôi đã nói với các vị. Không sai, bạn đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc hết thảy 

đều  là  Bồ  Tát, chính  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư Độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  là  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. 

A Duy Việt Trí là tiếng Phạn, ý nghĩa là gì vậy? Ý nghĩa dịch ra là bất thối chuyển. Cái 

bất thối chuyển này rất đặc biệt, không phải là bất thối chuyển thông thường. Cho nên 

ở  trong  các  chú  sớ,  chư  Tổ  sư  Đại  đức  nói  với  chúng  ta  đó  là  “viên  chứng  tam  bất 

thối”. Điều này thật không đơn giản. 

 Trong tam bất thối, điều thứ nhất là “vị bất thối” . Vị là nói cấp vị của bạn, địa vị của 

bạn, bạn chỉ có lên cao mà không có xuống thấp. Người nào thì có thể đạt được? Là 

Tiểu thừa Tu Đà Hoàn đã chứng được Sơ Quả, Đại Thừa Viên Giáo (Tịnh Độ Tông là 

Viên Giáo) Sơ Tín Vị Bồ Tát. Cấp bậc của Bồ Tát là Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác. Đây là cấp bậc thứ nhất của Bồ 

Tát, là Bồ Tát Sơ Tín Vị chứng Vị Bất Thối, tuy họ vẫn chưa siêu vượt sáu nẻo luân 

hồi nhưng quyết định là họ sẽ không thối chuyển thành phàm phu, họ là Thánh nhân, 

sẽ không chuyển lại thành phàm phu, ở trong sáu cõi thì quyết không bị đọa ba đường 

ác. Sự tu hành của họ chính là lên xuống giữa cõi trời và nhân gian. Đây là chứng Vị 

Bất Thối. 

Cách chứng Vị Bất Thối như thế nào? Trong các Kinh luận, Phật đã nói với chúng ta 

rất nhiều. Phật nói với chúng ta, phiền não có hai loại lớn là kiến phiền não và tư phiền 

não. Tư phiền não chính là tư tưởng sai lầm. Kiến phiền não chính là kiến giải sai lầm. 

Bạn  đã  đoạn  được kiến  giải  sai  lầm  rồi, hay nói  cách  khác, cái kiến  giải  của  bạn  đã 

- 353 - 

hoàn  toàn  chính  xác,  nhưng  mà  tư  tưởng  vẫn  còn  có  sai  lầm,  kiến  giải  quyết  định 

không có sai lầm, điều này thuật ngữ ở trong Kinh Phật nói là “đoạn tam giới 88 phẩm 

kiến hoặc”, chứng Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, Bồ Tát Đại thừa Sơ Tín Vị, là Vị Bất Thối. 

Thật  là  không  dễ  dàng.  Chúng  ta  muốn  từ  Giáo  Hạ  mà  tu  hành  chứng  quả,  nói  lời 

thành thật, trong đời này không có hy vọng gì cả, bạn làm không được. 

 Điều  thứ  hai  là  “Hành  Bất  Thối” .  Hành  Bất  Thối  là  Đại  thừa  Bồ  Tát,  tuyệt  đối  sẽ 

không bị thối xuống Tiểu thừa. Đại thừa thì khó tu, dễ bị đọa lạc hơn Tiểu Thừa. Dùng 

lời  của  chúng  ta  hiện  nay  mà  nói,  Đại  thừa  phải  chịu  đựng  được  vô  vàn  sự  khảo 

nghiệm mà bạn đều có thể không thối tâm thì mới được. Gặp phải một chút trở ngại thì 

đã  thối  tâm  thì  không  được,  vậy  thì  không  thể  thành  tựu.  Nói  đến  Hành  Bất  Thối, 

Quyền Giáo Bồ Tát cũng chính là nói Bồ Tát ở trong mười pháp giới (chúng ta hiểu 

được Pháp giới bốn Thánh là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật), Bồ Tát ở trong 

pháp giới bốn Thánh tuyệt đối sẽ không bị thối chuyển xuống thành Tiểu thừa. 

 Điều thứ ba, cao nhất là “Niệm Bất Thối” . Niệm Bất Thối này chính là niệm niệm đều 

hướng về Vô Thượng Bồ Đề, họ sẽ không thối chuyển. Việc này ở trong mười pháp 

giới không hề có, sanh đến Nhất Chân Pháp Giới  “phá một phẩm vô minh, chứng một 

 phần pháp thân”  thì cái ý niệm này sẽ không thối. Cho nên niệm bất thối thì ba loại 

bất thối đều có đủ, niệm bất thối đương nhiên hạnh cũng bất thối, đương nhiên vị cũng 

bất thối, đây gọi là tam bất thối. 

Nhưng ở trong Kinh luận Tịnh Độ nói với chúng ta, viên chứng tam bất thối. Chứng 

được  tam  bất  thối  đó  chính  là  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  thì  được  rồi,  nhưng  không 

viên. Viên  chứng tam  bất  thối thì  cái  “Viên” này  rốt  cuộc  là  cấp  bậc gì?  Chính là  A 

Duy  Việt  Trí. A  Duy  Việt  Trí  là viên  chứng tam  bất  thối, trong  các  Kinh luận  thông 

thường nói là từ Thất Địa trở lên. Viên Giáo Sơ Địa Bồ Tát đến Thất Địa là 37 cấp bậc. 

Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng là 30 bậc, từ Sơ Địa đến Thất Địa nữa là 37 

tầng bậc. Vãng sanh đến  Thế giới  Tây  Phương Cực Lạc, thực ra  mà  nói, đới nghiệp 

vãng sanh cũng chưa phá một phẩm phiền não nào cả, hạ hạ phẩm vãng sanh hoặc giả 

là trung hạ phẩm vãng sanh đến được nơi đó thì chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát, chính 

là Bồ Tát Viên Chứng Tam Bất Thối. Những lời này thì ai tin? Không có ai tin cả, cho 

nên gọi là pháp khó tin. 

Khó tin không phải là nói những người như chúng ta, mà là Thanh Văn, Duyên Giác, 

Bồ Tát đều không tin, làm gì có việc dễ dàng đến như thế chứ? Họ đã phải tu rất là 

gian nan vất vả trong nhiều đời nhiều kiếp mới tu được đến tầng bậc này, mà không 

nghe nói qua cái sự việc như thế, vậy mà những người lơ mơ như chúng ta lại có thể 

thành tựu được, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì liền cao siêu hơn họ. Đây gọi là 

lơ mơ có phước của lơ mơ, người thế gian nói người khờ có phước của kẻ khờ. Chúng 

ta đều là những người khờ có phước, gặp được Phật A Di Đà thật sự là người khờ có 

phước. Cho nên pháp môn này quan trọng nhất là phải tin cho được, phải sanh lòng tin 

không thể sanh nghi hoặc, một mảy may nghi hoặc cũng không thể có. Có nghi hoặc 

chính là chướng ngại, có nghi hoặc chính là nghiệp tội. Một chút gì cũng không thể có. 

- 354 - 

Cho nên đây là Viên Chứng Tam Bất Thối, đến được bên đó được gọi là A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát,  không  phải  là  Bồ  Tát  thông  thường,  “oai  đức  giai  vị”,  “thần  thông  biến 

hóa” hết thảy đều có đủ. Mà những thứ này đều là tự nhiên, có phải là tự bạn tu được 

hay không? Không phải, tự mình mà tu được thì phiền phức rồi. Từ phàm phu mà tu 

đến Thất Địa Bồ Tát, nói thì dễ làm thì khó. Trong Kinh Đại Thừa thường nói, Bồ Tát 

tu thành Phật phải cần ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Đây không phải nói người thông thường 

như chúng ta, ba đại A Tăng Kỳ kiếp là tính từ lúc chứng Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, 

ngày nào đó bạn phá được một phẩm vô minh chứng một phần pháp thân thì bắt đầu 

tính từ ngày đó. Nếu muốn tu hành đạt đến Phật quả cứu cánh thì phải cần đến ba đại 

A Tăng Kỳ kiếp - khoảng thời gian dài đến như vậy. Trong Kinh Đại Thừa đã nói được 

rất  rõ  ràng,  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  nhất  tu  30  bậc  là  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng. Ba mươi bậc này muốn học xong thì phải cần một A Tăng Kỳ kiếp. Càng lên 

cao càng khó khăn, A Tăng Kỳ kiếp thứ hai thì tu bảy cấp bậc, chính là Sơ Địa đến 

Thất Địa. Vậy là hai A Tăng Kỳ kiếp. Nói một cách khác, bạn muốn dựa vào tự mình 

tu hành, trước khi phá được vô minh thì không tính, mà tính từ ngày phá một phẩm vô 

minh chứng một phần pháp thân. Nếu tính luôn khoảng thời gian trước vào nữa thì là 

vô lượng kiếp, không phải ba A Tăng Kỳ kiếp. A Tăng Kỳ kiếp thứ nhất tu đến Thập 

Hồi Hướng Bồ Tát, tu 30 cấp bậc. A Tăng Kỳ kiếp thứ hai chính là Sơ Địa đến Thất 

Địa. 

Đến Thất Địa mới gọi là A Duy Việt Trí. Các vị hãy suy nghĩ xem, người được vãng 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc lập tức liền siêu vượt hai cái A Tăng Kỳ kiếp, 

đến  bên  đó  đều trở thành  Bồ  Tát  Thất  Địa. Trên  “Kinh  Di  Đà”  đã  nhiều lần  nói với 

chúng ta là pháp khó tin, chân thật là khó tin, làm gì có chuyện dễ dàng đến như vậy 

chứ?  Cho  nên  pháp  môn  này,  Thế  Tôn  đã  nói  rất  hay:   “Duy  hữu  chư  Phật  phương 

 năng cứu cánh” . Thế giới Cực Lạc rốt cuộc bởi vì sao lại có những hiện tượng này? 

Vì sao mà lại có những việc không thể nghĩ bàn này? Chỉ có trên quả địa Như Lai thì 

các Ngài mới hiểu được một cách rõ ràng, hay nói cách khác, Đẳng Giác Bồ Tát cũng 

chưa thể hiểu được thấu triệt được đối với những sự tướng vi diệu này của Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Trên Kinh Phật đã có nói  một thí dụ, Đẳng Giác Bồ Tát nhìn 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng như xem trăng sau tấm màn vải vậy, màn vải rất 

thưa và mỏng. Cách một lớp màn mà xem trăng thì cũng nhìn thấy được rất rõ ràng, 

nhưng vẫn  là  cách  một  tấm  màn. Chúng  ta  chân  thật  đem  những  chân  tướng  sự  thật 

này làm được rõ ràng minh bạch, thì mới hiểu được pháp môn này hiếm có khó gặp, 

thì  lòng  tin,  sự  quyết  tâm  đó  của  bạn  mới  có  thể  chân  thật  được  thực  tiễn.  Nếu  bạn 

không đem những sự việc này làm rõ ràng minh bạch, thì lòng tin và nguyện tâm của 

bạn không phát khởi được. 

Hạ lão nói những lời này tôi xem xong rất là cảm xúc, quả thật không sai chút nào. Có 

bao nhiêu người niệm Phật, có mấy người đã hạ được cái quyết tâm lớn như vậy? Họ 

vì sao không thể hạ được quyết tâm lớn như vậy? Vì không hiểu được thấu triệt đối 

với  Thế  giới  Cực  Lạc.  Vì  vậy,  Ngài  nói  một  phương  pháp  duy  nhất  là  đọc  sách 

- 355 - 

nhiều, hiện nay thì có thể nói là nghe giảng Kinh nhiều. Nghe một lần thì không 

được. Đến khi nào thì mới có thể  không cần nghe nữa? Đến  khi  minh tâm  kiến 

tánh, đại triệt đại ngộ thì bạn có thể không cần phải nghe nữa, thì chỉ chuyên tâm 

niệm Phật. Cảnh giới này trong Tịnh Tông chúng ta gọi là “lý nhất tâm bất loạn”. Đến 

lý nhất tâm bất loạn thì mới có thể nói là chúng ta không cần xem Kinh và nghe Kinh 

nữa, sự nhất tâm cũng không được. 

Nghe Kinh là để giúp bạn hiểu rõ chân tướng sự thật. Sau khi hiểu rõ chân tướng sự 

thật thì vấn đề gì cũng giải quyết được, bạn cũng không nghi hoặc nữa. Không những 

đối với Tịnh Tông không nghi hoặc, mà đối với tất cả Phật pháp tất cả thế gian pháp 

đều không nghi hoặc, tâm của bạn quả thật là như ao nước tĩnh lặng, bất luận cảnh giới 

gì hiện tiền thì cũng không sanh khởi một niệm gì, vào lúc này thì có thể không cần 

phải nghe Kinh, hoàn toàn trở về với tự tánh. 

 “Oai đức”  là từ đâu mà đến? Từ trong tự tánh đã thấu xuất ra, giống như những phàm 

phu đới nghiệp vãng sanh chúng ta sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, oai đức 

thứ bậc của chúng ta cũng đều hiện tiền. Từ đâu mà đến vậy? Từ oai thần bổn nguyện 

của 48 nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Được Phật lực gia trì thì oai đức của chúng ta 

sẽ hiện tiền. Vẫn là tánh đức của tự tánh, nhưng tánh đức của tự tánh chúng ta không 

phải tự mình phá mê khai ngộ hiện tiền, mà là do oai thần của Phật A Di Đà gia trì làm 

cho tánh đức của chính mình hiển hiện ra bên ngoài. Vẫn là một sự việc như vậy. Đạo 

lý này không thể không hiểu. Sau khi bạn hiểu rồi bạn mới có lòng tin, tất cả chẳng 

qua là tự tánh vốn có. Không những oai đức là vốn có, mà tầng bậc nào cũng là vốn 

có. 

“Thần thông biến hóa”, đến lúc này thì thật sự là thần thông quảng đại rồi. Mọi người 

xem “Tây Du Ký”, xem thấy Tôn Ngộ Không thần thông quảng đại. Tôn Ngộ Không 

so bì với Phật Tổ thì lại kém rất xa, không thể nào so bì được, đó chỉ là thần thông rất 

nhỏ mà thôi. Đến lúc này thì bạn thần thông biến hóa dường như ngang bằng với Phật. 

Đây là được oai thần của Phật A Di Đà gia trì, ngang bằng với Phật. Diện mạo giống 

như Phật, thể chất giống như Phật, oai thần giống như Phật, tầng bậc giống như Phật, 

thần  thông  biến  hóa cũng  giống  như  Phật,  thì  thiên  nhân  làm  sao  có  thể  so  bì  được. 

Không cần nói cõi trời thứ sáu, tầng trời Dục Giới thứ sáu mà 18 tầng trời Sắc Giới, 

bốn tầng trời Vô Sắc Giới còn không có thể so sánh được. Họ thua kém quá xa. Nếu 

như bạn  muốn  có  lợi  ích  to  lớn  như vậy,  sự  thù  thắng  đến  như  vậy,  thù  thắng  trong 

những sự thù thắng như vậy, mà bạn không muốn đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

thì bạn là kẻ đại ngốc, thì bạn là kẻ mắc sai lầm nghiêm trọng rồi. Khi đến được Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, bạn sẽ không bị khiếm khuyết một thứ gì, chân thật là được 

đại viên mãn. Cái viên mãn này không phải là từ bên ngoài mà có, mà là tự tánh vốn 

có. Tự tánh vốn có trí huệ viên mãn, tự tánh vốn có đức năng viên mãn, tự tánh vốn có 

tướng  hảo  viên  mãn.  Cái  tướng  hảo  viên  mãn  này  bao  gồm  cả  chánh  báo  và  y  báo, 

không  có  thiếu  mất  một  thứ  gì, là  tự  tánh  của  bạn  vốn  sẵn  có,  không  phải  là  từ  bên 

ngoài mà có được, không phải Phật A Di Đà ban cho chúng ta, mà là tự tánh vốn có. 

- 356 - 

Vì vậy trên Kinh này nói là:  “Bách thiên vạn ức bất khả kế bội” , không có cách nào 

để tính đếm. 

Câu phía sau là câu tổng kết cho phẩm Kinh này, Phật gọi Ngài A Nan: 

Kinh văn: “A Nan ưng tri: Vô Lượng Thọ Phật Cực Lạc quốc độ, như thị công 

đức trang nghiêm, bất khả tư nghị”. 

Đây là tán thán Thế giới Tây Phương Y Chánh Trang Nghiêm, cũng là khuyến khích 

Ngài tôn giả A Nan phải nên biết cầu sanh Tịnh Độ ngay trong một đời này. Tôn giả A 

Nan quả thật là không phụ lòng Thích Ca Mâu Ni Phật, hiện tại Ngài thật sự đang ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Chúng ta cần phải học tập, phải ghi nhớ. 

 “Như  thị  công  đức  trang  nghiêm,  bất  khả  tư  nghị”.  Sát  Độ  của  chư  Phật  mười 

phương không thể so bì được với nơi này, cho nên tất cả chư Phật Như Lai không có 

một vị Phật nào không khuyên người cầu sanh Tịnh Độ. 



Tập 298 

Tất cả chư Phật Bồ Tát không một ai có lòng riêng tư, không ai có một chút lòng thiên 

vị, đều là mong muốn cho bạn mau mau thành Phật. Đó chính là bổn nguyện của các 

Ngài,  hy  vọng  bạn  mau  chóng  được  thành  tựu.  Mà  phương  pháp  nhanh  chóng  nhất 

chính là cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ, nhanh hơn so với bất kỳ pháp môn nào. Pháp 

môn thù thắng đến như vậy, thù thắng trong những sự thù thắng, nhưng quả thật là có 

một số người nghiệp chướng rất sâu nặng, họ không hề tin, vì thế Phật Bồ Tát đều từ 

bi, pháp môn này bạn không thể tiếp nhận thì Phật Bồ Tát liền dạy cho bạn pháp môn 

khác.  Cho  nên  các  pháp  môn  đã  khai  ra,  chúng  ta  thường  gọi  là  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn. Tám vạn bốn ngàn pháp môn là đối với người không tin tưởng pháp môn 

này, không chịu học tập, không muốn cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Phật 

mở ra tám vạn bốn ngàn pháp môn, Phật mở vô lượng pháp môn, trong tứ hoằng thệ 

nguyện nói là vô lượng pháp môn, đó là vì những người nghiệp chướng sâu nặng mà 

mở ra, không chịu tiếp nhận pháp môn này thì hết cách rồi. Việc này thì chúng ta đều 

hiểu được. Bạn thật sự đã rõ ràng minh bạch rồi thì bạn mới hiểu được chúng ta gặp 

được pháp môn này là may mắn biết bao nhiêu. Sau khi gặp được pháp môn này thì 

quyết không để lỡ thêm một lần nữa, quyết không nghi hoặc nữa, quyết định một môn 

thâm  nhập.  Pháp  môn  khác  bạn  có  nói  đến  hoa  trời  rơi  rụng  đi  nữa  thì  tôi  tuyệt  đối 

cũng sẽ không động tâm. Tôi sẽ tán thán bạn, nhưng tôi sẽ không học với bạn. Cũng 

như Thiện Tài Đồng Tử 53 Tham không khác. Bạn hãy xem Thiện Tài, pháp môn nào 

Ngài cũng đều đi tham quan, đều đi tìm hiểu, nhưng mà Ngài quyết định không học, 

Ngài vẫn là lão thật niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thiện Tài Đồng Tử cũng ở tại Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. 

Được rồi, phẩm này chúng tôi chỉ giới thiệu đến đây thôi. 


********************** 

- 357 - 

PHẨM THỨ MƯỜI CHÍN 

THỌ DỤNG CỤ TÚC 

Phẩm đề của phẩm này là “Thọ Dụng Cụ Túc”. Ở phẩm này cũng là giới thiệu thêm 

một  bước  nữa  với  chúng  ta  về  tình  hình  cuộc  sống  thường  ngày  của  những  người  ở 

Thế giới  Tây  Phương  Cực Lạc,  nói  đến  thân  thể  dung  mạo  của họ đoan  chánh trang 

nghiêm, phước đức vô lượng, trí huệ thông suốt, thần thông tự tại, thọ mạng dài lâu. 

Việc đó tất cả chúng sanh ở thế giới này của chúng ta đều đang ngày đêm mong cầu. 

Nếu bạn muốn cầu phước, bạn muốn cầu trí huệ, bạn muốn cầu tự tại, bạn muốn cầu 

thọ  mạng  thì  chỉ  có  Thế  giới  Cực  Lạc  mới  viên  mãn,  ở  thế  giới  này  thì  cầu  không 

được. Cho nên trong tám cái khổ thì có  “cầu bất đắc khổ" . Sau khi đã cầu được rồi, 

bạn vẫn khổ. Vì sao vậy? Sợ hư hại, sợ mất mát, tìm nghĩ hết mọi cách để đề phòng, 

làm thế nào để có thể giữ gìn nó, bạn nói xem khổ biết bao nhiêu. Người ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc đều không có những ý niệm này, tất cả đều là tự nhiên, đều là 

tánh đức lưu lộ ra, thân tâm chánh báo thanh tịnh quang minh, phước đức y báo thù 

thắng, giống như phía trước đã nói là siêu thế hy hữu. Trên Kinh, Thế Tôn thuyết pháp 

thiện  xảo phương  tiện, tổng  kết lại  mà  nói, vẫn  luôn là  tùy  niệm  hiện tiền, không gì 

không  sẵn  có.  Người  thế  gian  này  của  chúng  ta  thì  nói  là  tâm  tưởng  sự  thành,  tâm 

tưởng nhưng bạn còn phải đi làm, nếu bạn không chăm chỉ nỗ lực để làm thì việc sẽ 

không  thành  được.  Ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  không  phải  làm  gì  cả,  vừa 

nghĩ tưởng thì đã thành tựu rồi. 

Kinh văn:  “Phục  thứ  Cực  Lạc  Thế  giới, sở  hữu  chúng sanh, hoặc  dĩ sanh,  hoặc 

hiện sanh, hoặc đương sanh”. 

Ý nghĩa bên trong của hai chữ  “sở hữu”  này rất dài. Bạn xem phần Kinh văn kế tiếp 

là  “hoặc dĩ sanh, hoặc hiện sanh, hoặc đương sanh”  là để chúng ta nói cái “sở hữu 

chúng sanh” này. Phía sau mà không có ba câu này thì cách giải thích đó rất đơn giản, 

có ba câu này thì nội dung này liền rất phong phú. 

“Dĩ sanh” nghĩa là đã được sanh đến Thế giới Cực Lạc rồi. Phật A Di Đà thành Phật đã 

mười kiếp, là đã sanh đến Thế giới Cực Lạc. Còn “hiện sanh” chính là hiện tại sanh 

đến Thế giới Cực Lạc. “Đương sanh” là những người nào? Là những người như chúng 

ta  đây,  bây  giờ  vẫn  chưa  đi,  nhưng  khẳng  định  là  sẽ  đi.  Đương  sanh  là  khẳng  định 

muốn đi, đây gọi là đương sanh. Câu này rất quan trọng. Câu nói này là nói bản thân 

chúng ta. Bản thân chúng ta phải hạ quyết tâm, không nên có một chút nghi hoặc gì, 

quyết định là được sanh. Cũng không nên suy nghĩ rằng trong đời này ta đã tạo những 

tội nghiệp gì, trong đời quá khứ đã tạo những gì, đều không nên suy nghĩ đến những 

việc  đó.  Bạn  vừa  nghĩ  như  vậy  thì  bạn  không  thể  vãng  sanh,  đương  sanh  thì  bạn  sẽ 

không có phần. Đương sanh là sau khi gặp được pháp môn này rồi thì chỉ nghĩ đến A 

Di Đà Phật, còn những thứ khác đều không cần nghĩ đến. Sau đó bạn mới chân thật 

hiểu được Phật đã nói trên các Kinh Đại Thừa, niệm một câu “A Di Đà Phật”, “Nam 

Mô A Di Đà Phật”  “tiêu tám mươi ức kiếp sanh tử trọng tội” . Vậy chúng ta niệm có 

- 358 - 

thể tiêu được hay không? Không thể, khi mà chúng ta niệm, dù hét bể cổ họng cũng 

uổng công. Người như thế nào mà khi niệm lại được cái hiệu quả này? Chính là người 

không có một chút nghi hoặc nào, trong tâm ngoài A Di Đà Phật ra thì không có một 

chút tạp niệm nào nữa, người như vậy mà niệm một câu A Di Đà Phật thì sẽ tiêu được 

80 ức kiếp sanh tử trọng tội. Vì vậy, sự việc này bạn phải làm cho rõ ràng, cho minh 

bạch, vẫn còn khởi vọng tưởng thì không được. Không những hết thảy thế gian pháp ta 

không nghĩ tưởng nữa, mà ta cũng không nghĩ quá khứ, ta cũng không nghĩ hiện tại, ta 

cũng không nghĩ vị lai, ta cái gì cũng không nghĩ đến, ta chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà, ta 

chỉ nghĩ đến “Kinh Vô Lượng Thọ”. Bạn mà là người như vậy thì một tiếng Phật hiệu 

mới diệt được 80 ức kiếp sanh tử trọng tội. Việc này không giả một chút nào. Bạn khởi 

một cái vọng niệm thì đã đem toàn bộ công phu của mình phá bỏ hết, đó chính là cổ 

đại đức đã nói  “hét bể cổ họng cũng uổng công” . Phải buông bỏ triệt để, buông bỏ vạn 

duyên, chính là cái đương sanh mà chỗ này đã nói. Đương sanh là ngay trong một đời 

này của chúng ta quyết định thành tựu, quyết định vãng sanh. Trong câu này, hai chữ 

này là quan trọng nhất, hai chữ này mới chân thật là nói bản thân chúng ta. 


************************ 

Kinh văn: “Giai đắc như thị, chư diệu sắc thân. Hình mạo đoan nghiêm, phước 

đức vô lượng, trí huệ minh liễu, thần thông tự tại”. 

 “Giai đắc như thị, chư diệu sắc thân”.  Câu này là nói tổng quát những gì là diệu sắc 

thân. Bốn câu phía sau này chính là nói riêng biệt. 

 “Hình  mạo  đoan  nghiêm” .  “Hình”  là  hình  dáng  của  thân  thể,  “mạo”  là  dung  mạo 

đoan chánh trang nghiêm. Phía trước thì chúng ta đã đọc qua, sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  là  hóa  sanh  chứ  không  phải  thai  sanh.  Chúng  ta  rất  khó  mà  tưởng 

tượng được. Người thế gian này của chúng ta đều là từ nhỏ mà từ từ lớn lên, mỗi năm 

đều mỗi khác, mỗi tháng cũng không như nhau. Thế giới Tây Phương thì không như 

vậy. Đến Thế giới Tây Phương được cái thân thì liền giống như A Di Đà Phật không 

khác. Hiện tại thì nói là phục chế, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta đều là 

phục chế như A Di Đà Phật, tướng mạo thân thể hoàn toàn giống với A Di Đà Phật. 

 “Phước  đức  vô  lượng” .  Cái  thọ  mạng  đó  là  ở  trong  phước  đức,  thọ  mạng  là  phước 

đức đệ nhất, là vô lượng thọ. 

 “Trí huệ minh liễu” . Cái trí huệ này là trí huệ viên mãn, quá khứ hiện tại vị lai, là quá 

khứ vô thỉ, vị lai vô chung, thử giới tha phương nhất thiết chư Phật, không có cái nào 

bạn không thông đạt, không có cái nào bạn không hiểu rõ. Việc này hầu hết mọi người 

nghe thấy đều sẽ lắc đầu, việc này không thể nào, việc này có thể sao? Chúng ta ngày 

nay khi nghe được những lời nói này ở trên Kinh, chúng ta khẳng định, một chút hoài 

nghi cũng không có. Vì sao vậy? Bởi vì Phật ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói, trên 

“Kinh Lăng Nghiêm” cũng đã nói qua (ngày trước chúng tôi thường hay giảng những 

bộ Kinh này):  “Chư pháp sở sanh” . Chư pháp chính là thế xuất thế gian tất cả pháp, 

sanh là nói sanh khởi. Hết thảy pháp này là từ đâu mà ra? Phật nói  “duy tâm sở hiện” . 

- 359 - 

Cái tâm đó chính là tự tánh của chúng ta, chính là chân tâm của chúng ta, là chân tâm, 

bản tánh của chúng ta biến hiện mà ra. Bạn đã minh tâm kiến tánh rồi thì bạn sao lại 

không biết tác dụng của tâm tánh. Hư không là từ đâu  mà đến? Vũ trụ là từ đâu mà 

đến? Vô lượng vô biên những tinh cầu này là từ đâu mà có? Là từ trong tự tánh của 

bạn mà biến hiện ra. Bạn đã minh tâm kiến tánh rồi, đương nhiên cái gì cũng đều biết 

cả, không cần phải học.  “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” . Tâm tánh đều là ở chính 

mình, không phải ở bên ngoài, vì thế tất cả vạn pháp bạn đều thông đạt hiểu rõ. Đây 

vốn là như vậy, vốn là tự nhiên. Hiện tại bạn hết thảy đều không hiểu rõ, Phật gọi nó 

với một cái tên là sở tri chướng. Cái sở tri chướng này đã chướng ngại bạn. Vốn là cái 

bạn sở tri, hiện tại thì bạn bất tri. Cho nên, ý nghĩa sở tri chướng và phiền não chướng 

không như nhau. Phiền não bản thân là chướng ngại, sở tri thì bản thân không phải là 

chướng ngại, là có một loại chướng đã chướng ngại cái sở tri của bạn. Không giống 

như phiền não, phiền não thì vốn là chướng ngại. Cho nên nói cái “trí huệ minh liễu” 

này là vốn có. Tất cả chúng sanh đều có Như Lai trí huệ đức tướng. Vì sao mà hiện tại 

bạn không còn trí huệ minh liễu nữa? Việc này Phật cũng thường nói ở trên Kinh, mà 

chư Tổ sư Đại đức cũng thường nói. Cái sở tri chướng này là từ đâu mà có? Khởi tâm 

động niệm chính là sở tri chướng. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm”, Tôn giả Phú Lâu Na hỏi rất hay, Phật cũng trả lời rất diệu. 

Tôn giả Phú Lâu Na hỏi tất cả những chúng sanh này bởi vì có vô minh,  “vô minh bất 

 giác  sanh  tam  tế” ,  Phú  Lâu  Na  hỏi  cái  vô  minh  này  khởi  dậy  vào  lúc  nào?  Nguyên 

nhân gì đã khởi dậy sự vô minh? Vô minh chính là sở tri chướng! Phật trả lời rất diệu, 

chỉ bốn chữ: “Tri kiến lập tri”  là gốc của vô minh. Tri kiến chính là trí huệ minh liễu. 

Sai là ở chỗ nào? Sai ở chỗ là bạn tự mình muốn lập một cái tri. Cái lập tri này chính 

là bạn phân biệt, chính là bạn khởi tâm động niệm. Bạn khởi tâm động niệm thì việc 

này đã trở thành chướng ngại, liền chướng ngại mất cái trí huệ minh liễu của bạn rồi. 

Cho nên chư Phật Như Lai các Ngài thường ở trong định. 

Cái ở trong định này không phải là kiết già tọa thiền. Chúng ta hiện tại nói đến nhập 

định, mọi người đều nghĩ đến ngồi xếp bằng quay mặt vào vách là nhập định. Không 

phải vậy, đó là bạn hoàn toàn không lý giải được đối với việc thiền định mà nhà Phật 

nói. Cái trong định này chính là tâm của bạn định, không phải nói thân. Cho nên nói là 

đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Bạn đứng cũng ở trong định, ngồi cũng là đang ở 

trong định, đi cũng là đang ở trong định, tất cả hết thảy hoạt động đều là ở trong định, 

đó mới gọi là thiền định. Cái định này là cái gì? Định chính là không khởi tâm không 

động niệm, không phân biệt không chấp trước, đó gọi là định. Cho nên định sanh huệ, 

tác dụng của định chính là trí huệ, chính là trí huệ đã thấu suốt. Chúng ta ngày nay tại 

vì sao  không  có trí huệ?  Vì tâm  động. Cho  nên  nếu bạn  muốn cầu  trí huệ thì không 

khó, bạn tận lực giữ gìn tâm của mình không để cho cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, 

không nên để cho phiền não lay động. 

Tôi thường hay khuyên bảo các đồng học trong các buổi giảng, tôi nói mười sáu chữ, 

bạn hãy đem mười sáu chữ này mà buông bỏ: Buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh 

- 360 - 

văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn thì bạn vào trong 

định rồi. Cái định này tuy là không sâu lắm, nhưng mà cái định này sanh trí huệ. Bạn 

có loại công phu như vậy, Phật dạy bạn bất kỳ Kinh nào, bạn vừa mở ra thì bạn đều 

không bị chướng ngại, bạn có thể xem hiểu được. Việc xem hiểu này chính là trong kệ 

khai Kinh đã nói:  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” . Đương nhiên cái giải của 

bạn  vẫn  chưa  đủ  sâu,  vẫn  chưa  đủ  viên  mãn,  cái  giải  này  của  bạn  có  thể  nói  là  còn 

nông cạn, nhưng mà chính xác, không có giải sai. Vì sao vậy? Vì bạn có cái định công 

này. Nếu như những thứ này mà bạn vẫn không buông bỏ được thì bạn không có một 

chút định công rồi, không những Phật nói bạn không hiểu mà chú giải của Tổ sư Đại 

đức bạn xem cũng không hiểu. Vì sao vậy? Vì bạn có sở tri chướng. Khi bạn nghe tôi 

giảng  Kinh,  bạn  cũng  không  hiểu,  vì  có  chướng  ngại.  Chính  là  cái  đạo  lý  như  vậy. 

Tâm của bạn càng thanh tịnh thì trí huệ của bạn càng lớn. Cho nên, lời của cổ Đức nói 

đều rất có đạo lý, sự tu hành trong Phật pháp chính là một chữ: “Buông”, “buông xả”. 

Từ sơ phát tâm đến Như Lai địa không có gì khác, chỉ có buông xả mà thôi. Bạn có thể 

buông bỏ một phần thì bạn có thể nhìn thấu được một phần. Nhìn thấu chính là trí huệ 

thấu suốt. Bạn có thể nhìn thấu một phần thì bạn có thể được một phần tự tại, “thần 

thông tự tại” bạn đều có thể đạt được. 

Người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn hãy xem trong phần Kinh văn này, chân 

thật là diệu không thể tả.  “Hoặc đương sanh” , câu này rất diệu. Hiện nay chúng ta hạ 

quyết tâm tu Tịnh Độ, quyết một lòng một dạ thì chúng ta chính là đương sanh, trong 

đời này khẳng định không tạo luân hồi thêm nữa, khẳng định được sanh đến Tịnh Độ, 

bản thân tràn đầy lòng tin sẽ sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Những điều này 

hết thảy đều đạt được. Không những đạt được mà còn gần kề sự viên mãn. Thất Địa 

Bồ Tát gần kề sự viên mãn, lên trên là Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, đó là 

năm cấp bậc, đi gần với sự viên mãn rồi. Cấp bậc thứ năm chính là Quả Vị Như Lai 

Cứu Cánh, cho nên sắp được viên mãn rồi. Vì sao mà không lấy cái này? Vì sao mà 

vẫn còn tham luyến cái thế gian này? Vì sao mà vẫn còn tham luyến những pháp môn 

khác chứ? 

Lúc tôi giảng Kinh có nói năm nay đã đi đến Trung Quốc hai lần, cũng gặp được các 

đồng tu Phật giáo ở bên đó. Vừa gặp thì liền chỉ trích tôi:  “Pháp sư Tịnh Không! Ngài 

 giảng Kinh rất hay, nhưng vì sao chỉ chuyên môn tuyên dương pháp môn Tịnh Độ, còn 

 những pháp môn khác thì Ngài không đề xướng?” . Họ chất vấn tôi:  “Như vậy tương 

 lai  chỉ  còn  mỗi  pháp  môn  Tịnh  Độ,  những  tông  phái  khác  không  phải  là  chẳng  còn 

 nữa  hay  sao?” .  Họ  băn  khoăn  lo  lắng  rất  nhiều  thứ.  Kỳ  thật,  quy  củ  của  việc  giảng 

Kinh họ không hiểu,  giảng bộ  Kinh nào  thì  nhất định phải tán  thán bộ  Kinh đó, bạn 

không tán thán bộ Kinh này thì bạn giảng để làm gì chứ? Tôi hôm nay giảng Tịnh Độ 

lại đi tán thán Thiền Tông thì không phải là chuyện tiếu lâm hay sao? Còn có ai dám 

tin nữa chứ? Vì vậy, đây là một nguyên lý nguyên tắc căn bản, họ không nắm được rõ 

ràng. Nếu  họ  rõ  ràng thì  họ  sẽ  không  nói  những  lời  này.  Khi  giảng  bất  kỳ  một  tông 

- 361 - 

một  phái  nào  thì  chúng  ta  nhất  định  phải  tán  thán,  người  ta  nghe  mới  sanh  lòng  tin 

tưởng, mới có thọ dụng, mới y giáo phụng hành chân thật được lợi ích. 

Lần trước, dường như là lúc tôi từ bên này đi qua, bên này có một nữ tu Thiên Chúa 

Giáo, rất nhiều đồng tu đều quen biết. Chín tôn giáo lớn của Singapore, năm nay là do 

bà làm chủ tịch. Bà nói với tôi, vì tôi đã từng giảng qua “Mai Quế Kinh” ở tại trường 

học của họ, hình như là chỉ hai hay ba tiếng đồng hồ thì đã giảng xong, tôi cũng không 

nhớ rõ, đĩa ghi hình đó giờ  họ  vẫn đang lưu  hành. Tôi  nói:   “Tốt thôi, nếu  các  vị  đã 


 thích nghe tôi giảng “Mai Quế Kinh” thì tôi nhất định sẽ sắp xếp thời gian giảng lại 

 một lần nữa trong phòng ghi hình, tặng cho các vị lưu hành” . Là Thiên Chúa Giáo, 

vậy tôi giảng “Mai Quế Kinh” thì nhất định tán thán Thiên Chúa Giáo, nhất định tán 

thán Chúa  Giê  Su, tôi không thể nào nói Ngài không bằng Phật  A  Di  Đà, không thể 

nào  có  cách  nói như vậy  được, làm  gì  lại có  đạo  lý  như vậy.  Việc  này  thì nhất  định 

phải nên hiểu, đây là một quy củ của việc dạy học, bất luận là giảng một bộ Kinh nào, 

bất luận là giảng pháp môn gì thì nhất định phải tán thán. Chúng tôi gặp được những 

đồng học là đệ tử Phật môn tu học các tông phái khác, tôi đều tán thán, tôi quyết định 

không hề hủy báng, quyết không hề xem  thường. Vì sao vậy? Chúng ta đã học Phật 

được nhiều năm như vậy, ở trong “Du Già Bồ Tát Giới Bổn” có một giới trọng là  “tự 

 tán hủy tha” , hình như là được liệt ở điều đầu tiên. Trọng giới thứ nhất là tự mình tán 

thán mình hủy báng tông phái của người khác, đó là giới điều đầu tiên trong “Du Già 

Giới Bổn”. Trong “Phạm Võng Giới Bổn” thì nêu ở phía sau, trong “Du Già Bồ Tát 

Giới Bổn” thì được liệt ở đầu tiên. Việc này rất quan trọng. Vì sao vậy? Hết thảy pháp 

môn trong nhà Phật, bất luận là Đại Thừa, Tiểu Thừa, Tông Môn, Giáo Hạ, Hiển Giáo, 

Mật Giáo, thì những Kinh điển mà chúng ta y cứ đều là do Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

thuyết,  nếu  như  bạn  hủy  báng  Kinh  điển  nào  đó  thì  không  phải  là  đã  báng  Phật  hay 

sao? Là báng Phật báng Pháp. Người y cứ theo pháp môn này mà tu hành thành tựu có 

rất nhiều, vậy thì đây không phải bạn báng Tăng rồi hay sao? Cho nên bạn tự mình tán 

thán chính mình thì có thể, chứ bạn không thể hủy báng Tam Bảo. Bạn hủy báng Tam 

Bảo thì quả báo là ở tại địa ngục A Tỳ, vậy sao bạn có thể vãng sanh. Cho nên, ở điểm 

này thì bạn nhất định phải hiểu. 

Chúng  ta  là  người tu  Tịnh  Độ, đối  với bất  kỳ  tông phái nào  cũng đều tán  thán, nhất 

định không có hủy báng. Chúng ta là cung kính Tam Bảo, tán thán Tam Bảo. Không 

những là tán thán đối với Tam Bảo, mà chúng ta đối với tất cả tôn giáo thế gian cũng 

đều  tán  thán.  Vì  sao  vậy?  Cho  dù  là  tôn  giáo  không  như  nhau,  nhưng  bạn  suy  nghĩ 

xem  đó  có  phải  là   “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”   hay  không?  Nếu  như  đó  là 

 “duy  tâm sở  hiện, duy  thức  sở  biến”  thì  chúng  ta phải biết ta và  họ là  cùng  một  cái 

gốc, cùng một thể, cùng một tự tánh, vậy làm sao có thể xem thường? Làm sao có thể 

hủy báng? Ngay cả những đạo lý này mà cũng không rõ ràng thì học Phật là việc công 

cốc rồi, đọc Kinh là đọc suông, niệm Phật cũng chỉ là uổng công, làm sao có thể thành 

tựu được chứ? 

- 362 - 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa còn tại thế, đối với rất nhiều, rất nhiều tôn giáo ở Ấn 

Độ, Thế Tôn không hề có sự khinh mạn. Đây là việc mà chúng ta nên học tập. Vì sao 

vậy? Vì căn tánh không tương đồng, bất luận là một tôn giáo nào cũng đều là khuyên 

người hướng thiện, không ai dạy người làm ác, là giáo dục của thần Thánh. Đây đều là 

những chân tướng sự thật của xã hội đã bày ra ở ngay trước mắt. Chúng ta thông suốt 

thấu hiểu, đặc biệt là ở tại thời đại ngày nay, thời đại này là thời loạn, là thời thế đại 

loạn, xã hội động loạn tai nạn triền miên, ngày tháng mà chúng ta trải qua rất là vất vả, 

vì vậy người ở trên toàn thế giới, tôi tiếp xúc qua rất nhiều những tôn giáo khác nhau, 

những chủng tộc khác nhau, những quốc gia khác nhau, quả thật là mọi người đều có 

một cái mong cầu vô cùng khẩn thiết, đó là xã hội an định thế giới hòa bình. Cho nên 

cái ý niệm này rất tốt, đều là cùng nhau. Việc này không phân tôn giáo, không phân 

quốc gia, không phân  chủng tộc, đều  cùng  có  chung  một  sự mong  cầu  là  xã hội  của 

chúng ta an định, chúng ta có thể trải qua cuộc sống hòa bình. 

Chúng tôi tại  Singapore, hiện tại  là  ở  Úc Châu, những năm  gần  đây, chúng tôi đang 

tiếp tục nỗ lực làm công tác đa nguyên văn hóa, chính là đoàn kết tôn giáo, đoàn kết 

dân tộc, hóa giải hiểu lầm, hóa giải xung đột, hy vọng mọi người đối với việc xã hội 

an định thế giới hòa bình dốc toàn lực toàn tâm để mà cống hiến. Chúng ta đang lập 

nên một sự nhận thức chung. Chúng tôi đưa ra kế hoạch mục tiêu rất đơn giản. Chỉ có 

đơn giản thì chúng ta mới có thể nhớ được, chúng ta mới thực hiện được, còn dài dòng 

tràn giang đại hải thì nhớ không nổi, vậy thì chẳng có ích gì. 

Tôi nêu ra  tổng  cương lĩnh  có  tám  chữ, đó là “bình  đẳng  đối  đãi,  hòa  thuận  sống 

chung”. Chúng ta không phân tôn giáo, không phân chủng tộc, không phân quốc gia, 

không phân văn hóa, cũng không phân giàu - nghèo, sang - hèn, chúng tôi mong muốn 

tất cả chúng ta đều có thể “bình đẳng đối đãi, hòa thuận sống chung”. 

Còn thực tiễn thì tôi có năm câu nói. Chúng ta phải bao dung lẫn nhau, phải mở rộng 

tâm  lượng.  Nếu  như  không  thể  bao  dung  thì  mâu  thuẫn  sẽ  không  có  cách  nào  giải 

quyết, đối nghịch sẽ không có cách nào để giải quyết. Phải bao dung, phải tôn trọng 

lẫn  nhau,  phải  yêu  kính  lẫn  nhau,  phải  quan  tâm  lẫn  nhau,  phải  chăm  sóc  lẫn 

nhau. Tôi chỉ cần thực tiễn mười chữ này, đó là “bao dung, tôn trọng, yêu kính, quan 

tâm, chăm sóc”. 

Sau cùng lại tổng kết: Chúng ta hỗ trợ hợp tác, chúng ta đều là người một nhà. 

Tôi chỉ có vài câu nói này, đi khắp nơi trên thế giới, đến đâu cũng khuyên mọi người 

mấy câu nói này. Chúng ta phải đem hết thảy mấy câu nói này mà thực tiễn, chính là 

bản  thân  mình  làm  cho  được, sau  đó  tôi  mới  bắt  đầu  yêu  cầu  người  trong  đạo  tràng 

làm cho được. Nhà mình mà làm không được thì sao có thể nói đến xã hội được chứ? 

Người trong đạo tràng làm được rồi, sau đó tôi mới hy vọng những người sống ở thành 

phố nhỏ đều làm được. 

Tôi sống ở Úc Châu là tại một thành phố nhỏ, thành phố này chỉ có 80.000 người, vậy 

thì  được.  Bạn  xem  Singapore  này  thì  không  làm  nổi,  mấy  triệu  người  thì  khó  lắm. 

- 363 - 

80.000 người thì dễ làm, hy vọng 80.000 người này đều có thể làm được. Vì sao vậy? 

Mỗi  người  đều  có  niềm  vinh  dự,  hy  vọng  thành  phố  nhỏ  này  trở  thành  thành  phố 

gương mẫu về bình đẳng đối đãi và hòa thuận sống chung cho thế giới, là số một thế 

giới, rất vui mừng, người người đều sẵn lòng làm. Trong lòng tôi dự tính là trong ba 

năm thì thành phố nhỏ này sẽ là số một thế giới. Số một về cái gì? Số một về sự hòa 

bình, người ở thành phố nhỏ này là người một nhà. Chúng tôi nhìn thấy người lớn tuổi 

cũng như thấy  cha  mẹ  mình, nhìn thấy  người  trẻ tuổi  thì đều  như con  em  của  mình, 

chúng tôi tôn trọng, yêu kính, quan tâm chăm sóc lẫn nhau. Từ thành phố nhỏ này mà 

làm. Cho nên thế giới hòa bình thật không dễ dàng. 

Tôi tham gia Hội nghị Hòa bình do Liên Hiệp Quốc tổ chức tại Thái Lan. Sau khi tôi 

tham gia xong tôi cảm thấy đó đều là nói suông mà thôi, không thể áp dụng thực tiễn. 

Cho nên tôi mới nghĩ rằng ông trời đã để tôi đến Toowoomba sống, tại thành phố nhỏ 

này làm nên một sự mô phạm về hòa bình, mọi người thường gọi là bản mẫu, làm ra 

một tấm gương cho mọi người xem. Các vị là những người yêu chuộng hòa bình trên 

toàn  thế  giới, là  những người  ngày  ngày  nói  về hòa bình, hãy  đến  bên  này  mà  xem, 

chúng  tôi  ở  bên  này  làm  ra  cho  các  vị  xem.  Đây chính  là  một  thôn  Di  Đà  mở  rộng. 

Thôn Di Đà là mô hình nhỏ. Hiện tại thì đã có một cái thành phố nhỏ, chúng ta cùng 

nhau làm thành phố Di Đà, thực tiễn ở trên cả thành phố nhỏ này. 

Thành phố nhỏ này quả thực có đủ các điều kiện tự nhiên. Điều kiện này chính là cư 

dân sống ở thành phố chỉ có hai loại người. Một là học sinh, cho nên thành phố này là 

một  thành  phố  có  trình  độ  văn  hóa  rất  cao.  Một  loại  là  học  sinh  và  người  theo  đuổi 

công tác giáo dục chiếm tới một phần tư dân số. Trong ba phần tư còn lại thì hơn một 

nửa  là  người  già  đã  về  hưu.  Người  ở  khắp  mọi  nơi  khi  về  hưu  thì  đến  nơi  này  để 

dưỡng lão. Đây chính là điều kiện tự nhiên, là một thành phố nghỉ hưu dưỡng lão cho 

nên rất dễ làm. Chúng ta ở bên đó tổ chức bữa tiệc tối thân mật. Bữa tiệc thân mật này 

chúng ta đã làm hai năm, cứ mỗi tối thứ bảy là làm một lần, đại khái người đến tham 

gia lúc ít thì có khoảng năm - sáu mươi người, lúc nhiều thì có hơn trăm người. Chúng 

ta đã làm hết hai năm. Lần này học viện xây dựng căn bản cũng sắp hoàn thành, chúng 

ta sẽ tổ chức buổi lễ khánh thành vào ngày 19 này. Trong buổi lễ khánh thành, tôi sẽ 

đem ý tưởng của mình nói với mọi người, bữa tối thân mật của chúng ta sẽ đổi thành 

đêm hội thân mật, đem nó mở rộng ra thêm, đó là giáo dục. Đêm hội thân mật là giáo 

dục, chính là giáo dục cho người dân trong thành phố này, chân thật thực tiễn “bình 

đẳng  đối  đãi,  chung  sống  hòa  thuận”,  chân  thật  thực  tiễn  bao  dung,  tôn  trọng,  yêu 

kính, quan tâm, chăm sóc, hợp tác lẫn nhau, chúng ta phải đem nó áp dụng vào thực 

tiễn. Cho nên đây là một hoạt động rộng lớn, là giáo dục cho xã hội. Hy vọng tất cả 

những lãnh tụ tôn giáo thành phố nhỏ này của chúng ta dẫn đầu để mà thúc đẩy, khiến 

cho thành phố nhỏ này có thể trong vòng ba năm phát triển thành thành phố hòa bình 

trên toàn thế giới. 

Chúng  tôi  đọc  đến  đoạn  Kinh  văn  này:   “Hình  mạo  đoan  nghiêm,  phước  đức  vô 

 lượng, trí huệ minh liễu, thần thông tự tại” , cảm xúc của chúng tôi rất là sâu. Đây 

- 364 - 

đều là đức năng mà bổn tánh vốn có. Nếu bản thân chúng ta có trí tuệ, có định công thì 

sẽ khai phá. Cái trí năng của người là vô tận vô lượng vô biên, mỗi một người chúng 

ta đều có, phải nên khai phá. 

Đoạn phía sau thì chỉ có tám chữ. Tám chữ này là một khoa mục. 

Kinh văn: “Thọ dụng chủng chủng nhất thiết phong túc”. 

Hai chữ “thọ dụng” này, bạn xem trên Kinh chỉ có tám chữ, bên trong thì bao hàm mọi 

thứ.  Chúng  ta  ngày  nay  nói  đời  sống  tinh  thần,  đời  sống  vật  chất,  chữ  “nhất  thiết” 

không những đủ, mà là “phong túc”. Phong là rất phong phú, không có một mảy may 

khiếm khuyết nào, đây gọi là phong túc, nghĩa là đầy đủ. Đoạn phía sau đó là lược lấy 

mấy ví dụ. 

Kinh văn: “Cung điện, phục sức, hương hoa, phan cái, trang nghiêm chi cụ. Tùy 

ý sở tu, tất giai như niệm”. 

 “Chủng chủng thọ dụng”  là những thọ dụng gì? Thứ nhất là nơi chúng ta sinh sống: 

“Cung điện”.  “Cung điện”  là đại biểu cho hoàn cảnh sinh sống của chúng ta không có 

thiếu thốn. “Cung” là nơi ở của cá nhân, “điện” là nơi chốn công cộng, đại chúng cùng 

hội tụ. Ngày xưa thì gọi là “điện”, nhà riêng mỗi người thì gọi là cung. Cho nên xem 

thấy chữ này thì không nên nghĩ đó là cung điện của vua chúa ngày xưa, vậy thì bạn 

đã nghĩ sai rồi, bạn đã hiểu sai ý nghĩa rồi. Đây nghĩa là nhà riêng và nơi chốn hoạt 

động  chung  của  đoàn  thể.  Bạn  giải  thích  như  vậy  thì  ý  nghĩa  của  nó  mới  hoàn  toàn 

tương ưng. 

 “Phục  sức”  là ăn mặc. Ăn mặc đầy đủ. Người ở thế gian này của chúng ta ưa thích 

trang sức, Phật  Bồ  Tát  cũng có đeo vòng Anh  Lạc, chúng bảo trang nghiêm. Những 

thứ này đều là tự nhiên, đều không phải do con người nghiên cứu chế tạo ra. Thế giới 

Tây Phương mọi thứ đều là tự nhiên, ứng niệm mà sanh ra. 

 “Hương hoa”,  đại khái là tất cả chúng sanh pháp giới mười phương không có một ai 

là không ưa thích “hương hoa”. Hoàn cảnh cư trú thì xem trọng nhất là vườn lâm viên. 

Những gia đình giàu có vào thời xưa thì đặc biệt xem trọng đến hoàn cảnh nơi cư trú. 

Nếu các vị đi đến Trung Quốc tham quan du lịch thì sẽ thấy, lâm viên ở Tô Châu, ở 

Dương Châu, Bắc Kinh, những nơi này vẫn còn được giữ gìn cũng không ít. Bạn hãy 

xem sân vườn của họ, hoa cỏ cây lá, còn bố trí thêm hòn non bộ có cầu nhỏ và nước 

chảy.  Những  cái  này  đều  cần  phải  có  con  người  thiết  kế.  Thế  nhưng  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc thì không cần, không cần đến bạn phải suy nghĩ, ứng niệm là sanh ra, 

 “phan cái trang nghiêm chi cụ, tùy ý sở tu, tất giai như niệm” . 

Chữ  “phan cái trang nghiêm chi cụ”  này, chỉ trong một câu nói này đã bao quát hết 

thảy đồ dùng vật chất trong đời sống thường ngày của chúng ta, toàn bộ đều bao gồm 

ở trong đó, có đủ tất cả không thiếu thốn một thứ gì. Khi cần phải dùng đến thì nó sẽ 

tự nhiên hiện ra, khi không cần nữa thì nó sẽ biến mất, không cần phải cất vào kho. 

Việc này thật không thể nghĩ bàn. Cho nên bạn đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

- 365 - 

bạn đi đến nhà của từng người để mà xem, đều là gọn gàng, sạch sẽ, không một hạt 

bụi. Khó có được nhất là vật dụng của họ không cần phải cất giữ, dù đồ có nhiều hơn 

đi nữa thì khi cần nó sẽ hiện ra, khi không cần dùng nữa thì đều biến mất, không nhìn 

thấy  nữa.  Việc  này  rất  vi  diệu.  Vì  sao  vậy?  Hiện  nay  nghiên  cứu  của  nhà  khoa  học 

cũng đã hiểu được là năng lượng và vật chất có thể chuyển biến. Tất cả chúng sanh ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều có năng lực này, có thể đem năng lượng biến thành 

vật chất, khi cần dùng thì hiện ra ngay trước mặt, khi không cần nữa thì tất cả vật chất 

này sẽ được chuyển đổi thành năng lượng trở lại, không cần phải cất giữ. Ngày nay, 

nhà khoa học của chúng ta biết được đạo lý này nhưng không biết làm sao để có thể 

thực hiện. Khoa học đang không ngừng tiến bộ, đối với Phật pháp quả thật có sự giúp 

đỡ  rất  lớn.  Trên  các  Kinh  điển  Phật  đã  nói  ra  rất  nhiều  rất  nhiều  những  cảnh  giới 

không thể nghĩ bàn, đã được các nhà khoa học hiện nay chứng thực. Đó là việc có thể, 

nhưng mà hiện tại không biết dùng phương pháp gì để có thể chuyển biến theo ý muốn 

của mình. Họ đều chưa biết cách, ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì đã biết từ lâu. 

Cho nên năm xưa khi tôi giảng bộ Kinh này, đã khuyên các nhà khoa học nên đi đến 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc để du học. Nếu họ không đến Thế giới Cực Lạc thì thứ 

mà họ học được đều rất có hạn. A Di Đà Phật là nhà khoa học vĩ đại nhất trong vũ trụ 

này, cho nên học khoa học thì hãy đến Thế giới Cực Lạc. 

Tiếp đến câu phía sau chính là  “tùy ý sở tu, tất giai như niệm” . Hết thảy đều là tâm 

tưởng sự thành, một mảy  may chướng ngại cũng không có. Không như thế gian này 

của chúng ta, cuộc sống thật sự là khó khăn gian khổ, Thích Ca Mâu Ni Phật nói sáu 

nẻo này của chúng ta gọi là biển khổ, đã nói ra cái chân tướng cuộc sống chúng sanh ở 

trong đây. Có ba loại khổ lớn là khổ khổ, hoại khổ, hành khổ. Cho nên ở trên “Kinh 

Pháp  Hoa”  nói  là  “tam  giới  thống  khổ”. Dục  giới  thì  ba  loại  khổ  này  đều  có, không 

một ai có thể thoát ra khỏi được. Người của trời Sắc Giới công phu thiền định sâu, khổ 

khổ  thì  không  có,  nhưng  họ  có  hoại  khổ  và  hành  khổ,  vẫn  là  không  thể  tự  tại.  Đến 

được Vô Sắc Giới thì ngay cả thân thể cũng không còn cần nữa, thì hoại khổ sẽ không 

có, nhưng họ vẫn còn hành khổ. Hành khổ chính là cảnh giới này của bạn không thể 

duy trì được vĩnh viễn, bạn có thọ mạng hạn chế. 

Trời  Vô  Sắc  Giới  tầng cao nhất là trời  Phi  Tưởng  Phi Phi  Tưởng  Xứ, thọ mạng  tám 

vạn đại kiếp. Tám vạn đại kiếp thì hầu hết mọi người đều ấn tượng không sâu, rất khó 

thể hội. Các đồng học học Phật thì có dễ hơn một chút. Tám vạn đại kiếp là nói cái gì? 

Ở trên Kinh luận Phật đã dạy chúng ta, thế giới này một lần thành - trụ - hoại - không 

gọi là một đại kiếp. Vậy tám vạn đại kiếp là thế giới này thành - trụ - hoại - không tám 

vạn lần, thì bạn nghĩ xem cái thọ mạng này dài bao nhiêu? Nhưng mà chung quy họ 

vẫn là có số lượng, nếu so sánh với vô tận thời không thì họ vẫn là rất ngắn ngủi, vì 

thế tám vạn đại kiếp hết rồi, định công của họ mất đi, vẫn là đọa lạc tiếp tục sáu nẻo 

luân hồi, không cứu cánh. Tam giới thống khổ. Ở chỗ này thực tại mà nói, không có 

một ngày tháng tốt đẹp nào cả. Thật sự nghĩ đến những ngày tháng tốt đẹp thì Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc tốt biết bao nhiêu. 

- 366 - 

A Di Đà Phật! 



Tập 299 

Khoa đề: “Thực tự tại” 

Kinh văn: “Nhược dục thực thời, thất bảo bát khí, tự nhiên tại tiền, bách vị ẩm 

thực, tự nhiên doanh mãn. Tuy hữu thử thực, thật vô thực giả, đản kiến sắc văn 

hương, dĩ ý vi thực. Sắc lực tăng trưởng, nhi vô tiện uế, thân tâm nhu nhuyễn, vô 

sở vị trước. Sự dĩ hóa khứ, thời chí phục hiện”. 

Đoạn Kinh văn này là nói đến ẩm thực, việc ăn uống ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

hiện tại xã hội chúng ta thì nói là văn hóa ẩm thực. Các vị hãy xem văn hóa ẩm thực 

của  người  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Câu  mở  đầu  này  vô  cùng  quan  trọng: 

 “Nhược dục thực thời” . Chữ then chốt trong câu này là chữ “dục”, cũng chính là nói 

khi bạn muốn ăn, khi bạn không muốn ăn thì sẽ không có những sự việc này. Vì sao 

lại  muốn  ăn  vậy?  Trong  sự  suy  đoán  của  chúng tôi, đây  nhất  định  là  mới  vãng sanh 

đến Thế giới Cực Lạc thời gian vẫn chưa bao lâu, những tập khí ở Thế giới Ta Bà của 

chúng  ta  vẫn  còn  chưa  quên  hẳn,  đến  bên  đó  được  một  khoảng  thời  gian,  liền  nghĩ 

 “sao vẫn còn chưa ăn cơm nhỉ” . Cái ý niệm này vừa khởi lên thì cảnh giới này liền 

hiện tiền. Thế giới Tây Phương Cực Lạc chân thật là tâm tưởng sự thành, tất cả đều là 

biến hóa ra. 

 “Thất bảo bát khí” . Nhà Phật gọi là bát khí, hiện nay mọi người trong xã hội thì gọi là 

dụng cụ ăn uống. Chúng ta phải hiểu được sự biến hóa ở chỗ này, là thiện xảo biến hóa 

mà thế xuất thế gian pháp thường nói. Hiện tại thì gọi là dụng cụ để ăn uống. 

Chúng ta biết, vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng không phải chuyên 

ám chỉ những người niệm A Di Đà Phật đều được vãng sanh. Nếu bạn nghĩ như vậy thì 

sai  rồi.  Sau  cùng  chúng  ta  đọc  đến  trong  phần  “Tam  Bối  Vãng  Sanh”,  “Vãng  Sanh 

Chánh  Nhân”  thì  sẽ  nói  đến  cái  chân  tướng  sự  thật  này.  Gặp  được  pháp  môn  này, 

người tu học Tịnh Tông chúng ta đích thực là niệm Phật vãng sanh. Nhưng nếu không 

phải  tu  pháp  môn  Tịnh  Tông  mà  tu  các  pháp  môn  khác  thì  có  thể  vãng  sanh  hay 

không?  Có  thể.  Bạn  xem  phần  “Tam  Bối  Vãng  Sanh”  ở  phía  sau,  tổng  cộng  có  bốn 

đoạn  Kinh  văn,  một  đoạn  sau  cùng  (Từ  Châu  Đại  Sư  phân  chia  thành  nhất  tâm  tam 

bối), điều nói  trong đoạn này  thì không phải tu  Tịnh  Tông, mà  là  tu pháp  môn khác 

trong nhà Phật, đem công đức mà mình tu học đều hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ thì hết 

thảy đều có thể vãng sanh. Pháp môn này mới thật sự gọi là quảng đại. Không những 

là tu các pháp môn khác trong nhà Phật, chúng ta chân thật hiểu được ý nghĩa này thì 

suy luận ra mà biết, tu học bất kỳ tôn giáo nào ở thế gian mà bạn đem công đức tu học 

của mình đến lúc lâm chung muốn cầu vãng sanh thì hết thảy đều được sanh. Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc là đa nguyên văn hóa, dù là dân tộc nào, dù là tôn giáo nào đi 

nữa cũng bao gồm hết thảy. 

- 367 - 

Điều kiện thật sự của việc vãng sanh các vị nhất định phải ghi nhớ:  “Tâm tịnh thì Phật 

 Độ tịnh” . Bất luận bạn tu học một tôn giáo nào mà tu được đến tâm địa thanh tịnh thì 

điều kiện của bạn đã đầy đủ, đến lúc lâm chung mà gặp được bạn hữu nói với bạn rằng 

thiên đường Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng hay lắm, thiên đường thì có rất nhiều, 

cái thiên đường này thì có thể đi xem thử, như vậy họ cũng có thể đi được. Chúng ta 

phải hiểu rõ đạo lý này. Đây không những là Đại Thừa, mà Đại Thừa trong Đại Thừa. 

Việc này phía trước đã giới thiệu qua với các vị rồi, là Nhất Thừa ở trong Nhất Thừa, 

cứu cánh viên mãn, làm gì có chuyện tu học các pháp môn khác mà không thể vãng 

sanh, làm gì có đạo lý này chứ? Thông thường trên Kinh nói tám vạn bốn ngàn pháp 

môn  đó là  chỉ  Phật  giáo, còn nói vô  lượng pháp  môn đó chính  là đem  tận  hư không 

biến pháp giới tất cả mọi hành môn đều bao gồm vào trong cả. Vô lượng pháp môn, 

bạn suy nghĩ xem, có bao gồm các pháp môn khác ở trong đó hay không? Phải hiểu 

đạo lý này thì bạn mới thật sự hiểu được cái chân thật nghĩa mà Như Lai đã nói, quyết 

không phải là hạn chế phiến diện, mà là viên mãn, nó rất uyên thâm. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, thất bảo bát khí đương nhiên là bạn sẽ thấu hiểu dung 

thông. Chúng ta biết được, không cần nói tha phương thế giới, hãy nói địa cầu này của 

chúng  ta,  những  người  cư  trú  trên  địa  cầu  này,  không  cần  nói  gì  khác,  chỉ  nói  con 

người thôi, hiện tại trên thế giới sắp đạt bảy tỉ người rồi, không cùng dân tộc, không 

cùng văn hóa, không cùng một lối sống, do vậy văn hóa ẩm thực này của chúng ta có 

đến ngàn sai vạn biệt. Hiện tại đi đến những thành phố lớn, đại đa số những khách sạn 

bốn sao, năm sao đều có kèm theo nhà hàng ăn uống rất nhiều, đủ mọi thứ nhà hàng, 

có nhà hàng Tây, có nhà hàng Ấn Độ, tôi thấy còn có nhà hàng Nhật Bản, nhà hàng 

Hàn Quốc, rất nhiều nhà hàng. Những đồ ăn của họ đều không như nhau. Ở tại nơi này 

chỉ có một câu là “thất bảo bát khí”, nghĩa là đều đã bao gồm hết thảy rồi. Cho nên ở 

trong đây mà nói rõ nói cũng không hết. 

 “Tự  nhiên  tại  tiền” .  Cái  này  thì  chúng  ta  nhất  định  phải  thông  đạt.  Vì  sao  vậy?  Vì 

sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  sẽ  có  những  dân  tộc  khác  nhau,  những  tín 

ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau, có  lối  sống  không  giống  nhau, nhưng  chỉ  cần  bạn  động 

một cái ý niệm là muốn ăn, thì những đồ dùng ăn uống trong thói quen thường ngày 

của bạn  sẽ được bày  ra  trước mắt. Chúng ta  thì  bữa ăn theo kiểu  Trung  Quốc đã  rất 

quen  thuộc  rồi, đi  vào  một  số  nhà  hàng  mà  dọn  bày  ra  dao  với  nĩa  thì  chúng  ta  đều 

không quen cho lắm, cũng may mà hiện tại trong các nhà hàng lớn đều có dụng cụ ăn 

uống theo kiểu Trung Quốc, đều có đũa, đều có muỗng, những thứ dụng cụ như vậy. 

Nếu bạn yêu cầu họ đổi lại thì họ lập tức đổi cho bạn. Tại chỗ này chúng ta hiểu được, 

mỗi người có thói quen cuộc sống không như nhau, họ vừa động niệm thì những sự ưa 

thích của chính mình đều bày ra ngay trước mặt. Các vị hãy nhớ trên Kinh văn này có 

hai chữ là “tự nhiên”. “Tự nhiên” chính là không có sự tạo tác, không cần đến công 

sức của con người, ý niệm vừa sanh thì trên bàn những đồ dùng và thức ăn liền được 

bày ra. 

- 368 - 

 “Bách vị ẩm thực, tự nhiên doanh mãn” . Bạn xem ở đây lại có một chữ “tự nhiên”, 

những  thứ  mà  bạn  muốn  ăn  đều  được  dọn  ra  ngay  trước  mặt.  Chữ  “bách  vị”  có  rất 

nhiều cách giải thích. Nếu như từ trên sự mà nói, thì đây là văn hóa ăn uống của nhà 

giàu sang phú quý. Ở Trung Quốc vào thời xưa, người giàu sang nhất chính là Hoàng 

đế,  “quý vi thiên tử phú hữu tứ hải” . Khi Hoàng đế ăn cơm, mỗi bữa ăn có bao nhiêu 

món ăn vậy? Là 100 món ăn. Cho nên nói từ trên sự chúng ta có thể nói là ăn uống 

trăm món, đó là phước báu của Hoàng đế, không phải là người thông thường. Ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, phước báo mỗi người cao hơn Hoàng đế rất nhiều, cho nên 

“bách vị ẩm thực” ở đây là một sự hình dung, không phải thật sự, bởi vì phước báo của 

Hoàng đế thì quá lớn. 

Cổ  đức  chú  giải  rất  nhiều,  có  rất  nhiều  cách  nói  khác  nhau, dùng  100  loại  gia  vị  để 

nêm nếm cũng gọi là bách vị. “Bách” là một sự hình dung, là nhiều, trên thực tế thì 

vượt hơn nhiều, mấy trăm loại hương vị. Hiện tại chúng ta biết đó là sự việc rất bình 

thường,  bạn  đem  tất  cả  những  món  ăn  của  các  dân  tộc  trên  thế  giới  mà  gom  lại  với 

nhau, làm gì mà chỉ có một trăm hương vị cơ chứ? Chúng ta nhẩm tính sơ qua thì cũng 

hơn nghìn loại rồi, cho nên chữ bách vị này là con số đại khái, không phải con số cụ 

thể. 

 “Tự nhiên doanh mãn. Tuy hữu thử thực, thật vô thực giả” . Vừa khởi cái ý niệm là 

 “lâu rồi chưa có ăn cơm”  thì lập tức liền hiện ra. Trong lúc này chợt nghĩ lại hiện giờ 

đang ở Thế giới Cực Lạc, thậm chí là Bồ Tát rồi không phải là chúng sanh nữa, lúc 

trước thì còn là chúng sanh Dục Giới ở Thế giới Ta Bà, cho nên có năm loại dục là tài, 

sắc, danh, thực, thùy. Vì ngũ dục này mà phải ở tại Thế giới Ta Bà thời gian rất dài, đã 

ở đó vô lượng kiếp rồi, cho nên cái tập khí này rất là nặng, đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc mà vẫn chưa quên hẳn, có lúc cái phiền não này khởi hiện hành. Vừa khởi 

hiện hành thì hiện tượng này liền hiện tiền, ý niệm vừa động thì hình tướng liền hiện 

tiền. Vừa hiện tiền lại nhớ lại hiện tại mình đang ở Thế giới Cực Lạc, không phải ở 

Thế giới Ta Bà, cũng không phải ở Dục Giới, cái ý niệm này vừa động thì đồ ăn thức 

uống  liền  không  còn  nữa,  toàn  bộ  liền  biến  mất.  Vì  vậy,  trên  thực  tế  quyết  định  là 

không có những việc ăn uống này. Đây quyết định không phải là chúng sanh cõi Dục 

Giới, cho nên họ nhìn thấy sắc tướng, ngửi thấy mùi hương, gọi là “dĩ ý vi thực”, họ 

liền hiểu được, vừa nhìn thấy, vừa nghe thấy họ liền biết được, liền tỉnh ngộ ra, từ mê 

liền quay trở lại. 

 “Sắc  lực  tăng  trưởng,  nhi  vô  tiện  uế” . Câu  nói  này  là  câu  chúng  ta  vô  cùng  mong 

muốn. Tinh thần thể lực của chúng ta dựa vào việc ăn uống, một ngày không ăn cơm 

thì  bạn  không  thể  làm  việc,  sức  lực  của  bạn  không  còn.  Thân  thể  này  của  chúng  ta 

cũng giống như một chiếc máy, ăn uống là tiếp thêm nhiên liệu cho nó. Thân thể giống 

như một chiếc xe hơi, ăn uống giống như đổ xăng vào. Xăng dầu đầy đủ thì chiếc máy 

này rất linh hoạt, không có xăng nữa thì nó không thể chạy. Thân thể của mỗi người 

chúng ta nghiệp báo đều không như nhau. Thân thể của chúng ta là thân nghiệp báo. 

Việc này phải nên biết. Nghiệp lực không như nhau, cho nên có tiêu hao năng lượng, 

- 369 - 

có tiết kiệm năng lượng. Tiêu hao năng lượng rất lớn thì mỗi ngày ba bữa mà còn chưa 

đủ, mỗi ngày ăn bốn năm bữa, còn ăn vặt thêm nữa. Chúng ta nói họ ăn rất nhiều, một 

bữa mà không ăn thì họ chịu không nổi. Còn người tu hành thì thật sự không hề giống 

như vậy, năng lượng tiêu hao của họ rất ít. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa còn tại thế, 

tăng đoàn đi theo Ngài, trên Kinh chúng ta thường thấy có đến 1.255 vị, giữa trưa ăn 

một  bữa,  mỗi  ngày  ăn  một  bữa  thì  đủ  rồi,  năng  lượng  mà  họ  tiêu  hao  rất  ít.  Tại 

Singapore này của chúng ta có cư sĩ Hứa Triết, lần trước đến Úc Châu đã ở tại chỗ của 

chúng tôi bên đó hết ba tháng. Bà mỗi ngày ăn một bữa, ăn uống rất đơn giản mà ăn 

cũng rất ít, mỗi ngày một bữa là đủ. Việc này chứng tỏ mỗi người chúng ta nghiệp báo 

đều không như nhau. 

Vì sao mà có người tiêu hao nhiều, vì sao có người lại tiêu hao rất ít? Chúng ta đối với 

những  người  tiêu  hao  rất  ít  đó  cũng  rất  ngưỡng  mộ,  họ  ít  phiền  phức.  Tôi  còn  nhớ 

trong lúc giảng, tôi đã từng báo cáo qua với các vị vài lần về sự việc này, nhưng mà 

mỗi buổi giảng đều có rất nhiều đồng học mới đến lần đầu, nên các vị không có nghe 

qua. Năm xưa tôi học Kinh giáo với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam tại Đài Trung, lão sư Lý 

mỗi ngày buổi trưa ăn một bữa, Ngài ăn rất ít. Tôi thường hay ăn cơm chung với Ngài, 

Ngài là người Sơn Đông nên thích đồ ăn làm từ bột mì, mỗi bữa chỉ ăn hai cái bánh 

màn thầu là đủ, một chén cháo, đồ ăn cũng đơn giản, chỉ chừng hai gắp đồ ăn. Ngài 

nói với tôi Ngài mỗi ngày ăn một bữa, thời điểm tôi quen biết Ngài là Ngài đã ăn được 

hơn 30 năm rồi. Ngài lúc đó cũng gần 70 tuổi rồi, khi tôi quen biết Ngài hình như là 

Ngài đã  68  tuổi  rồi. Ngài ba  mươi  mấy tuổi  là đã  bắt đầu  ăn mỗi  ngày  một  bữa rồi. 

Lượng công việc của Ngài gần như là gấp năm lần người thông thường chúng ta. Nếu 

bạn muốn gặp mặt Ngài một lần thì phải hẹn trước đến một tháng, nếu không thì Ngài 

không  thể  bớt  được một  khoảng  thời  gian  nào  để  gặp  bạn  được.  Đăng  ký  trước  một 

tháng để sắp xếp thời gian. Ngài một ngày chỉ ăn một bữa. Tôi đến Đài Trung học giáo 

với lão sư Ngài, trước lúc đó thì tôi ăn ngày hai bữa, buổi tối không ăn, ở đây trong 

nhà Phật nói là trì ngọ. Tôi khi đó đại khái cũng ăn được khoảng năm đến sáu năm. 

Cho nên tôi đến Đài Trung nhìn thấy Ngài sống như vậy, tôi liền học Ngài, tôi cũng 

ngưng luôn bữa sáng, thật giản tiện, bớt đi rất nhiều sự phiền phức, một ngày một bữa 

thật  là  khoan  khoái.  Tôi  ăn  đến  được  tháng  thứ  tám,  tôi  mới  nói  với  Ngài.  Tôi  nói: 

 “Thưa lão sư, con hiện tại cũng ăn mỗi ngày một bữa” . Ngài hỏi:  “Bao lâu rồi?” . Tôi 

nói:  “Thưa đã tám tháng rồi” . Ngài trừng mắt rất to:  “Thấy thế nào? Cảm thấy trong 

 người thế nào?” . Tôi nói:  “Cũng rất bình thường” . Ngài vỗ bàn một cái nói:  “Tốt, cứ 

 duy trì như vậy  luôn nhé.  Cả đời  không cầu  người” . Nhân  đáo  vô  cầu phẩm  tự  cao, 

cuộc sống đơn giản không cần cầu ở người. 

Ở tại Đài Trung tôi đã ăn ngày một bữa trong năm năm. Tôi đã báo cáo với lão sư Lý 

và thỉnh giáo để lão sư Ngài ấn chứng cho tôi. Tôi nghĩ rằng sự tiêu hao năng lượng có 

lẽ là từ 90% đến 95% (lượng tiêu hao lớn như vậy) là tiêu hao vào trong vọng niệm. 

Bạn một ngày từ sáng đến tối nghĩ tưởng lung tung, cho nên bạn cần phải bổ sung một 

lượng  lớn.  Con  người  nếu  như  vọng  niệm  không  còn,  tâm  địa  thanh  tịnh  thì  năng 

- 370 - 

lượng tiêu hao này sẽ tự nhiên giảm xuống. Vì vậy người tu hành tâm họ thanh tịnh và 

công việc không có liên quan. Lượng công việc của lão sư Lý rất lớn, nhưng mà tâm 

Ngài thanh tịnh. Công việc của Ngài là vì chúng sanh phục vụ, không có vì bản thân 

mình, quyết định không hề có ý niệm tự tư tự lợi. Không có tự tư tự lợi thì không có 

được mất. Phiền não của thế gian đại đa số là ở chỗ suy tính hơn thiệt, không có thì 

muốn có, sau khi có rồi lại sợ bị mất, từ sáng đến tối nơm nớp lo sợ, lượng tiêu hao 

cho việc này rất lớn. Lão sư Lý Ngài không có lượng tiêu hao này. 

Tôi đem cách nhìn này của mình thỉnh giáo với lão sư Ngài, Ngài nói đúng rồi, không 

sai chút nào, 95% là tiêu hao vào trong vọng tưởng. Vì vậy mà bạn thật sự làm việc ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, thì năng lượng mà bạn dùng đến, sự tiêu hao này 

cũng không quá 5%, nhiều nhất là 10%, tuyệt đối sẽ không vượt qua con số này. Cho 

nên chúng ta xem thấy trên Kinh điển, các A La Hán cứ một tuần lễ thì đi ra ngoài thác 

bát một lần, ăn một bữa. Bích Chi Phật thì nửa tháng mới đi ra ngoài thác bát một lần, 

ăn một bữa. Tu hành tầng bậc càng cao tâm càng thanh tịnh, đến khi thành Bồ Tát thì 

không cần ăn uống nữa. Không cần nói là Bồ Tát, chúng ta chỉ lấy thế gian pháp để 

nói, bạn tu hành đạt được thiền định, bạn đạt được Sơ Thiền thì có cần ăn uống hay 

không? Không cần nữa. Cho nên ăn uống là việc ở Dục Giới. Bạn đạt được Sơ Thiền 

bạn sẽ sanh Trời Sắc Giới, trời Sắc Giới không có ăn uống, nhà cửa của người ở Trời 

Sắc Giới không có nhà bếp, không có bếp lò. Bạn xem, đỡ được bao nhiêu là việc. Từ 

chỗ này chúng ta liền nghĩ đến, những vị Thánh nhân tu hành chứng quả thì không cần 

phải ăn uống nữa, nói A La Hán và Bích Chi Phật mỗi tuần ăn một bữa, mỗi nửa tháng 

ăn  một  bữa  đó  là  gì  vậy?  Đó  gọi  là  hữu  dư  y  Niết  Bàn.  Hữu  dư  nghĩa  là  họ  còn  có 

nhục thân, họ vẫn còn chưa thể đem cái thân thể này xả bỏ, là hữu dư y Niết Bàn. Họ 

thật sự mà chứng được quả A La Hán, chứng được quả Bích Chi Phật, nếu như là thừa 

nguyện tái lai thì việc ăn uống chỉ là thị hiện, thì cũng như Thích Ca Mâu Ni Phật vậy. 

Thích Ca Mâu Ni Phật khi đó, chư vị Đại Bồ Tát, chư vị Đại Thanh Văn mỗi ngày đều 

đến Xá Vệ Đại Thành thác bát là sự thị hiện, đó là biểu diễn cho chúng ta xem, chúng 

ta phải nên hiểu đó không phải là thật. Vì thế chư Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, bất 

luận là dạy học hay là theo đuổi công việc, thì mỗi  một điều nhỏ nhặt gì trong cuộc 

sống cũng đều là dạy bảo cho chúng ta. Chúng ta học Phật thì phải quan sát suy nghĩ 

từ những chỗ này, phải lưu ý ở những chỗ này, chăm chỉ, dụng công mà học tập, thì 

mới học giống, mới học thành công. 

Công việc ăn uống này không thể nào miễn cưỡng được, miễn cưỡng thì nhất định là 

có hại đối với thân thể. Có một số người không hiểu đạo lý này, ưa sĩ diện, bản thân 

chế phục phiền não không được mà cũng học ăn ngày một bữa, học được mấy ngày thì 

thấy bất ổn, thật ra là chịu không nổi. Chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Thường thấy nhất 

chính là trì ngọ, không ăn bữa chiều, kỳ thật đều là giả không phải là thật, khi không 

có người thì vẫn ăn uống như bình thường. Việc này thì chúng tôi đã nhìn thấy qua, đã 

gặp qua rồi, đó đều không phải là thật. Đây là thuộc về việc ưa sĩ diện, cái dụng tâm 

này thì đã sai rồi, đã mắc lỗi lầm, huống hồ việc này là thuộc về dạng hành vi lừa gạt. 

- 371 - 

Phật không hề quy định bạn phải mỗi ngày ăn một bữa, Phật không có hạn chế. Trong 

các  Kinh luận  Đại  Tiểu  Thừa  đều không có quy  định này. Đặc  biệt là Phật giáo  Đại 

Thừa  ở  tại  Trung  Quốc,  Thiền  tông  của  Trung  Quốc  không  chủ  trương  việc  trì  ngọ. 

Trong Thiền tông, mỗi ngày ngoài ba bữa cơm ra còn có hai bữa ăn nhẹ. Vì sao vậy? 

Việc này rất là có đạo lý. Đặc biệt là vào Thời kỳ Mạt Pháp, chúng ta dụng công, thiền 

đường  cũng  vậy,  niệm  Phật  đường  cũng  vậy,  giảng  đường  cũng  như  vậy  không  có 

khác, bạn phải có thể giữ gìn “sắc lực tăng trưởng”, chính là tinh thần sung mãn. Phải 

như thế nào? Phải là không no không đói. Bạn ăn no quá thì hôn trầm, ngủ gục, còn 

khi  đói  thì  trong  tâm  mất  sự  bình  tĩnh,  bạn  không  có  cách  nào,  bạn  sẽ  không  học 

được.. Vì vậy, khi ăn uống thì để cho bạn ăn ít nhưng nhiều bữa. Phương pháp này là 

đúng đắn, khiến cho bạn giữ gìn được tinh thần và thể lực luôn bình thường, dễ dụng 

công.  Đây  không  những  nói  Thiền  đường,  mà  Niệm  Phật  đường,  giảng  đường  cũng 

đều như vậy. Cho nên không thể ăn uống quá bạo. Ăn uống là phải biết điều độ, thì 

tinh thần của mình mới có thể tràn đầy, mới có cái thể lực này. Những việc này nhất 

định phải nên hiểu. Chúng ta lấy việc đạo pháp làm hàng đầu, ăn uống là việc thứ yếu, 

không phải là phương pháp tu học chủ yếu nhất, cho nên không có chủ trương những 

sự việc này. 

Lão sư Lý có một lần bàn đến với chúng tôi, cũng đã nói trong lúc đang giảng Kinh, 

có một số người học không đến nơi đến chốn, nhìn thấy người ta buổi tối không cần 

ngủ, ngồi xếp bằng nghỉ ngơi một chút thì được rồi, những người như vậy hầu hết mọi 

người đều rất tôn kính, họ cũng học theo. Học được ra sao? Thực ra là họ đang ngồi ở 

đó mà ngủ. Lão sư Lý nói, đằng nào cũng ngủ, ngồi mà ngủ sao thoải mái bằng nằm 

xuống mà ngủ, hà tất phải khiến mình chịu khổ chứ? Những lời này là lời thật. Phật 

dạy chúng ta là “lìa khổ được vui”, không phải dạy chúng ta đi chịu khổ chịu tội. Chịu 

khổ chịu tội thì chúng ta không làm những việc này, chúng ta học cái này để làm gì 

chứ?  Nhất  định  phải  là  “lìa  khổ  được  vui”.  Phải  thấu  hiểu  đạo  lý  của  nó,  thấu  hiểu 

phương pháp của nó, hiểu được sự thọ dụng của nó, sự thọ dụng ở trên quả báo này 

của  nó  thì  chúng  ta  có  thể  điều  chỉnh  được  cuộc  sống  thường  ngày  của  chính  mình, 

mới thật sự có thể đạt được khỏe mạnh sống lâu. Sắc lực tăng trưởng, đây là cần thiết. 

 “Nhi vô tiện uế” . Ở Thế giới Ta Bà này của chúng ta thì khó lắm, nếu như đại tiểu tiện 

mà không được thì vấn đề lập tức phát sinh. Bạn xem, bất luận là Trung Y hay Tây Y, 

bác sĩ nước ngoài khám bệnh cho người nhất định sẽ hỏi bạn việc đại tiểu tiện có bình 

thường không? Nếu như bình thường thì đó là bệnh nhẹ, không phải bệnh nặng. Nếu 

như đại tiểu tiện mà không được thì vấn đề nghiêm trọng rồi. Cho nên khi kinh mạch 

toàn  thân  của  chúng  ta  thông  suốt,  không  trở  ngại  thì  thân  thể  này  khỏe  mạnh.  Ăn 

uống  là  thuộc  về  sinh  lý.  Người  xưa  thường  nói:   “Bệnh  từ  miệng  mà  vào,  họa  từ 

 miệng mà ra” . Hai câu này là châm ngôn, nhà Phật chúng ta thì nói là chân ngôn, đích 

thực là chân ngôn, là chân lý, thời thời khắc khắc đều phải nghĩ đến, đều phải ghi nhớ, 

nhất định không thể nào lơ là. Đặc biệt là khi còn trẻ sống buông thả, luôn luôn phải 

hợp với khẩu vị của mình, thật sự là ăn uống quá độ, đã gây ra nguồn căn bệnh tật, sau 

- 372 - 

tuổi trung niên thì bắt đầu phát tác, khi về già thì phải chịu khổ rồi. Chúng ta chỉ cần 

quan sát tỉ mỉ một chút, trong xã hội hiện nay, bệnh của người già rất nhiều, là từ đâu 

mà đến vậy? Đại đa số đều là ăn uống không cẩn thận mà ra. Bạn lại xem, có rất nhiều 

người nghèo lại sống lâu. Ở những vùng nông thôn ở Trung Quốc người sống thọ rất 

nhiều. Chúng tôi tại Úc Châu là một vùng quê xa xôi hẻo lánh, người 90 tuổi, 100 tuổi 

rất  nhiều,  hơn  90  tuổi  mà  vẫn  còn  làm  việc,  vẫn  còn  chưa  nghỉ  ngơi.  Vì  sao  mà  họ 

khỏe mạnh sống lâu như vậy? Họ không có gì ngon để mà ăn cả. Chính là đạo lý như 

vậy. Cuộc sống của họ vô cùng đơn giản, đồ ăn thức uống càng đơn giản là càng tốt 

cho sức khỏe. Tôi đã từng nói qua rất nhiều lần rồi, trâu dê khỏe mạnh vì chỉ có ăn cỏ 

xanh mà thôi. Sau khi chúng ta xem thấy thì phải suy nghĩ kỹ lại, đồ ăn uống càng đơn 

giản thì càng tốt cho sức khỏe, vì vậy ăn chay nhất định là có lợi ích. 

Ăn chay không nên ăn những thứ nhân tạo mà hiện tại người ta gọi là thực phẩm chay, 

cái đó thì không tốt với bạn. Ăn càng ít thì càng tốt. Vậy nên ăn cái gì thì tốt nhất? Là 

rau  xanh,  rau  cải.  Ăn  rau  cải  thì  nên  ăn  loại  mọc  trong  mùa  của  nó,  đó  là  tốt  nhất. 

Người  xưa  ở  Trung  Quốc  đã  hiểu  được  đạo  lý  này,  ở  trong  quyển  “Lễ  Ký  -  Nguyệt 

Linh” có nói đến việc ăn uống thường ngày. Trong “Lã Thị Xuân Thu” nói cũng rất 

tường tận. Người Trung Quốc đem một năm phân ra thành 12 tháng, phân thành 24 tiết 

khí, cứ mỗi nửa tháng là một cái tiết khí. Vào tiết khí nào thì bạn nên ăn cái gì, đều nói 

rất rõ ràng với bạn. Vả lại ăn những thứ này: ngũ cốc, rau củ, trái cây cách nơi chúng 

ta ở trong vòng bán kính 30 dặm trở lại (30 dặm của Trung Quốc tương đương với 15 

km  của  ngày  nay).  Những  thứ sinh  trưởng  ở  trong  khu  vực nào  là  để  nuôi  sống  con 

người ở khu vực đó. Trung Quốc ngày xưa, việc ăn uống thường ngày được xem trọng 

đến  như  vậy,  người  hiện  nay  không  hiểu  đạo  lý  này,  muốn  ăn  cái  gì?  Muốn  ăn  đồ 

ngoại, chuyển bằng máy bay từ những nơi xa xôi về đây, căn bản thì không phải là để 

nuôi sống con người ở khu vực này rồi, bỏ tiền ra oan uổng nhiều như vậy kết quả ăn 

xong lại sanh ra bao nhiêu là bệnh tật. Chính là đạo lý này. 

Ăn uống là một đại học vấn. Đặc biệt là bạn phải hiểu được cái thân con người là một 

vũ trụ nhỏ, bên ngoài là vũ trụ lớn, cái vũ trụ lớn và vũ trụ nhỏ đều phức tạp như nhau, 

hoàn  toàn  tương  đồng.  Do  vậy,  nếu  như  bạn  có  thể  tùy  thuận  với  đại  vũ  trụ  thì  bạn 

nhất định sẽ khỏe mạnh sống lâu, không sanh bệnh tật gì. Nếu bạn đi ngược lại với đại 

vũ trụ thì phiền phức to rồi. Trong ăn uống, việc cần phải chú ý nhất là mùa đông thì 

ăn đồ mát, mùa hè thì ăn đồ nóng. Người hiện nay hiểu đạo lý này thì không nhiều. 

Bạn xem những thực vật sanh trưởng ra vào mùa đông đều là có tính mát, bắp cải thảo 

là có tính mát, củ cải là tính mát, sanh trưởng vào mùa đông, còn sanh trưởng vào mùa 

hè thì đều thuộc về tính nóng. Vì vậy, mùa đông mà ăn đồ tính mát thì bên trong cơ 

thể chúng ta và bên ngoài tương ứng nhau, là tùy thuận. Mùa hè thì ăn đồ có tính nóng, 

bên ngoài nóng, bên trong cũng nóng, có như vậy thì mới khỏe mạnh được. Không thể 

nào đi ngược lại với tự nhiên. Mùa đông mà ăn đồ nóng, mùa hè ăn đồ mát thì sao có 

thể không gây ra bệnh chứ? Nếu như bạn tỉ mỉ mà để ý sự giáo huấn của cổ Thánh tiên 

Hiền thì bạn mới thật sự bội phục cái trí huệ của người xưa. Họ hiểu được cuộc sống, 

- 373 - 

họ biết cách dinh dưỡng, biết cách giữ gìn sức khỏe, biết cách để khỏe mạnh sống lâu. 

Người hiện tại thì hoàn toàn không biết. Người hiện tại thì mê tín khoa học, thực tế mà 

nói là không có một chút khoa học nào, đi tìm những đồ bổ dưỡng, vậy những đồ bổ 

đó có thể ăn hay không? Bạn không ăn thì không sao, vừa ăn thì bệnh cũng sanh ra, là 

do đồ bổ mà ra, vốn dĩ bạn không có bệnh. 

Xem tiếp hai câu Kinh văn  phía sau:  “Thân tâm nhu nhuyễn, vô sở vị trước” . 

Hai  câu  này  là  công  phu, đặc  biệt  là  “vô  sở  vị  trước”.  Cái  vô sở  vị  trước  này  thông 

thường  ở  trong  pháp  Đại  Thừa  của  chúng  ta  nói  là  không  trước  tướng,  không  chấp 

trước,  không  có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt.  Cổ  Đại  đức  đã  từng  nói  qua,  khi 

nào   trong  việc  ăn  uống  của  bạn  mà  năm  vị  chua,  ngọt,  đắng,  cay,  mặn  thật  sự  đạt 

được  đến  mức  độ  chỉ  còn  một  vị  thì  bạn  đã  khai  ngộ  rồi,  thì  bạn  đã  minh  tâm  kiến 

tánh. Lời nói này là lời thật. Vì sao mà năm vị lại biến thành một vị? Bởi vì bạn không 

có  vọng  tưởng,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước.  Vì  sao  mà  lại  có  năm  vị? 

Năm vị đó là do bạn phân biệt chấp trước biến hiện ra.  “Nhất thiết pháp từ tâm tưởng 

 sanh” . Năm vị mà trở thành chỉ còn một vị thì đó gọi là vị Cam lộ. Thế nên thật sự là 

người tu hành, ở trong cuộc sống thường ngày thì mỗi điều nhỏ nhặt đều luyện tập ở 

chỗ này, làm sao để vọng tưởng phân biệt chấp trước này tan nhạt đi, sau đó thì dần 

dần đến sau cùng không còn nữa, chân thật là chỉ còn một mùi vị hiện tiền, thì công 

phu tu học của bạn đã thành thục rồi. 

  “Thân tâm nhu nhuyễn” . Pháp  thân  Bồ Tát  các  Ngài  thật  sự có thể  làm  được, hằng 

thuận chúng sanh tùy hỷ công đức, không có cái ý riêng của mình. Cái ý này nghĩa là 

ý thức. Các Ngài đã đem ý thức chuyển biến thành diệu quan sát trí, đem ý căn chuyển 

biến thành bình đẳng tánh trí, vì vậy bất luận là đối người, đối việc, đối vật đều không 

có một mảy may cái ý nào xen tạp vào trong đó. Những người này chính là Pháp Thân 

Bồ Tát. Ở trong mười pháp giới, thì Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều làm không 

được, nhưng mà họ dụng được ngay chánh, họ không có tà tư, cũng không có tà niệm. 

Vì sao vậy? Vì họ có thể tùy thuận tánh đức, họ không có kiến tánh. Siêu vượt mười 

pháp  giới  chứng  được  Nhất  Chân  Pháp  Giới,  đây  chính  là  phá  một  phẩm  vô  minh, 

chứng một phần pháp thân, vào lúc này thì chuyển tám thức thành bốn trí, bất luận là 

xử sự đối người tiếp vật, là thế gian hay là xuất thế gian cũng tuyệt đối không hề có 

cái ý riêng ở trong đó. Ở điểm này chúng ta là phàm phu, trong đời sống thường ngày 

của  chúng  ta  thì  tám  thức  làm  chủ,  nhưng  phải  giác  ngộ,  phải  khiến  cho  ý  thức  của 

mình tùy thuận theo trí huệ. Cách tùy thuận như thế nào? Là tùy thuận theo Kinh giáo, 

theo  giáo  huấn  của  Kinh  luận.  Bạn  nhất  định  phải  có  lòng  tin  kiên  định,  nhất  định 

không thể dao động. Mỗi câu mỗi chữ ở trên Kinh điển đều là trí huệ từ trong tự tánh 

của Như Lai lưu xuất ra, bạn cần phải khẳng định điểm này. Tự tánh của chư Phật Như 

Lai cùng với tự tánh của chúng ta không hai không khác, cho nên chúng ta tùy thuận 

giáo huấn của Kinh điển thì chính là tùy thuận tánh đức của chính mình. Niềm tin này 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Nếu như chúng ta kiến tánh rồi, những gì chúng ta nói 

nhất định là cũng như chư Phật Như Lai nói không có khác gì, cái gọi là Phật Phật đạo 

- 374 - 

đồng thì làm gì có sai khác. Chư vị Pháp Thân Bồ Tát mặc dù lời nói không như nhau, 

cách nói không như nhau, nhưng ý thì hoàn toàn là như nhau, quyết định là không có 

sai lầm. 

Phàm phu trong mười pháp giới thì chưa có kiến tánh. Nếu chưa kiến tánh thì bạn vẫn 

do tám  thức 51  tâm  sở  làm  chủ. Ở chỗ  này  thì  có  thiện, có  bất  thiện. Chúng ta  hiểu 

được đạo lý, hiểu được chân tướng sự thật này, cho nên nhất định phải bỏ đi cái vọng 

tưởng phân biệt chấp trước của chính mình, phải tùy thuận giáo huấn của Kinh luận. 

Cũng như Thiện Đạo Đại Sư thường nói, ở trên Kinh, Phật dạy chúng ta làm thì chúng 

ta  y  giáo  phụng  hành,  chúng  ta  chăm  chỉ  mà  làm;  không  cho  phép  chúng  ta  làm  thì 

chúng ta quyết định không làm trái, đây chính là học trò tốt của Phật. Bạn tu học như 

vậy thì quyết định đời này của bạn có thành tựu. 

Phàm nếu tu hành không thể thành tựu, nói khó nghe một chút, đó là bằng mặt không 

bằng lòng. Người xưa nói được rất hay, nguyên nhân thật sự của nó là ở đâu? Nguyên 

nhân thật sự là niềm tin không sanh khởi được, không tin vào giáo huấn của Phật, vì 

vậy ở trong cuộc sống thường ngày đối nhân xử thế tiếp vật vẫn là dùng tập khí phiền 

não  của  chính  mình, tôi  cảm  thấy  thế  này  thế  kia, vậy  thì  không  được, sai  lầm  trầm 

trọng rồi. Những sự việc này ở trong cuộc sống thường ngày cũng không có ai nhắc 

nhở bạn, không có ai dạy bạn. Vì sao vậy? Vì dạy bạn bạn không thể tiếp nhận, bạn lại 

mắng người ta là nhiều lời thì sẽ kết thành oán thù. Có ai muốn kết oán thù với bạn 

chứ?  Nhân  quả  mỗi  người  tự  mỗi  người  chịu  lấy.  Từ  xưa  tới  nay,  chân  thật  có  thể 

khuyên bạn, có thể nói bạn thì ngày xưa là có hai dạng người, một là cha mẹ và một là 

lão sư. Hiện tại thì không còn nữa, hiện tại cha mẹ cũng sẽ không nói bạn nữa, nói với 

bạn bạn sẽ cãi lại, bạn không phục, lão sư cũng sẽ không dạy bạn, vậy thì phiền phức 

lớn rồi, bạn có lỗi nhưng không có ai nhắc nhở bạn, bạn xem, lúc này thì phải làm sao? 

Cho nên nói, phương pháp duy nhất đó chính là dựa vào chính mình đọc sách Thánh 

Hiền, ngoài phương pháp này ra thì tìm không thấy phương pháp thứ hai nào có thể 

giúp được bạn. 

Chúng ta sinh ra vào thời đại này gọi là đại bất hạnh, văn minh khoa học kỹ thuật ngày 

nay đang phát triển mà luân lý đạo đức thì dường như bị diệt vong hết rồi. Con người, 

như các thanh niên hiện nay học đại học, học nghiên cứu sinh, lấy được học vị tiến sĩ, 

biết làm việc mà không biết làm người. Bạn nói xem, còn cách nào chứ? Quá khó rồi. 

Sự giáo dục trên thế giới này mà vẫn tiếp tục phát triển kiểu như vậy, thì chúng ta chỉ 

có một con đường đó là mau mau vãng sanh Cực Lạc Thế giới. Vì sao vậy? Vì không 

thể ở được nữa rồi. Mặc dù bạn có lòng tốt, có ý tốt đối với họ, giúp đỡ họ, mà họ vẫn 

đặt ra bao nhiêu là nghi vấn đối với bạn, bạn có mục đích gì vậy? Bạn có ý đồ gì vậy? 

Bạn vì sao lại đối đãi với tôi như thế? Trong tình trạng như vậy mà không đi đến Thế 

giới Cực Lạc thì đi đến đâu? Người hiện tại luôn luôn chấp trước. Bạn xem, từ lúc nhỏ 

(việc này chúng tôi nhìn thấy rất là đau lòng), từ khi ở nhà trẻ đã dạy cạnh tranh rồi, so 

với  cách  giáo  dục  của  người  xưa  thì  hoàn  toàn  không  như  nhau.  Cách  giáo  dục  của 

người xưa thì các vị xem “Đệ Tử Quy” sẽ biết. “Đệ Tử Quy” là để dạy cho những ai? 

- 375 - 

Là dạy cho trẻ nhỏ ba, bốn tuổi, từ đây đã bắt đầu học rồi. Từ nhỏ thì đã dạy nhường 

nhịn, hiểu lễ nghĩa, biết nhường người khác. Hiện tại thì lại dạy cho chúng phải cạnh 

tranh. Cạnh tranh mà nâng lên cao là đấu tranh, đấu tranh mà nâng lên nữa thì thành 

chiến  tranh,  tất  nhiên  là  sẽ  như  vậy,  cho  nên  tư  tưởng  giáo  dục  như  vậy  là  một  con 

đường tử lộ. 

Ngày nay xã hội động loạn, phần tử khủng bố nhiều như vậy là từ đâu ra? Là do bạn 

dạy ra mà. Vì sao ngày xưa không có, còn hiện tại thì lại nhiều đến như vậy? Là bạn 

dạy. Bản thân bạn không biết mà phản tỉnh, đã nâng lên rồi lại đang ra sức nâng nữa, 

từ  cạnh tranh đấu  tranh lại nâng lên nữa thì thành chiến tranh.  Phần tử  khủng bố thì 

chính là chiến tranh. Cho nên đây là việc rất bình thường của sự giáo dục. Đến khi bản 

thân bạn mỗi ngày không ngủ được, mọi lúc mọi nơi đều không có cảm giác an toàn, 

đây là do bạn đã dạy  mà ra, không phải một nguyên nhân nào khác. Vì thế, nếu bạn 

muốn tìm cách hóa giải vấn đề này, thật sự đem loại bỏ những phần tử khủng bố này, 

loại bỏ từ chỗ nào? Phải loại bỏ từ trong tâm của bạn thì mới có thể thật sự giải quyết 

được vấn đề. Ở trong nội tâm mà vẫn còn sự đối lập, vẫn còn cạnh tranh, thì vĩnh viễn 

không thể tiêu trừ được. Vì sao vậy? Những phần tử khủng bố đó chính là từ trong cái 

ý niệm cạnh tranh của bạn mà sinh khởi ra. Cho nên nếu muốn thế giới hòa bình, xã 

hội  an  định, mọi  người  đều  có  thể  có  cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn, thì  vẫn  là  phải 

quay đầu đi lại con đường của người xưa, học tập theo cổ Thánh tiên Hiền thì chúng ta 

mới được cứu. 

Hai câu Kinh văn sau cùng là  “Sự dĩ hóa khứ, thời chí phục hiện”.  

Hai  câu  nói  này  nói rõ  hiện tượng  sanh  diệt. Ngay  khi  bạn  có ý  niệm  sanh  khởi, thì 

hiện tượng này liền hiện tiền. Khi ý niệm này của bạn không còn nữa, thì hiện tượng 

này liền biến mất. 

 “Thời chí phục hiện” , câu  nói này rất có ý nghĩa. Bởi vì tập khí thì tuyệt đối không 

thể một lần, hai lần có thể đoạn mất được, có thể là tại Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

vẫn cần phải mất một khoảng thời gian thì cái tập khí này mới có thể hoàn toàn đoạn 

mất. Nhưng việc đoạn tập khí ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc khẳng định là rất nhanh 

chóng, chính là do cái duyên ở nơi đó thù thắng. 

A Di Đà Phật! 



Tập 300 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở trong đoạn Kinh văn này đã làm chú giải rất nhiều, trích 

dẫn  ra  từ  Kinh  điển  thật  vô  cùng  hiếm  có.  Chú  giải  này  đã  lưu  thông  rất  rộng  rãi, 

quyển sách này rất dễ dàng tìm thấy, hy vọng các vị hãy xem nhiều. Các vị nghe tôi 

giảng, lại xem nhiều, thì các vị sẽ rất dễ dàng thể hội được nghĩa thú chân thật ở trong 

Kinh. 

Mời xem đoạn kế tiếp. Đoạn kế tiếp nói là: “Y tự tại”. 

- 376 - 

Kinh văn: “Phục hữu chúng bảo diệu y, quan, đới, anh lạc, vô lượng quang minh, 

bách thiên diệu sắc, tất giai cụ túc, tự nhiên tại thân”. 

Thế giới Tây Phương lục căn nào cũng xứng tánh, đều là công đức vốn có của tự tánh 

hiển hiện ra, cho nên là vô lượng trang nghiêm, vô cùng trang nghiêm. Chúng ta xem 

tượng chư Phật Bồ Tát, xem thấy y phục của các Ngài, xem thấy mũ nón của các Ngài, 

trên thân đều có đeo vòng “anh lạc”, trên cổ trên tay đều đeo rất nhiều các loại trang 

sức, nhưng vì sao Phật lại không cho phép chúng ta đeo những thứ này? Các Ngài đều 

đeo, vì sao lại không bảo chúng ta đeo? Các vị phải nên biết, trên thực tế, chư Phật Bồ 

Tát khi tu hành cũng không có đeo gì cả, các Ngài thật sự là đã làm được tấm gương 

cho chúng ta xem. 



Những ai nhìn thấy các Ngài cả người đều đeo châu báo anh lạc vậy? Là thiên nhân. 

Phật ở trên trời giảng Kinh thuyết pháp giáo hóa chúng sanh thì phải phục trang đẹp 

đẽ, còn ở tại nhân gian chúng ta thì Ngài quyết định không đeo, tùy vào từng trường 

hợp mà Ngài ăn mặc khác nhau. Đây chính là hằng thuận chúng sanh tùy hỷ công đức, 

trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói là  “tùy tâm ứng lượng” , chính là cái ý này. Tại nơi này 

của chúng ta, vì sao lại không đeo? Con người ở nơi này có lòng tham, có phân biệt, 

có chấp trước, cho nên Phật hết thảy đều không cần làm việc này, để giúp đỡ chúng ta 

trừ bỏ niệm tham, phân biệt chấp trước. Thiên nhân trên trời là người có trí huệ, phước 

báo của họ rất lớn, tuy là có những thứ này nhưng những thứ này là tự tự nhiên nhiên 

nên quyết không có cái tâm tham. 

Thế giới Hoa Tạng, Thế giới Cực Lạc, người đới nghiệp vãng sanh tuy là có phiền não 

có tập khí nhưng mà họ không có cái duyên cho nên nhất định không sanh khởi phiền 

não, cho nên sự thị hiện của Ngài là bình đẳng. Vĩnh viễn nên nhớ, quả đức của Phật là 

bình đẳng. Nếu như người ở thế gian này của chúng ta giàu có đều như nhau, mỗi một 

người đều có những thứ châu báu này thì Phật Bồ Tát cũng sẽ đeo những thứ châu báu 

này, là bình đẳng mà. Nếu như không bình đẳng thì Phật sẽ không cần, không đeo thì 

bình đẳng. Nếu như mà Ngài cần thì sẽ không bình đẳng. Nguyên tắc của sự thị hiện 

sắc thân là ở chỗ này. Vì vậy, thân tướng dung mạo sắc thân, hoàn cảnh cuộc sống của 

mỗi một người Thế giới Tây Phương Cực Lạc, phía trước đã nói qua với mọi người, 

chẳng qua là oai thần 48 nguyện của Phật A Di Đà đã gia trì. Sự gia trì này chính là 

duyên. Cái nhân thật sự là gì? Nhân thật sự là tự tánh của bạn vốn có vô lượng trí huệ, 

quang minh, đức năng, tướng hảo, thần lực của Phật giúp đem những điều mà tự tánh 

bạn vốn có hiển hiện ra. Là sự việc như vậy. Nếu như mà tự tánh của bạn không có 

những thứ này thì Phật cũng hết cách. Cho nên Ngài là bình đẳng, Phật có thì tất cả 

chúng sanh đều có, cho dù là người hạ hạ phẩm vãng sanh, họ cũng đầy đủ, không có 

khác gì so với Phật cả. Vì thế mà tâm tham không khởi lên. Chỉ cần là xứng tánh thì 

phiền não quyết định sẽ không sanh khởi. Tại thế gian này của chúng ta đã mê mất tự 

tánh, cho nên mới sanh khởi phiền não. Chúng ta chịu sự tổn hại của phiền não rất lớn, 

việc này quá khổ. 

- 377 - 

Ở chỗ này Phật dạy chúng ta đoạn phiền não, ở tại Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì 

dạy  chúng  ta  khôi  phục  tự  tánh,  cho  nên  mục  đích  là  hoàn  toàn  không  giống  nhau. 

Đoạn  phiền  não  thì  có  phương  pháp  của  đoạn  phiền  não,  khôi  phục  tự  tánh  thì  có 

phương  pháp  của việc  khôi phục tự  tánh. Tự  tánh  vốn  có  vô lượng trí  huệ đức năng 

tướng hảo, đây là thuộc về tướng hảo. Nhưng mà ở đây là “vô lượng quang minh”, ở 

trong quang minh cũng là trí huệ, cũng mang theo trí huệ. 

Trong một đoạn này, chúng ta cần phải chú ý chính là  “phục hữu chúng bảo” . “Y” là 

chúng bảo, “quan” là cái nón, “đới”, “anh lạc” đều là chúng bảo tạo thành. Ở trên Kinh 

Phật nói, thất bảo của Thế giới Tây Phương thì nhu nhuyễn, không giống như thế gian 

này của chúng ta. Vàng bạc ở thế gian chúng ta thì rất cứng, không thể làm quần áo 

được. Ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì vàng bạc mềm mại, có thể đem làm vải, có 

thể  làm  thành  quần  áo  để  mặc,  vả  lại  nó  cũng  rất  mỏng.  Đại  khái  chúng  ta  cũng  đã 

thấy qua giấy tráng vàng rất mỏng, cũng như việc chúng ta tạo ra những tấm lá vàng 

mỏng để thiếp tượng Phật, rất mỏng, rất dễ bị rách. Vàng ở Thế giới Tây Phương còn 

mỏng hơn so với độ mỏng của chúng ta ở đây nhưng nó không rách, nó vô cùng chắc 

chắn,  cho  bạn  làm  ra  những  thứ  trang  phục.  Cũng  không  cần  dùng  kim  chỉ  để  may, 

không cần may vá. Ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có nhà may, bạn muốn loại 

y phục như thế nào thì y phục liền hiện ra mặc trên thân. 

Không những là Thế giới Tây Phương Cực Lạc, người xưa ở Trung Quốc có cái gọi là 

“thiên  y  vô  phùng”.  Phước  báo  của  thiên  nhân  lớn  hơn  chúng  ta  nhiều,  y  phục  mà 

thiên nhân mặc là hóa hiện, cũng là do biến hóa hiện ra, không cần phải may vá. Bởi 

vì tất cả đều là chúng bảo tạo thành. Cái chúng bảo này là tánh đức của chính mình lưu 

lộ ra. 

Vì vậy tôi đã từng nói qua, Cực Lạc và Ta Bà là một, không phải hai, không có khác 

nhau. Vì sao mà thế giới bên đó tạo thành từ chúng bảo, còn thế giới này của chúng ta 

thì tạo thành từ đất cát sỏi đá? Kỳ thực là hoàn toàn tương đồng, nhưng duy thức sở 

biến, chúng ta đem nó làm ra tình trạng như vậy. Tình trạng vốn có là giống như Thế 

giới Cực Lạc vậy, quyết định không có sai khác. Thân thể của chúng ta vốn là không 

khác gì với Phật A Di Đà, hiện tại biến thành ra như vậy; hoàn cảnh cuộc sống chúng 

ta, tình trạng vốn có thì y báo trang nghiêm không khác gì với Thế giới Cực Lạc, vì 

sao lại biến thành ra như vậy? Duy thức sở biến. 

“Thức” là gì vậy? Thức chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Nếu như chúng ta 

đem vọng tưởng phân biệt chấp trước buông bỏ, triệt để buông bỏ, biết những thứ này 

là bất thiện, từ vô lượng kiếp đến nay đời đời kiếp kiếp chúng ta đã chịu thiệt thòi lớn 

rồi. Trong quá khứ không  biết, hiện tại  thì  đã hiểu  rồi. Sau khi  hiểu  rồi  thì  chúng ta 

phải  buông  bỏ,  ta  không  làm  những  việc  này  nữa,  chúng  ta  mới  thật  sự  hiểu  được 

người xưa có hai câu nói:  “Nhiều việc không bằng ít việc, việc tốt không bằng không 

 việc  gì” .  Thật  sự  hiểu  được  ý  nghĩa  của  hai  câu  nói  này.  Việc  nhiều  là  ý  gì?  Là  tạo 

nghiệp. Bạn đã đem y chánh trang nghiêm trên quả địa Như Lai của chính mình biến 

thành ra tình trạng như hiện nay còn chưa chịu tỉnh ngộ, còn chưa chịu hối hận sao, 

- 378 - 

còn chưa chịu quay đầu hay sao? Người không thể tỉnh ngộ, không thể quay đầu là đối 

với chân tướng sự thật hiểu chưa được thấu triệt. 

Lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  ngày  trước  đã  nói,  ở  trong  tình  trạng  như  vậy  thì  chỉ  có 

một phương pháp đó là xem sách nhiều (sách ở đây chính là nói Kinh sách), chỉ 

có phương pháp này mà thôi. Bạn đọc nhiều, mãi mãi không để cho gián đoạn thì 

bạn  sẽ  giác  ngộ. Hạ lão đã từng nói qua, nhưng những lời này tôi vẫn chưa thấy có 

người nào thực nghiệm. Ngài nói, người thật sự tu hành thì một bộ Kinh, một câu 

Phật hiệu, những cái khác đều buông bỏ hết, một lòng chuyên chú ba năm không 

nói  chuyện. Bí  quyết  là  ở  chỗ  này. Ba năm không nói chuyện thì nhất định sẽ khai 

ngộ.  Đây  là  Ngài  dạy  người  niệm  Phật.  Vậy  chúng  ta  hiểu  được,  nếu  như  một  lòng 

chuyên  chú  trong  ba  năm  không  khởi  một  vọng  niệm  thì  thật  sự  sẽ  khai  ngộ,  họ  sẽ 

được định. Định khởi dụng thì chính là khai ngộ. Để xem xem đồng học chúng ta có ai 

phát  tâm  đi  thực  nghiệm  trước.  Quan  trọng  nhất  là  phải  có  lòng  tin  kiên  cố,  tâm 

nguyện kiên cố, buông bỏ vạn duyên, một lòng chuyên chú. 

Ngoài ra, Ngài còn có một câu nói cũng rất hay. Ngài nói người lợi căn, một năm thì 

thành công, chậm thì ba năm, chậm nhất là chín năm. Cái ý này chính là nói chín năm 

thì  khẳng  định  cũng  sẽ  thành  công,  cũng  gần  như  là  như  vậy.  Chín  năm  không  nói 

chuyện thì tương đối là có công phu rồi, là suốt chín năm không nói chuyện thì cái tâm 

này sẽ hoàn toàn định trở lại, được niệm Phật tam muội. Tổ sư Đại đức xưa đến nay 

đều không có lừa gạt người khác, những lời mà các Ngài nói đều là chân thật, đều là 

nói ra từ kinh nghiệm. Chúng  ta  nói chuyện  phiếm, tâm  tạp  loạn  thì  đã  phá  hoại 

hết công phu rồi. Cho nên chúng ta phải dụng công như vậy, ngày ngày đọc Kinh 

niệm Phật. Ngày ngày động tâm nói chuyện thì công phu tự tu không nhiều, kết 

quả toàn bộ đều bị phá hỏng hết. Cho nên học hết mấy mươi năm vẫn là như vậy 

thôi, đều không biết nguyên nhân ở chỗ nào. Tổ sư Đại đức đem nguyên nhân nói với 

chúng ta rồi, chính là bạn một mặt tu, một mặt thì phá hỏng, cho nên bạn không thể 

thành tựu. Nếu bạn biết tu thì sẽ không phá hỏng nó. Thành công không khó, nhanh thì 

chỉ một năm, chậm thì ba năm, chậm nhất thì cũng chín năm. 

 Kinh văn: “Bách thiên diệu sắc, tất giai cụ túc”.  

 “Bách  thiên  diệu  sắc”  là  tùy  theo ý  muốn,  “tự  nhiên tại thân” . Hoàng  Niệm  lão  đã 

dẫn dụng hai câu ở trong “Quán Kinh” là  “Lưu ly sắc trung xuất kim sắc quang, pha lê 

 sắc  trung  xuất hồng sắc  quang” . Pha lê mà  trên  Kinh  Phật nói không phải là pha  lê 

của chúng ta hiện nay, bởi vì thời kỳ của đức Phật khi đó vẫn chưa có pha lê. Vậy pha 

lê  là  gì  vậy?  Chúng  ta  hiện  nay  thì  gọi  là  thạch  anh,  pha  lê  chính  là  thạch  anh  mà 

chúng ta nói hiện nay, là một trong thất bảo, so với pha lê hiện tại của chúng ta không 

như nhau. Đây chính là nói rõ Thế giới Tây Phương tướng trạng y phục và trang sức là 

vô cùng trang nghiêm, quang sắc trùng trùng vô lượng vô tận. 

“Tự  nhiên  tại  thân”  nói  rõ  nó  không  phải  là  chế  tạo  ra,  mà  là  ứng  niệm  mà  thành. 

Người chúng ta hiện tại ở thế gian này thường nói là tâm tưởng sự thành, họ ở bên đó 

- 379 - 

xác thực là tâm tưởng thì liền thành tựu. Do đó, người ở trên thế giới đó không có lòng 

tham, họ không dụng được lòng tham (nghĩ đến cái gì thì đều hiện ra, còn gì đáng để 

tham nữa chứ?), cũng không có sân hận, không có đố kỵ (bởi vì mọi người đều như 

nhau, bạn  cũng không  có  hơn  tôi, tôi cũng  không  có hơn bạn, tâm  đố  kỵ  liền không 

còn nữa). Thế giới đó là một pháp giới bình đẳng, huống hồ ngày ngày thấy Phật. 

Trong  số  đồng  học  các  vị, tôi  biết  có  rất nhiều  người  từ  Trung  Quốc đại  lục, từ  Đài 

Loan, từ Mỹ, từ Canada qua đây, còn có người gần hơn là từ Indonesia, từ Malaysia 

muốn  qua  đây  để  xem  tôi.  Tôi  chẳng  có  gì  để  mà  xem  cả.  Các  vị  vì  sao  lại  không 

muốn đi đến Thế giới Cực Lạc, đi xem Phật A Di Đà chứ? Điều này là cần thiết, chúng 

ta cần có cái nguyện này, cần có cái ý niệm này, chúng ta phải đến Thế giới Cực Lạc 

để thấy Phật A Di Đà. Chúng ta đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trải qua cuộc sống 

giống  như  Phật  A  Di  Đà,  ngày  ngày  nhìn  thấy  Phật,  nhìn  thấy  vô  lượng  vô  biên  vị 

Phật, không phải chỉ nhìn thấy một vị Phật. Vô lượng vô biên Phật làm sao mà đi gặp 

mỗi ngày được? Là hóa thân để mà đi gặp. Đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc tự mình 

liền có thuật phân thân. Phật có vô lượng vô biên thì thân của ta biến ra vô lượng vô 

biên thân, ở  chỗ  của  mỗi  một  vị  Phật đều  có thân  của ta. Ta ở  nơi  đó  bái  Phật  cúng 

dường Phật, nghe Phật giảng Kinh thuyết pháp. Sau khi nghe xong thì tất cả các thân 

đều trở về thành một. Bạn xem, mỗi một ngày bạn tu được bao nhiêu là phước báo. 

Cúng Phật là tu phước, nghe Kinh thì khai trí huệ, vì vậy mà một ngày ở tại Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc thì ức ức kiếp ở thế giới này của chúng ta cũng không thể sánh 

bằng. Bạn mới hiểu được Thế giới Tây Phương vì sao mà không bị thối chuyển. Mỗi 

một ngày có thể gặp được vô lượng vô biên Phật. Trên “Kinh Di Đà” thì nói là  “cúng 

 dường mười vạn ức Phật” , đó là Thích Ca Mâu Ni Phật phương tiện nói. Vì sao mà 

không nói nhiều nói ít mà nói mười vạn ức? Vì bởi Thế giới Ta Bà này của chúng ta 

cách Thế giới Tây Phương Cực Lạc mười vạn ức quốc độ Phật, ý nghĩa này chính là 

nói  với  bạn  là  bạn  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  mỗi  ngày  đều  có  thể  trở  về  để  thăm  nhà, 

chính là cái ý như vậy. Kỳ thật, thần thông quảng đại không chỉ là như thế, việc này 

chúng  ta  phải  hiểu.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hiểu được người  chúng  ta  ở  thế  giới  này 

tình chấp rất nặng, cứ muốn về thăm quê nhà, được, ngày ngày đều có thể về nhà, bất 

kỳ lúc nào cũng đều có thể trở về nhà. Không những là bà con thân thuộc ở quê nhà 

hiện tại bạn biết được rất rõ ràng, mà trong đời quá khứ và vị lai thì bạn hết thảy đều 

có thể nhìn thấy. Người có duyên với mình thì bạn nhất định sẽ đi giúp đỡ họ, đi độ 

hóa họ, họ cũng vui vẻ tiếp nhận sự giáo huấn của bạn, đây gọi là người có duyên. Vì 

vậy mà kết pháp duyên là vô cùng quan trọng, rộng kết pháp duyên. 


************************* 

Kinh  văn:  “Sở  cư  xá  trạch,  xứng  kỳ  hình  sắc,  bảo  võng  di  phú,  huyền  chư  bảo 

linh, kỳ diệu trân dị, châu biến hiệu sức”. 

Chúng ta xem đoạn này trước. Đây là nói hoàn cảnh cư trú. Nghĩ đến trước mắt chúng 

ta, địa cầu không lớn lắm mà người thì càng ngày càng nhiều, không gian cư trú càng 

- 380 - 

ngày càng bị thu hẹp. Đặc biệt là mật độ nhân khẩu ở các đô thị lớn, hoàn cảnh cư trú 

là một vấn đề vô cùng nghiêm trọng. Tôi đi đến Hồng Kông rất nhiều lần, nên biết rõ 

con người sinh sống tại Hồng Kông rất là khó khăn. Một gia đình thông thường, hiện 

tại đều là gia đình nhỏ, hai vợ chồng và một đứa con nhỏ, không gian sinh sống lớn 

chừng nào vậy? Rất nhiều người Hồng Kông đã nói với tôi, đại khái khoảng 250 thước 

Anh vuông. Họ sống trong các chung cư 30 tầng lầu trở lên, nhà dính liền nhà, giống 

như là cái tổ ong vậy. Tôi hiện tại vẫn nghĩ không ra, vì sao mà lại ở cái nơi như vậy 

chứ? Lý do là vì cuộc sống? Tôi thì không cho là như vậy. Nếu mà bạn đi về dưới quê 

ở, đảm bảo là bạn sẽ không chết vì đói, chưa hề nghe qua có ai chết vì đói ở đó. Việc 

gì phải đua tranh với người. Thế gian này con người tuy là nhiều, nhưng đích thực là 

vẫn có rất nhiều nơi hoang vu hẻo lánh. Hầu hết mọi người đều không muốn đi đến đó. 

Úc Châu là một ví dụ. Úc Châu nhân khẩu ít, diện tích đất đai rất lớn, đất đai thật sự là 

rất rẻ. Tôi đi cách đây hai năm, hiện tại thì bất động sản đã tăng lên gấp đôi, hai năm 

tăng gấp đôi, nhưng vùng hẻo lánh một chút thì vẫn là rất rẻ. Hoàn cảnh sinh sống ảnh 

hưởng đến thân tâm của chúng ta, ảnh hưởng đến tâm trạng, ảnh hưởng đến sức khỏe. 

Tại Singapore này, sinh sống cũng rất là khó khăn, diện tích đất đai quá nhỏ, đành phải 

mở  rộng  lên  trên  cao.  Tôi  ở  Singapore  thì  ở  chung  cư,  đất  đai  không  có.  Còn  ở  Úc 

Châu thì tôi ở vùng thôn quê, Học Viện Tịnh Tông của chúng tôi thì ở trong thành phố, 

tôi thì sống ở vùng thôn quê, là một cái trấn nhỏ, cách xa thành phố 12 km. Cái trấn 

nhỏ ấy tôi ở chỉ có 3.000 người. Mỗi một hộ gia đình, đây là chính phủ đã quy hoạch, 

diện tích đất đai là 10 mẫu Anh. Nếu dùng cách tính là đơn vị thước Anh để tính thì là 

400.000, sân vườn của mỗi gia đình phải rộng 400.000 thước Anh. Bạn thử suy nghĩ 

xem, đó là mỗi một cái nền nhà, nhà nào cũng là như vậy, rất là rẻ. Tôi đi đến nơi đó, 

tôi mua ba cái nền nhà rồi xây một cái nhà, cho nên sân vườn chúng tôi lớn hơn của 

người khác. Sân vườn chúng tôi tổng cộng là 28 mẫu Anh, vì thế khi sống ở đó thì cảm 

thấy thoải mái. Tôi sống nơi đó là trên một ngọn núi, cao hơn mực nước biển 700 mét, 

thường thường có thể xem thấy cảnh quang rất đẹp. Những đám mây bay thấp mặt đất, 

phủ  trên  mặt  đất,  bạn  sẽ  nhìn  thấy  cây  cối  đều  nằm  trong  mây,  nhà  cửa  cũng  chìm 

trong mây. Bạn có thể thường xuyên nhìn thấy cái cảnh quang này, thật là tình thơ ý 

họa, cây  cối nhiều. Hiện tại  chúng  tôi vẫn  đang trồng  thêm  nhiều  cây  ăn  trái. Giống 

như những nơi như vậy thì người ở Singapore, người ở Hồng Kông thật là có phước. 

Vì  sao  vậy?  Căn  nhà  nhỏ  đó  của  bạn  sau  khi  đem  bán  đi, đi  đến  nơi  đó  có  thể  mua 

được hai ba căn nhà, số tiền còn dư bỏ vào ngân hàng lấy tiền lãi để sống, không cần 

phải làm việc gì cả. Bạn nói xem, thoải mái biết bao, thật sự là đi hưởng phước rồi. 

Việc  này  là  phải  có  trí  tuệ,  phải  thông  minh,  chân  thật  trải  qua  cuộc  sống  của  con 

người. Nâng lên cao nữa là trải qua cuộc sống của Phật Bồ Tát. Đây là nói đến hoàn 

cảnh sinh sống. Hoàn cảnh sinh sống ở Tây Phương thì thù thắng, nhà cửa mà họ ở có 

thể trên mặt đất, có thể trên không trung tùy theo ý muốn. 

 “Xứng kỳ hình sắc” . “Hình” là nói độ lớn nhỏ của nhà cửa mà mình ở. “Sắc” là nói 

màu sắc. Chữ “xứng” này cũng có thể nói là màu sắc của nhà cửa thì có thể điều phối 

- 381 - 

được vô cùng chan hòa, đây là xứng. Ý nghĩa thứ hai là xứng tâm ý của chính mình, 

chân thật là xứng tâm vừa ý. Sự thay đổi của màu sắc cũng là tùy theo ý muốn của bản 

thân mình, muốn nó có hình dạng như thế nào thì ngôi nhà này liền biến thành ra hình 

dạng như thế đó, muốn màu sắc ánh sáng như thế nào thì nó phát ra màu sắc như thế 

ấy, ngôi nhà cũng có thể phát ra ánh sáng. Đây là chúng bảo tạo thành. Vả lại, ngôi 

nhà còn  có thể  bay  đi  trên  không  trung, cho nên  đến  Thế giới Cực Lạc,  muốn  đi  du 

lịch  ở  đâu  cũng  không  cần  phải  đi  máy  bay,  nhà  của  bạn  có  thể  bay  và  còn  bay  rất 

nhanh nữa, máy bay hiện tại của chúng ta không có cách nào so sánh được. Nhà cửa 

bên đó có thể bay. Ngày nay, ở thế gian này của chúng ta, những người giàu sang phú 

quý, nhà nhà có xe hơi thì rất là phổ biến, nhà nhà đều có máy bay thì rất khó. Đến 

Thế giới Cực Lạc thì người người đều có, không phải nhà nhà có, mà người người đều 

có. Bạn nói xem, tự tại biết bao. 

 “Bảo võng di phú” . “Võng” là La võng, là một loại đồ trang sức. Vào thời xưa, trong 

các cung điện thường thường dùng các loại la võng này. Hiện tại ở trong các tự miếu 

Nhật Bản chúng ta vẫn còn có thể nhìn thấy được, gọi là La võng, dùng những sợi dây 

bằng đồng để làm. Dụng ý của nó là để bảo vệ các công trình kiến trúc. Vào ngày xưa, 

cung điện là kiến trúc nghệ thuật, rường cột chạm trổ, vẽ khắc hoa văn, rường hoa xà 

chạm,  là  những  đồ  nghệ  thuật  cao  độ,  có  thể  để  cho  bạn  thưởng  lãm.  Bên  ngoài  thì 

dùng  lưới làm  bằng  đồng  để  bao  bọc  nó lại, chủ  yếu  phòng  ngừa chim  chóc  làm  tổ, 

cũng  là  đề  phòng  khi  không  cẩn  thận  làm  nó  hư  hỏng.  Đây  là  tác  dụng  của  nó.  Nó 

trông cũng rất đẹp. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc bảo võng thì rất nhiều, trong nhà cửa phòng ốc bạn sẽ 

thấy rất nhiều. Chúng ta xem thấy trên Kinh, cây cối có thể xem thấy, cây cối cũng có 

La võng, cho nên nó đã trở thành một loại đồ trang trí, cũng giống như chúng ta đeo 

các loại phục sức vậy, khi chúng ta mặc quần áo cũng có tô điểm thêm các loại trang 

sức. 

 “Huyền chư bảo linh” . Những thứ này, người phương Đông phương Tây đều rất ưa 

thích, đặc biệt là người Trung Quốc ưa thích phong linh là cái chuông gió. Hiện tại, tôi 

xem thấy trong nhà của rất nhiều người nước ngoài cũng có treo loại chuông gió của 

người Trung Quốc. Cái này khi có gió thổi thì tự nhiên phát ra âm điệu. 

 “Kỳ  diệu  trân  dị,  châu  biến  hiệu  sức” .  Đây  là  hình  dung  về  ngôi  nhà  đẹp  đẽ  quý 

hiếm, giá trị hiếm có. Đây đều là tán thán sự thù thắng của chư bảo bên trong la võng 

và  phong  linh.  “Châu  biến” ,  biến  là  phổ  biến,  ở  đâu  cũng  có  thể  nhìn  thấy.  “Hiệu 

 sức”  là giao nhau, trang nghiêm lẫn nhau. Trên Kinh ở chỗ này gọi là trang nghiêm, 

chính là người chúng ta hiện nay  gọi  là trang  sức,  trang trí  cho phòng ốc  cung điện. 

Bất luận là đồ trang trí bên ngoài hay bên trong, vẻ đẹp tự nhiên không gì sánh bằng. 

Những thứ này cũng không phải do con người thiết kế, cũng không phải do con người 

làm ra, mà đều là tùy theo tâm niệm của con người biến hiện ra. Ở chỗ này có một câu 

nói  chúng  ta phải  ghi  nhớ, sự  lưu  lộ  của tánh  đức. Vì  sao  vậy?  Tánh  đức có  đức có 

- 382 - 

năng, tự tánh chúng ta có đức có năng. Đức là thứ tự, không hề mất trật tự. Vả lại, việc 

biến hiện ra chính là sự hoàn mỹ nhất. 

Những lời này phải nói như thế nào chúng ta mới có thể thể hội được? Chúng tôi lấy 

một ví dụ đơn giản. Thân thể con người của chúng ta, khi cha mẹ sinh ra là vô cùng 

viên mãn, vô cùng hoàn chỉnh, không hề có một khiếm khuyết nào cả, tuyệt đối không 

phải ngày ngày cha mẹ đều đang suy nghĩ phải tạo ra nó như thế nào, cha mẹ không hề 

có cái ý niệm này. Cái này chính là tánh đức. Cho nên ở tại Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, tất cả sự thọ dụng hoàn toàn là do tánh đức tự nhiên biến hiện, lưu lộ ra mà không 

hề có một khiếm khuyết nào. Ngày nay chúng ta đến thế gian này, mỗi một người thân 

thể  đều  không  như  nhau.  Đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Xác  thực  là  tánh  đức  lưu  lộ, 

nhưng tánh đức này đã bị sai lệch đi. Cái gì đã làm cho nó sai lệch đi? Tánh đức này 

bên trong đã bị xen tạp vọng tưởng. Thế giới Tây Phương là “duy tâm sở hiện”, không 

có “duy thức sở biến”. Chúng ta nơi này đã xen tạp “duy thức sở biến”, nên đã đem sở 

hiện làm nó sai lệch đi, không phải là thập toàn thập mỹ, mà khiếm khuyết rất nhiều. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc chỉ có “duy tâm sở hiện”, không có “duy thức sở biến” 

bởi vì thức đã chuyển thành trí, chuyển tám thức thành bốn trí, cho nên quyết định là 

không có “duy thức sở biến”, không một mảy may sai lệch, hoàn mỹ nhất, thiện lành 

nhất, chân thật là người xưa có câu nói là tột cùng hoàn mỹ. Chánh báo của bạn chí 

thiện  thì  y  báo  của  bạn  cũng  là  chí  thiện,  nhất  định  là  không  có  mảy  may  khiếm 

khuyết. Đây là Thế giới Tây Phương. 

Ở trong tất cả chư Phật sát độ thế giới mười phương, chỉ có Thật Báo Trang Nghiêm 

Độ là giống như Thế giới Tây Phương Cực Lạc, còn Đồng Cư Độ và Phương Tiện Độ 

thì  cũng giống  như thế  giới này  của  chúng  ta  vậy, sự  khiếm  khuyết  rất  nhiều. Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ, Phương Tiện Hữu Dư Độ và Thật Báo Trang Nghiêm Độ của Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc thì  lại  hoàn  toàn  tương  đồng. Đây  là  cảnh giới không thể 

nghĩ bàn. Việc này ở trên Kinh thì gọi là pháp khó tin. Chúng ta tu Tịnh Độ, cầu sanh 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, sự thù thắng nhất chính là ở chỗ này. 

Kinh văn: “Quang sắc hoảng diệu, tận cực nghiêm lệ”. 

“Quang” là quang minh. “Sắc” là sắc tướng. “Hoảng” là rực rỡ. “Diệu” là soi chiếu. 

Trong quang minh có sắc tướng, trong sắc tướng có quang minh, tô điểm lẫn nhau, cho 

nên nói là “quang sắc hoảng diệu”. “Nghiêm” là trang nghiêm. “Lệ” là tốt đẹp. Trang 

nghiêm tốt đẹp vô cùng. 

Kinh văn: “Lâu quán lan thuẫn, đường vũ phòng các, quảng hiệp phương viên, 

hoặc đại hoặc tiểu, hoặc tại hư không, hoặc tại bình địa, thanh tịnh an ổn, vi diệu 

khoái lạc, ứng niệm hiện tiền, vô bất cụ túc”. 

Suy  nghĩ  lại,  chúng  ta  tại  thế  gian  này,  cuộc  sống  không  thể  nói  là  không  gian  nan 

khốn khổ. Người xưa nói rất hay, đời người việc không vừa ý có đến tám, chín phần 

mười, khó có lúc nào được sự xứng tâm vừa ý. Đây là nói rõ đời người tại thế gian khổ 

nhiều vui ít. Khổ nhiều vui ít thì bạn phải hiểu được, bạn có thể có được một chút vui 

- 383 - 

thì đó gọi là cái vui ở trong khổ, đó không phải là cái vui chân thật. Thời gian của bạn 

rất ngắn ngủi, cái giá bạn phải trả thì quá lớn, chênh lệch quá lớn. Sau đó quay đầu trở 

lại  xem  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc. Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  mọi  thứ đều 

viên mãn, vả lại có được một cách dễ dàng, không phải là không thể đạt được, người 

người đều có phần. Vì sao mà người người đều có phần? Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là tự tánh chúng ta biến hiện ra, cho nên mới nói là “tự tánh Di Đà duy tâm Tịnh 

Độ”. Đã là từ tâm tánh của ta biến hiện ra thế giới này, biến hiện ra A Di Đà Phật thì 

sao  chúng  ta  lại  không  có  phần?  Có  phần  một  cách  tự  nhiên.  Việc  này  bạn  phải  tin 

tưởng. Cũng như trong thương trường của chúng ta hiện nay, ta có cổ phần ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, mọi người đều có cổ phần. Nếu đã có cổ phần thì là cổ đông, 

vậy  thì  làm  gì  có  đạo  lý  không  thể  đi  chứ?  Vấn  đề  là  ở  chỗ  bạn  có  sẵn  sàng  đi  hay 

không, có muốn đi hay không? Bạn phải thật sự đi đến bên đó, tất cả đều là hiện mà 

thành. Vì thế trên Kinh nói những lời này đều là nói hoàn cảnh cư trú sinh sống của 

chính  bản thân  mình.  Những lời  này  không  phải  lời  suông. Thế  gian này  bạn  hưởng 

thụ vinh hoa phú quý, nói cho bạn biết, trên thực tế đó là giả chứ không phải thật. Vì 

sao vậy? Bạn có thể giữ vinh hoa phú quý được bao nhiêu lâu? Chúng ta hãy bình lặng 

mà quan sát, đọc lịch sử xem người xưa, bạn lại xem cuộc sống hiện tại những người 

đại phú đại quý, họ có thể giữ được bao nhiêu lâu? Có rất nhiều người khi trung niên 

thì phát đạt, khi già thì suy bại. Có người cũng không tệ lắm, có thể hưởng thụ được cả 

đời  nhưng  đến  đời  sau  thì  không  còn  nữa.  Rất  nhiều  rất  nhiều.  Cho  nên  cổ  đức xưa 

thường  hay  nói:  “Phú  quý  không  giữ được  quá  ba  đời” . Đây  là  ngày  trước, hiện tại 

trong  một  đời  mình còn  không  giữ được,  chúng  tôi  đã nhìn  thấy  rất  nhiều, rất nhiều 

rồi. Đặc biệt là người làm quan lớn, đến những năm cuối đời thì cuộc sống rất đáng 

thương. Khi còn tại vị đương quyền (đây là ngày trước tôi đã thấy qua), có đến mười 

mấy người giúp việc trong nhà, hô một tiếng thì có bao nhiêu người dạ; đến khi về già, 

khi suy bại rồi, tự mình phải xách giỏ đi chợ mua rau. Tôi nghĩ, ngày trước ông ấy có 

nằm mơ cũng không thể nghĩ đến là ông sẽ ra nông nổi như ngày hôm nay. Rất nhiều 

người như vậy. Nguyên nhân là gì vậy? Trong đời quá khứ việc tu tích phước báo có 

hạn, khi bản thân hưởng phước mà lại không biết tu phước, hưởng phước tạo nghiệp, 

đã làm tổn giảm phước báo, cho nên đã nhanh chóng hết phước. Lúc cuối đời, trong 

Phật pháp chúng ta gọi là hoa báo, cuối đời không tốt thì bạn liền biết được họ đời sau 

sẽ không tốt. Từ chỗ này bạn có thể nhìn thấy được đời sau của họ. 

Người học Phật chúng ta thì không giống như vậy. Người học Phật biết được nhân quả 

ba đời, chúng ta ở trong đời này nỗ lực tu tâm thanh tịnh, tu tâm thiện. Cho nên trong 

hai năm gần đây, tôi đặc biệt đề xuất “thuần tịnh thuần thiện”. Nhiều năm qua, chúng 

tôi  đề  xuất  là  chân  thành  -  thanh  tịnh  -  bình  đẳng  -  chánh  giác  -  từ  bi.  Hiện  tại  thì 

chúng  ta  lại  nâng  lên thêm  một  bậc, phải  đem  chân  thành  -  thanh  tịnh -  bình  đẳng  - 

chánh  giác  -  từ  bi  nâng  lên  thành  “thuần  tịnh  thuần  thiện”,  chúng  ta  nắm  chắc  phần 

vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Trên Kinh thì nói đó là quê nhà của chúng 

ta, nói đó là nhà của chính mình, là tình hình sinh sống ở ngôi nhà của mình. Vì thế, 

- 384 - 

hiện  tại  chúng  ta  không  cần  phải  tranh  giành  với  người  ở  nơi  này.  Tranh  giành  với 

người  ở  đây  thì  chúng  ta  không  thể  về  ngôi  nhà  này  được.  Không  cần  tranh  với  họ, 

buông xả tất cả, các vị cần thì cứ lấy hết đi, tôi chẳng cần nữa, nhà của tôi ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Tranh với họ để làm gì? Chúng ta được đại tự tại. Những ngày 

tháng  này  trải  qua  thật  thoải  mái,  thật  là  tự  tại.  Cho  nên  mọi  thứ  cứ  tùy  duyên  mà 

không phan duyên. 

 “Lâu quán lan thuẫn” , đây là chúng ta rất dễ hiểu. 

 “Đường  vũ  phòng  các” .  “Đường”  nghĩa  là  cung  điện,  cũng  là  nơi  mà  đại  chúng  tụ 

hội.  Cũng  như  giảng  đường  của  chúng  ta  hiện  nay,  đây  là  thuộc  về  “đường  vũ”. 

“Phòng các” nghĩa là phòng ốc nơi mình cư ngụ. Đây không phải là đối ngoại, mà là 

chỗ ở của cá nhân. “Các” là lầu các. 

 “Quảng hiệp phương viên, hoặc đại hoặc tiểu” . Hoàn toàn là tự tại, đều là thành tựu 

tùy  theo  ý  niệm  của  chính  mình.  Ta  muốn  nhà  cửa  lớn  một  chút  thì  nó  liền  lớn  lên, 

muốn nhỏ một chút thì nó liền nhỏ. Chúng ta hiện tại trong hoàn cảnh cuộc sống này, 

chúng  ta  cũng  hiểu  được  ngôi  nhà  mà  mình  sinh  sống.  Người  thế  gian  nói  đây  là 

phong thủy. Phong thủy là gì? Hoàn cảnh ảnh hưởng đến tâm tư cuộc sống của chúng 

ta. Thế nào là phong thủy tốt vậy? Là nơi này bạn ở cảm thấy rất vui vẻ, rất thoải mái, 

cảm thấy việc gì cũng tốt thì đối với bạn mà nói đây là phong thủy tốt. Nếu như sống ở 

nơi này mà cảm thấy khó chịu, cảm thấy không thoải mái, vậy thì đối với bạn là không 

tốt. Không cần phải mời thầy xem phong thủy, bản thân chúng ta cũng rất dễ dàng cảm 

nhận ra được. 

Người xưa nói rất có đạo lý, bên trong có kinh nghiệm của mấy nghìn năm: Nhà cửa 

phải xây cho ngay thẳng. Bạn xây nhà hay bạn mua nhà cũng vậy, phải nên biết, 

nhà có hình vuông hoặc là hình chữ nhật thì sống trong ngôi nhà này sẽ cảm thấy 

dễ chịu, không nên có hình thù kỳ lạ, góc cạnh nhiều quá thì cũng không tốt. Góc 

cạnh nhiều thì bạn sống ở trong đó sẽ nghĩ tưởng lung tung. 

Tôi ở tại Brisbane, Tịnh Tông Học Hội dưới chân núi là do chúng tôi xây dựng. Cách 

đó có một ngôi nhà họ muốn bán. Tôi đến xem thử, nhìn thấy phòng ngủ ở trong ngôi 

nhà này không có phòng ngủ nào mà có hình vuông cả, chúng đều là có năm hoặc sáu 

góc tường. Sau khi tôi xem xong, tôi liền hỏi người chủ nhà là trong nhà ông còn có 

những ai nữa? Ông nói có hai vợ chồng ông và ba đứa con. Tôi nói, những đứa con 

của ông có phải là cả ngày cứ nghĩ tưởng lung tung hay không? Ông nói phải, hỏi tôi 

làm sao mà tôi biết vậy? Tôi liền nói với ông, những phòng ngủ như vậy thì người vào 

ở trong đó 100 ngày sẽ nghĩ tưởng lung tung đủ 100 ngày. Ông muốn bán cho tôi. Tôi 

không cần kiểu nhà đó, kiểu phòng ốc như vậy mà sửa trở lại thì rất là phiền phức, sửa 

lại thì cũng như là xây mới. Xác thực là như vậy. Cho nên chúng ta nhìn thấy nhà của 

người nước ngoài đều là nhọn nhọn, góc góc thì như thế nào? Họ đều không thể ở lâu, 

họ sống vài năm thì dọn nhà đi mất, liền treo cái biển bán nhà. Nó có đạo lý của nó. 

Họ đều không hiểu việc này. 

- 385 - 

Cho  nên người  Trung  Quốc  mới  gọi nó là  “lão gia, lão  trạch”, ngôi nhà này  mà  xây 

dựng lên thì đều dùng mấy trăm năm, truyền qua biết bao nhiêu đời. Họ rất là có đạo 

lý. Đặc biệt là ở phía bắc Trung Quốc là tứ hợp viện, rất là có đạo lý. Cho nên cái này 

không thể không hiểu. 

Ngoài ra thì phòng ngủ phải nhỏ. Bạn hãy xem Từ Hy Thái hậu, hoàng cung rất là 

lớn, nhưng phòng ngủ của Từ Hy thái hậu lại rất nhỏ, là để tụ khí. Phòng ngủ mà lớn 

quá thì tinh thần khí sức của bạn sẽ bị tản đi hết, không thể tụ hội lại được, đối với sức 

khỏe của mình sẽ có vấn đề, cho nên phòng ngủ thì phải nhỏ. Phòng khách thì bạn có 

thể  làm  lớn  một  chút,  phòng  sách  cũng  có  thể  lớn  một  chút,  nhưng  phòng  ngủ  thì 

không nên lớn quá. 

A Di Đà Phật! 



Tập 301 

Kinh văn: “Hoặc tại hư không hoặc tại bình địa, thanh tịnh an ổn, vi diệu khoái 

lạc, ứng niệm hiện tiền, vô bất cụ túc”. 

Đoạn Kinh văn này nói về nơi ở, cũng là thuộc về y báo. Đoạn Kinh văn này Thế Tôn 

vì chúng ta mà giới thiệu về tình hình đời sống của chúng sanh ở Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. 

Mấy  ngày  hôm  nay,  tôi  có  tiếp  kiến  một  số  đồng  học,  đa  số  đều  từ  Trung  Quốc,  từ 

nước ngoài đến. Đôi bên sâu sắc cảm thấy nghiệp tập rất nặng, cuộc sống vô cùng vất 

vả, bất luận là trong việc tu đạo hay là sự nghiệp thế gian, chướng duyên đều rất nhiều. 

Đây là nguyên nhân gì? Buổi sáng hôm nay, chúng tôi đã giảng tại Tịnh Tông Học Hội 

khoảng  một  giờ  đồng  hồ,  thời  gian  tuy  không  nhiều, nhưng  những  gì  đã  nói  đều  rất 

quan trọng. Trọng điểm trong một giờ đồng hồ này cũng chỉ là khuyến khích đồng học 

chúng  ta  cần  phải  có  trí  huệ,  phải  biết  chuyển  biến.  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  đã  nói: 

 “Nhược năng chuyển vật tức đồng Như Lai” . Chữ “Như Lai” ở chỗ này đã nói không 

nhất định là Phật quả cứu cánh. Trên “Kinh Bát Nhã” thường nói Phật, là từ trên tướng 

mà  nói, nói  Như Lai  là đều từ  trên  tánh mà  nói. Chúng ta hiểu  được  cái  ý này,  “tức 

đồng  Như  Lai”  chính  là  đồng  với  người  minh  tâm  kiến  tánh.  Người  minh  tâm  kiến 

tánh  thì  đều  có  thể  xưng  là  Như  Lai.  Chúng  ta  cũng  biết  được  ở  trong  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”, từ Viên Giáo Sơ Trụ trở lên đều có thể gọi là Như Lai. Tiêu chuẩn như vậy 

thì cũng không cao lắm. Tuy rằng không cao, nhưng kiến tư phiền não phải đoạn, trần 

sa phiền não phải đoạn, ít nhất cũng phải phá một phẩm vô minh, hay nói cách khác, 

không những siêu vượt sáu nẻo mà còn siêu vượt mười pháp giới rồi. Các Ngài có thể 

chuyển được cảnh giới, không còn bị cảnh giới chuyển nữa. Những lời này thì người 

mới học Phật sẽ không dễ hiểu. Chúng tôi nói bằng một cách khác thì mọi người sẽ dễ 

hiểu  hơn,  phàm  là  người  có  thể  chuyển  biến,  họ  sẽ  không  bị  hoàn  cảnh  ảnh  hưởng, 

chính là không bị chuyển bởi hoàn cảnh, họ có thể chuyển hoàn cảnh, cũng chính là 

- 386 - 

nói họ sẽ ảnh hưởng đến hoàn cảnh chứ không bị hoàn cảnh ảnh hưởng, thì người này 

đồng với Như Lai. Chúng ta học Phật thì phải học cái bản lĩnh này. 

Bắt  đầu  học  từ  chỗ  nào  vậy?  Không  thể  từ  bên  ngoài  vào,  từ  bên  ngoài  vào  thì  bạn 

vĩnh viễn cũng sẽ không có thành tựu, mà phải từ bên trong nội tâm của chính mình, 

bởi vì vũ trụ, cả cái hư không này đều là tâm biến hiện ra, tâm tạo ra. Đạo lý ở chỗ này 

thì nhất định phải hiểu. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” có hai câu kệ:  “Ưng quan pháp giới tánh, nhất thiết duy tâm 

 tạo”.  Oai thần của hai câu này không thể nghĩ bàn, có thể phá địa ngục. Bạn nói xem, 

cái  uy  lực  này  lớn  biết  bao.  Người  nào  niệm  hai  câu  này  thì  có  thể  phá  địa  ngục? 

Chúng  ta  niệm  có  được không?  Không được, chúng ta  niệm  thì  không  phá được địa 

ngục. Có người khi niệm cái này thì được, thật sự có thể phá địa ngục, là người nào? 

Là người đã nhập cảnh giới. Điểm này thì người học Phật không thể nào không biết. 

Thế nào thì gọi là nhập cảnh giới? Làm được. Nói được làm được thì họ thành tựu, nói 

được mà làm không được thì không có tác dụng gì. Quyển Kinh này mở ra bạn hiểu 

được bao nhiêu? Bạn vì sao mà không hiểu? Lý do rất đơn giản, đó là bạn vẫn chưa 

làm được. Nếu quả nhiên làm được, thì ý nghĩa trong Kinh này sẽ thông hiểu, sẽ thấu 

suốt. Một Kinh thông thì tất cả Kinh thông. Việc này không thể nghĩ bàn. Cho nên Thế 

Tôn mới nói là  “pháp môn bình đẳng không có cao thấp” . 

Các  vị  học  cái  gọi là nhập  môn, chúng  tôi  gọi là  bộ  Kinh nhỏ:  “Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo”.  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  là  Phật  môn,  bất  luận  là  Đại  Thừa hay  Tiểu  Thừa, 

Tông Môn hay Giáo Hạ, Hiển Giáo hay Mật Giáo thì cũng cùng một khoa mục này, 

đều là từ chỗ này mà bắt đầu, cũng đều là từ trên sự viên mãn của bộ Kinh này. Nói 

một cách khác, chư Phật Bồ Tát từ thủy đến chung vẫn không rời Thập Thiện Nghiệp 

Đạo. Thủy là sơ phát tâm. Chúng ta ngày nay bắt đầu sơ phát tâm học Phật. Chung là 

đạt được quả vị Như Lai cứu cánh. Khoảng thời gian này là vô lượng kiếp, không có 

một  ngày  nào  rời  khỏi  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Không  những  nói  là  không  có  một 

ngày, nếu nói thật sự với bạn, thì không có một niệm rời khỏi Thập Thiện Nghiệp Đạo. 

Cho nên chúng ta nhìn thấy việc tạo tượng vẽ hình Phật, việc đắp tượng Phật thì chưa 

thể hiện được biểu pháp này, hình vẽ thì làm được. Chúng ta nhìn thấy rất nhiều hình 

vẽ  Phật,  trên  đầu  của  Phật  có  một  vầng  hào  quang.  Hình  Phật  ở  phía  dưới  kia  của 

chúng ta cũng có một vầng hào quang, nhưng mà trên vầng hào quang có ba chữ mà 

họ đã không in lên. Trên hình Phật thì chúng ta có thể nhìn thấy ba chữ đó, có khi viết 

bằng tiếng Phạn, có khi viết bằng tiếng Tây Tạng, cũng có khi viết bằng tiếng Trung 

Quốc. Việc đó không quan trọng, nhưng âm thì hoàn toàn tương đồng, đó là: “Án - A - 

Hồng”. Ba chữ này có ý nghĩa là gì? Chính là “thiện hộ tam nghiệp” mà trên “Kinh Vô 

Lượng  Thọ”  đã  nói.  “Án”  là  thân  nghiệp,  “A”  là  khẩu  nghiệp,  “Hồng”  là  ý  nghiệp, 

chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Thân có ba, khẩu có bốn, ý có ba. 

Thân thì thật sự làm được “không sát sanh”, ngay cả cái ý niệm muốn tổn thương đến 

chúng  sanh  cũng  không  có,  thì  bạn  mới  thật  sự  là  làm  được.  “Không  trộm  cắp”  thì 

quyết  không  hề  có  một  tơ  hào  cái  ý  muốn  chiếm  tiện  nghi  của  người  khác.  Có  một 

- 387 - 

niệm nào muốn chiếm tiện nghi của người khác thì đây là tâm trộm cắp, tâm trộm cắp 

của bạn chưa đoạn. “Không dâm dục”. Đây là thân nghiệp. 

Khẩu nghiệp là không vọng ngữ, không lưỡng thiệt (lưỡng thiệt là khiêu khích thị phi), 

không ỷ ngữ, không ác khẩu. 

Ý nghiệp là không tham, không sân, không si. 

Bạn  phải  làm  được.  Nếu  quả  nhiên  bạn  làm  được  thì  bạn  tuyên  giảng  “Kinh  Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo”  cũng  không  khác  gì  chư  Phật  đến  giảng.  Chúng  ta  ngày  nay  có 

giảng  như  thế  nào  thì  cũng  không  giống,  nguyên  nhân  là  gì?  Là  vì  chưa  làm  được. 

Chưa  làm  được  thì  làm  sao  bạn  có  thể  hiểu  được?  Thật  sự  mà  hiểu  được  thì  sẽ  làm 

được. “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” như vậy, tất cả Kinh không Kinh nào mà không 

như vậy. 

“Kinh Vô Lượng Thọ” chúng ta đã có được vô lượng thọ tam muội hay chưa? Có thể 

khế nhập được Kinh giáo này hay chưa? Nhập vào Kinh giáo thì Kinh này của bạn là 

sống, vì sao vậy? Vì là cảnh giới của chính mình, là cảnh giới của Di Đà, cảnh giới 

của người được vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Hiện tại, tuy thân ta vẫn 

chưa đến Thế giới Cực Lạc nhưng tâm thì đã khế nhập rồi. Tâm tâm tương ưng, cho 

nên mới có thể thể hội được. Có thể thể hội được thì bạn đương nhiên liền có thể nói 

ra được. 

Thế gian này khổ. Bạn hiện tại có thể thể hội được cái sự khổ thì việc này rất hiếm có, 

việc này không dễ dàng. Biết được thế gian này khổ, bạn đọc Vãng Sanh Kinh (chính 

là Kinh luận vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cũng chính là năm Kinh một 

luận mà ngày nay chúng ta nói. Năm Kinh một luận nói gọn lại là vãng sanh Kinh), tôi 

tin rằng các vị có thể thể hội được Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Tất cả khổ mà ngày 

nay chúng ta cảm nhận được thì ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc tất cả đều không có. 

Muốn đến được nơi đó thì trước mắt chúng ta phải làm gì? Phải nên đem thế giới này 

buông bỏ, không nên chấp trước thêm nữa. 

Khổ là từ đâu mà ra? Khổ là từ trong vọng tưởng phân biệt chấp trước mà ra. Lìa khỏi 

vọng tưởng phân biệt chấp trước thì không những khổ vui không còn, mà ngay cả sinh 

tử  cũng  không  còn, cho  nên  nhất  định  phải  buông  xuống.  Sau  khi  buông  bỏ  thì  một 

lòng một dạ nương vào Kinh luận, dựa vào A Di Đà Phật, nương nhờ 48 nguyện, quyết 

định cầu sanh Tịnh Độ. 

Trên Kinh đã nói thì đều là hoàn cảnh cuộc sống tương lai của chúng ta. Đoạn phía sau 

này  nói:   “Hoặc tại  hư không  hoặc  tại  bình  địa” , đây  là  nói  nhà  cửa nơi  bạn  ở. Bạn 

thích ở trên không thì liền hiện ở trên không, thích ở đất bằng thì nằm ở đất bằng, chân 

thật là xứng tâm vừa ý, tùy niệm mà biến hóa. Đều là tự nhiên mà có, không có một 

mảy may tạo tác nào, cũng không có một chút hành vi nào. 

Cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  ở  trong  chú  giải  dẫn  dụng  năm  loại  Kinh,  chính  là  Kinh  văn 

“Kinh Vô Lượng Thọ” trong năm loại bản dịch gốc, các vị đều có thể xem thử, đều có 

- 388 - 

thể  lấy  làm  tham  khảo,  để  chúng  ta  hiểu  được  chúng  sanh  cư  trú  ở  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc bên đó họ sống cuộc sống tự tại, không có thứ gì mà không phải tùy 

niệm sanh ra. Cung điện lớn nhỏ tùy tâm mà hiện, cung điện nhiều hay ít cũng là tùy 

tâm mà hiện. Nhưng thế gian này lại có một hạng người, lúc tôi giảng Kinh tại Hồng 

Kông thì có một vị lão đồng học cũng học không ít năm rồi, có người hỏi ông có muốn 

đi  đến  Thế giới Tây  Phương Cực Lạc không, ông nói  không đi, vì người  ở  Thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  nhiều  quá,  còn  nhiều  hơn  Hồng  Kông  nữa,  thế  giới  mười 

phương đều muốn đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì Thế Giới Tây Phương sẽ 

chật  chội,  không  còn  chỗ  trống  nữa.  Bởi  vì  ông  sống  ở  Hồng  Kông,  nhìn  thấy  hoàn 

cảnh sống khó khăn ở Hồng Kông, nên cho rằng Thế giới Tây Phương Cực Lạc nhiều 

người như vậy thì nơi ở của mỗi người chắc sẽ rất nhỏ hẹp. Đây là gì vậy? Đây là tự 

mình  dùng  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  suy  nghĩ.  Ông  không  hiểu  Thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  là  Pháp  Tánh  Độ,  còn  thế  giới  mà  chúng  ta  sống  gọi  là  Pháp 

Tướng Độ. Pháp Tánh Độ và Pháp Tướng Độ có gì khác nhau không? Nói các vị biết, 

thật  sự  là  không  có  khác  nhau,  nhưng  nếu  nói  giả  thì  có  khác  nhau.  Khác  nhau  chỗ 

nào? Khác nhau ở chỗ là bạn tự mình vọng tưởng phân biệt chấp trước mà sanh ra, chỉ 

cần có vọng tưởng phân biệt chấp trước thì không thể biến hóa, sẽ bị nghiệp lực làm 

chủ. Lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước, nói lời thành thật thì Pháp Tánh Độ cũng có 

thể tùy ý mà biến hóa. Ở trong việc tùy ý biến hóa thì bạn phải biết, Pháp Tánh không 

có lớn nhỏ, Pháp Tánh không có trước sau, Pháp Tánh không có xa gần, cho nên mới 

gọi là Nhất Chân Pháp Giới. Họ không hiểu đạo lý này, không có đọc qua “Kinh Hoa 

Nghiêm”. 

Chúng ta xem thấy ở trong “Kinh Hoa Nghiêm”, Phật nói một vi trần. Cái vi trần này 

ở trong giáo Đại Thừa thì nói là “cực vi chi vi”, không có cái gì nhỏ hơn nó được nữa. 

“Cực vi chi vi” cũng gọi là “lân hư trần”, nghĩa là không thể phân chia nó được nữa, 

phân  chia  nữa  thì  nó  sẽ  không  còn,  nó  làm  hàng  xóm  với  hư  không.  Ở  đây  là  hình 

dung nó không thể nhỏ hơn được nữa. Khoa học gia chúng ta ngày nay đã phát hiện ra 

nguyên  tử,  điện  tử,  lạp  tử,  đây  có  phải  là  vi  trần  mà  Phật  đã  nói  hay  không?  Cũng 

không chắc lắm. Một hạt vi trần nhỏ như vậy mà ở trong vi trần có chứa thế giới, thế 

giới  thì không  có  thu  nhỏ, hạt  vi  trần  cũng  không  có  phình  to,  trong  mỗi  một  hạt  vi 

trần đều có chứa thế giới. Có những thế giới nào vậy? Có vô lượng vô biên quốc độ 

của  chư  Phật.  Đại  thế  giới  mà  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói  nằm  ở  đâu  vậy?  Nằm  ở 

trong vi trần. Trong mỗi một hạt vi trần đều có thế giới này, thật không thể nghĩ bàn. 

Vậy ai có thể đi vào trong đó? Bồ Tát Phổ Hiền có thể vào. Đây không phải như thông 

thường hay nói là  “Hạt cải chứa núi Tu Di, núi Tu Di chứa hạt cải” , vậy thì khác xa 

một trời một vực rồi. Giới tử là hạt của cây cải. Hạt cây cải thì chúng ta đã thấy qua 

rồi, đại khái chỉ lớn bằng hạt mè mà thôi, vậy mà nó có thể chứa núi Tu Di. Núi Tu Di 

thì rất lớn, núi Tu Di không có thu nhỏ, hạt cải thì cũng không có phình to, nhưng mà 

núi Tu Di lại thật sự có thể nằm trong hạt cải. Việc này chúng ta đã cảm thấy không 

thể nghĩ bàn rồi. Hiện tại Phật lại nói với chúng ta một chuyện càng không thể nghĩ 

- 389 - 

bàn hơn nữa, đó là nói thế giới ở trong hạt vi trần. Hạt vi trần còn nhỏ hơn hạt cải rất 

nhiều  rất  nhiều  lần.  Hạt  cải  thì  mắt  thường  có  thể  nhìn  thấy,  vi  trần  thì  mắt  thường 

không thể nhìn thấy. Cách nói này của Phật rất khó hiểu, như là thần thoại vậy, nhưng 

nhà khoa học hiện đại đã chứng minh được những lời này của Phật rồi. Việc này thật 

hiếm có, chúng tôi nghe xong thấy vô cùng hoan hỷ. 

Tại Úc Châu, cư sĩ Chung Mao Sâm là Giáo sư Trường Đại học Queensland. Giáo sư 

xem thấy trên mạng Internet đăng tải những phát hiện mới của một số nhà nghiên cứu 

Cơ quan NASA của Mỹ. Giáo sư đã lưu chép phần này lại rồi đem đưa cho tôi xem. 

Tổng cộng có ba phát hiện. 

 Phát hiện thứ nhất là thời gian và không gian không phải là thật. Đây là điều mà 

ngày trước các nhà khoa học đều cho rằng thời gian và không gian là không thể thay 

đổi, hiện tại mới phát hiện ra thời gian và không gian không phải là thật. Họ nói trong 

một điều kiện nào đó thì thời gian và không gian là bằng không. Thời gian và không 

gian  bằng  không  thì  nó  sẽ  như  thế  nào?  Không  gian  bằng  không  thì  sẽ  không  có  xa 

gần. Thế giới Tây Phương Cực Lạc cách chúng ta mười vạn ức quốc độ Phật, ở đâu 

vậy?  Thì  ở  ngay  trước  mắt,  là  không  có  khoảng  cách.  Có  khoảng  cách  là  có  không 

gian. Ở đây thì không có khoảng cách, mười phương vô lượng vô biên chư Phật quốc 

độ tất cả đều ngay trước mắt. Thời gian đều bằng không thì không có quá khứ, không 

có  tương  lai,  quá  khứ  vô  lượng  kiếp  đều  ở  ngay  trước  mắt,  tương  lai  vô  lượng  kiếp 

cũng ngay trước mắt. Nhà khoa học từ trên số học mà suy luận ra kết luận này, nhưng 

mà hiện tại thì không biết dùng phương pháp gì để có thể đem cảnh giới này hiện bày 

ra được. Họ nói là trong một điều kiện nào đó, trên thực tế cái điều kiện nào đó này đi 

tìm ở trong nhà Phật thì được rồi. 

Điều kiện gì vậy? Là Thiền Định. Đây là thật, không phải giả. Tiểu thiền định thì tiểu 

thời  không  sẽ  không  còn.  Ví  dụ  trên  địa  cầu  này  thì  Trung  Quốc  và  Mỹ  không  còn 

khoảng  cách  nữa,  bạn  sẽ  có  thể  nhìn  thấy  người  Mỹ  đang  sinh  hoạt  ngay  trước  mắt 

mình. Thời gian ngắn thì đột phá được, khoảng vài tháng, đại khái là ba tháng đến sáu 

tháng, những việc từ ba đến sáu tháng trở lại đây thì họ đều có thể nhìn thấy được, từ 

ba đến sáu tháng sắp tới, những sự việc tương lai họ cũng có thể nhìn thấy. Chúng ta 

gọi nó là thần thông, chỉ là tiểu thần thông, năng lực của họ còn không vượt qua nỗi 

một năm. Còn công phu thiền định của Phật thì có thể biết vô lượng kiếp. Chúng ta có 

thể xem thấy ở trong các tiểu thuyết ghi chép của người xưa, có không ít người tu đạo, 

người học Phật, người học đạo có năng lực này, ngày nay chúng ta gọi là đặc dị công 

năng. Thật sự là có, đây không phải là giả. Cách chúng ta mấy nghìn dặm, cách xa đến 

mấy nghìn dặm như vậy, ở bên đó xảy ra chiến tranh thì họ ở đây có thể xem thấy rất 

rõ ràng. Đó là không gian không còn nữa. Chúng ta hiểu được đó là dùng điều kiện gì. 

 Phát hiện thứ hai là “có” . “Có” là từ đâu mà ra? Cái vũ trụ này là từ đâu mà ra, vạn 

vật là từ đâu mà ra? Việc này cũng là các nhà khoa học suy luận ra từ trong số học. 

“Có” là từ trong “không” mà ra, từ “không” sinh ra “có”, từ “có” sẽ quay về “không”, 

cho nên “không” và “có” là một không phải hai. Sự phát hiện này trong nhà Phật thì 

- 390 - 

không  có  gì  lạ  cả.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  ngày  ngày  đọc  “Tâm  Kinh”,  “Tâm  Kinh” 

chính  là  nói  sự  việc  này.  “Sắc  tức  thị  không,  không  tức  thị  sắc,  sắc  bất  dị  không, 

 không bất dị sắc” , không phải là nói cái sự việc này sao? Ngày ngày chúng ta đều đọc, 

họ thì mới phát hiện. “Không” và “có” đích thực là một không phải hai. Chúng ta nói 

“không” thì “không” là nói tánh, “tánh không”; nói “có” thì “có” là nói tướng. Tướng 

là từ đâu mà đến, tướng là từ tánh biến hiện ra, tánh tướng nhất như, tánh tướng không 

hai. Việc này trên Kinh Đại Thừa Phật thường hay nói. 

 Điều phát hiện thứ ba là sự duyên khởi của vũ trụ.  Đây là cái duyên khởi của vũ trụ 

mà xưa nay trong và ngoài nước biết bao nhà khoa học và tôn giáo đều đang nghiên 

cứu thảo luận. Khởi nguyên như thế nào? Ngày trước thì nói là thần Thánh tạo ra, hiện 

nay thì không có ai tin nữa. Hiện tại con người thì tin nhà khoa học nói đó là một vụ 

nổ lớn, bởi vì thông qua kính viễn vọng thiên văn thì phát hiện ra vũ trụ đang không 

ngừng phình ra, hiện giờ vẫn đang phình ra, cho nên rất nhiều người tin rằng vũ trụ là 

từ một vụ nổ lớn. Hiện nay có người hỏi, vụ nổ, vậy cái gì đã nổ? Là vụ nổ thì nhất 

định phải có thứ gì đó phát nổ chứ? Liền đi tìm cái điểm phát nổ của nó. Cái điểm này 

đã được họ tính toán ra, nhưng không tìm thấy được. Họ nói cái điểm này thật là rất 

nhỏ. Tôi nhớ lúc trước đã báo cáo qua với các vị rồi, nhỏ đến mức độ nào? Ví dụ như 

chúng ta đem sợi tóc phóng to đến chừng này, đem sợi tóc này cắt ngang thì sẽ có một 

cái bề mặt, bề mặt này thì sẽ có một đường kính, trên đường kính này mà đem điểm 

khởi nguyên của vũ trụ xếp lên thì có thể xếp được một triệu ức ức ức cái điểm khởi 

nguồn của vũ trụ. Đây là nói rõ với chúng ta sự việc gì? Cả cái vũ trụ đã thu gọn lại 

thành cái điểm này, vậy thì việc này không phải nhà Phật nói là vi trần sao? Ở trong vi 

trần có thế giới, thế giới không lớn, vi trần không nhỏ, không phải là nói sự việc này 

sao. Cho nên sau khi chúng tôi nghe xong, liền đem so sánh với “Kinh Hoa Nghiêm”: 

 “Ồ  nói  rất  thông” .  Sau  đó  tôi  liền  hỏi  Giáo  sư  Chung,  tôi  hỏi  vụ  nổ  xảy  ra  vào  lúc 

nào?  Giáo  sư  không  nói  ra  được  nó  nổ  vào  lúc  nào.  Tôi  nói  với  Giáo  sư  là  tôi  biết, 

Giáo sư không biết chứ tôi thì biết. Tôi thật sự là biết, không phải giả. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói là  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” , vậy vụ nổ 

xảy ra lúc nào? Chính là hiện tại phát nổ. Việc này Giáo sư nghe vẫn chưa hiểu. Sau 

đó tôi liền lấy chiếc máy dùng để chiếu phim ảnh, lấy cái ví dụ về việc đóng mở nắp 

kính cho Giáo sư nghe thì mới hiểu được. Cái vụ nổ đó cũng giống như việc ống kính 

máy chiếu phim vừa mở ra thì cũng như hình ảnh máy chiếu phim đem chiếu ra, cái 

âm bảng chiếu lên màn ảnh thì cảnh tượng liền chiếu ra, đóng lại ngay thì cũng lập tức 

biến mất. Vụ nổ này, lần thứ hai mở ống kính thì là vụ nổ thứ hai, cho nên nó là tướng 

liên tục, nó không phải là thật. Tốc độ nhanh đến nỗi không có cách gì tưởng tượng ra 

được. Trên “Kinh Nhân Vương” thì nói là một khảy móng tay có 60 sát na, một sát na 

có 900 lần sanh diệt. Việc này tôi đã nói qua rất nhiều lần rồi. Tôi cũng nói với các vị, 

đây là Phật phương tiện nói, không phải thật sự nói. 

Tôi giảng đoạn Kinh văn này, Kinh văn chỉ có hai câu mà hình như tôi đã giảng giải 

sát na sanh diệt này hết tám giờ đồng hồ. Vào lúc đó thì tôi còn chưa được xem cái báo 

- 391 - 

cáo này của các nhà khoa học. Nếu bạn biết cái chân tướng sự thật này, thì bạn mới 

hiểu  được  điều  trên  “Kinh  Kim  Cang”  đã  nói  là   “nhất  thiết  hữu  vi  pháp  như  mộng 

 huyễn bào ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán” , bạn sẽ hiểu ra được. Trên 

“Kinh  Kim  Cang”  thì  nói  là   “phàm  sở hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” ,  trên  “Kinh  Bát 

Nhã”  thì  nói  là   “nhất  thiết  pháp  bất  khả  đắc”,  “nhất  thiết  pháp  tất  cánh  không”, 

 “nhất thiết pháp vô sở hữu” ,  vậy thì bạn liền hoàn toàn hiểu được. Sau đó thì bạn sẽ 

thọ  dụng  tự  tại.  Tất  cả  pháp  có  thể  hưởng  thụ,  có  thể  thọ  dụng,  có  thể  thưởng  thức, 

nhưng quyết định là không thể chiếm hữu, quyết không thể có một chút ý niệm khống 

chế. Bạn mà động cái ý niệm này thì bạn đã bị mê hoặc rồi, thì bạn đã tạo lục đạo luân 

hồi rồi, bạn có khổ để chịu rồi. Bạn mà thật sự hiểu được cái chân tướng sự thật này 

rồi thì bạn được đại tự tại. Ở trong tất cả pháp tuyệt đối sẽ không có một cái ý niệm 

nào khởi lên, không có cái ý niệm “tôi chiếm hữu nó”, ý niệm tự tư tự lợi liền không 

còn, ý niệm về cái ta cũng không có, vô ngã rồi. Cho nên,  “nhược năng chuyển cảnh 


 tức đồng Như Lai” . Bạn nghĩ xem, cuộc sống như vậy thì hạnh phúc biết bao nhiêu, 

chân thật là hạnh phúc cứu cánh viên mãn. Là vào lúc nào vậy? Là liền ngay lập tức. 

Ai có thể đem cái ý niệm này chuyển trở lại thì người đó sẽ trải qua đời sống của Như 

Lai ngay trước mắt. Ở điểm này thì không thua kém gì Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

tuyệt đối không thua kém Thế giới Hoa Tạng. 

Trung Phong Thiền Sư trong “Tam Thời Hệ Niệm” đã nói rất hay, thế giới này là Tây 

Phương, Tây Phương chính là thế giới này. Khác biệt chỗ nào vậy? Khác biệt ở chỗ là 

từ vọng tưởng phân biệt chấp trước mà sanh ra. Cho nên buông bỏ vọng tưởng phân 

biệt chấp trước thì sẽ không có khác biệt gì. Vũ trụ là một không phải hai, ở trong vũ 

trụ thì  không có lớn nhỏ. Không có  lớn nhỏ thì  đương nhiên bạn liền sẵn sàng vãng 

sanh rồi. Trong tâm vừa nghĩ đến lớn nhỏ liền nghĩ đến việc chật chội ở Hồng Kông 

này, Thế giới Tây Phương Cực Lạc còn chật hơn ở Hồng Kông vậy thì đi làm gì? Đó 

là  sai  lầm  rồi. Cho  nên  cái  chân  tướng  sự  thật này  không  thể nào  mà  không  rõ  ràng 

được, không thể nào không hiểu. Chúng ta ngày nay vẫn còn chấp trước, vẫn còn chưa 

buông bỏ được, nguyên nhân là gì vậy? Là sự hiểu biết chưa đủ thấu triệt. Chân thật 

hiểu được rồi thì làm gì còn có việc người khác khuyên bạn buông bỏ, tự nhiên liền 

không còn nữa, ngay cả cái ý niệm buông bỏ cũng không có nữa. 

Cho nên Phật pháp biết thì khó, làm thì dễ, không giả dối một chút nào. Đây là năm 

xưa Chương Gia Đại Sư đã nói với tôi, là sự việc của 52 năm về trước. Đại Sư Ngài 

nói với tôi, Phật pháp là biết thì khó, hành thì dễ. Thật sự là vì lý do này mà Thế Tôn 

đã thị hiện ở tại thế gian này, vì chúng ta mà mỗi ngày giảng Kinh thuyết pháp hết 49 

năm, là biết thì khó. Hành, chuyển cảnh giới trong vòng một niệm. Một niệm giác thì 

thành  Phật  rồi,  làm  gì  mà  phải  cần  đến  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  Kiếp  hoặc  vô  lượng  kiếp 

chứ? Đó là cách nói đối với người không thể chuyển đổi được cảnh giới. Thật sự mà 

chuyển  được  cảnh  giới  rồi  thì  làm  gì  có  khoảng  cách  nữa, thời  gian  không  gian  đều 

không  còn  nữa.  Đây  là  chân  tướng  sự  thật.  Chúng  ta  đọc  Kinh,  thường  thường  đọc 

Kinh,  thường  thường  có  cách  nhìn  như  vậy,  đây  chính  là  chữ  “nghi  tình”  mà  trong 

- 392 - 

Tông  Môn  đã  nói.  Thường  thường  có  cách  nhìn  như  vậy  thì  sẽ  có  một  ngày  bỗng 

nhiên tỉnh ngộ, thì bạn đã nhập cảnh giới rồi. 

Cho nên tham thiền thì nghi tình thật không dễ gì mà đề khởi lên được. Đây là Hạ lão 

thường nói. Người niệm Phật lòng tin không dễ dàng, tín nguyện không đề khởi được. 

Bạn nói lòng tin đó, bạn nói cái nguyện đó đều không phải là thật. Vì sao vậy? Những 

việc lộn xộn của thế gian này hiện tiền mà nói, thì tín nguyện của bạn đều không còn 

nữa, tín nguyện của bạn là giả. Hiện tại bạn ở nơi này nghe giảng Kinh, nếu như có 

người  đến  thông  báo  với  bạn  là  nhà  của  bạn  bị  cháy  rồi  thì  bạn  có  còn  muốn  nghe 

Kinh nữa không? Sẽ nhanh chóng chạy về, tín nguyện liền không còn nữa. Thật sự mà 

có tín có nguyện thì ở nhà có đang bị cháy đi nữa cũng giống như là không có nghe 

thấy, vậy thì mới thật sự là có tín có nguyện. Cho nên chịu không nổi thử thách, đều là 

giả, không phải thật. 

Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở trong chú giải đã làm ra một sự tổng kết:  “Chư thọ dụng vật, 

 viên cụ vạn đức” . Ông đã viết câu nói này tương đối hay. Tất cả những thứ bạn thọ 

dụng, bất luận dùng là cái gì cũng đều viên mãn đầy đủ vạn đức,  “vô khiếm vô dư, cố 

 viết vô bất cụ túc” . Tất cả vạn vật mà chúng ta hiện nay đang thọ dụng có đầy đủ vạn 

đức hay không? Vẫn là đầy đủ, quyết không thể nói là cái khăn mà Phật Bồ Tát dùng, 

cái  ly  mà  các  Ngài  dùng  đều  đầy  đủ  vạn  đức,  còn  chúng  ta  nơi  này  thì  không  có. 

Không  có  đạo  lý  như  vậy.  Các  Ngài  đầy  đủ  các  Ngài  biết,  chúng  ta  đầy  đủ  nhưng 

không biết, chính là sự việc như vậy. Các Ngài đầy đủ các Ngài biết, các Ngài có thể 

tùy theo tâm ý mà biến hóa. Chúng ta không biết vậy thì cũng hết cách. Không biết thì 

đã hoàn toàn bị nghiệp lực khống chế, không thể tùy theo ý muốn. Thật sự hiểu được 

chân tướng sự  thật sẽ  không  chịu nghiệp lực  nữa,  nghiệp lực sẽ  không  còn nữa, hóa 

giải rồi. Cho nên vạn sự vạn vật có thể tùy theo ý muốn, chân thật được tự tại. Đây là 

chúng ta không thể không biết. 


*************** 

PHẨM HAI MƯƠI 

ĐỨC PHONG HOA VŨ 

 “Phong”  cũng là viên mãn đầy đủ vạn đức, cho nên gọi là  “đức phong” .  “Hoa vũ” , 

diệu hoa từ trên không trung rơi xuống, trên Kinh thường thường nói là mưa hoa. Đây 

là  sự  trang  nghiêm  của  không  trung,  trên  không  trung  có  hoa,  cũng  như  trên  “Kinh 

Hoa Nghiêm” nói “tạp hoa trang nghiêm”. Có gây chướng ngại gì không? Không có 

chướng ngại điều gì cả, vừa rơi xuống mặt đất thì biến mất, tuyệt đối không có làm ô 

nhiễm mặt đất, rơi xuống thì biến mất, ở trên không trung thì các vị nhìn thấy, vô cùng 

tuyệt đẹp, bởi vì nó không trở ngại gì. Những loại hoa này có màu sắc, hương thơm, 

nhưng không có bản chất cố định, có thể tùy theo ý muốn của chúng sanh. Bạn muốn 

xem  loại  hoa  như  thế  nào  thì  nó  sẽ  biến  thành  loại  hoa  như  thế  ấy,  muốn  hoa  biến 

thành hình dạng như thế nào thì nó sẽ biến thành ra hình dạng như vậy, đẹp không tả 

nổi, cho nên không thể nghĩ bàn. 

- 393 - 

Kinh văn: “Kỳ Phật quốc độ, mỗi ư thực thời, tự nhiên đức phong từ khởi. Xuy 

chư  la  võng,  cập  chúng  bảo  thụ,  xuất  vi  diệu  âm.  Diễn  thuyết  khổ  không,  vô 

thường, vô ngã, chư Ba La Mật”. 

Chúng ta xem đoạn này. Việc này thật thù thắng, chúng ta không thể nào tưởng tượng 

được. Đây cũng là công đức trang nghiêm mà trên “Kinh Di Đà” đã nói. Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, cái “kỳ Phật quốc độ” này chính là nói Thế giới Cực Lạc. Thế giới 

Cực Lạc tất cả mọi lúc, tất cả mọi nơi, “mỗi ư thực thời”, chúng ta biết người ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc không có ăn uống, vậy “thực thời” này ý nghĩa là gì? Chúng 

ta phải từ chỗ này mà tư duy, mà quan sát. Thói quen của người thế gian chúng ta, mỗi 

ngày chúng ta ăn ba bữa, nói một cách khác là có bữa sáng, bữa trưa và bữa chiều, vậy 

chúng ta liền biết cách mỗi một khoảng thời gian thì trên không trung sẽ tự nhiên liền 

có mưa hoa, ý nghĩa là nói sự việc này, có thể thấy cái việc mưa hoa này không phải là 

hoàn toàn liên tục, mà nó là cách quãng, cách một khoảng thời gian thì lại xuất hiện, 

có một khoảng thời gian dài không có, khi nó xuất hiện cũng là tùy theo ý muốn của 

mỗi người. Có thể tùy theo ý người thì gọi là Đức. Vật chất có thể tùy theo ý người, có 

thể tùy theo ý của chính mình. 

Ở tại chỗ này, chúng ta liền nghĩ đến thực nghiệm của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng. Ông 

dùng nước để làm thực nghiệm. Ý nghĩ của chúng ta mà tốt, tâm thiện ý thiện đối với 

nước thì sự kết tinh của mẫu nước này sẽ vô cùng đẹp đẽ. Ông làm những thí nghiệm 

này trong tám, chín năm, xem thấy sự kết tinh đẹp đẽ nhất là chữ “ái”, chữ “cảm ơn”. 

Mỗi  lần thử kết quả đều  như nhau, cho nên trong nhiều năm  như vậy  ông đã  làm  ra 

một sự tổng kết, ông nói cái hạt nhân của vũ trụ này chính là “ái”, chính là cảm ân. 

Hai cái ý niệm này dù là ngôn ngữ khác nhau, dù văn tự khác nhau, dù là cách biểu đạt 

khác nhau, nhưng mà sự kết tinh của nước vẫn là đẹp như nhau, vẫn là đẹp hơn bất kỳ 

tín hiệu nào khác, vì vậy ông cho rằng “yêu thương” và “cảm ơn” là chân lý ở giữa vũ 

trụ này, là vĩnh hằng bất biến. 

Những lời này chúng tôi nghe xong có thể tiếp nhận, vì sao vậy? Nhà Phật thường nói: 

 “Từ bi là gốc, phương tiện là cửa” . Từ bi chính là yêu thương, phương tiện chính là 

cảm ân, là đức, cho nên chúng tôi có thể tiếp nhận. Lại xem đến các tôn giáo khác thì 

cũng là cách  nói  như  vậy. Tôn giáo  của phương  Tây  như Do Thái giáo, Thiên Chúa 

giáo, Ki-tô giáo, thực tế mà nói thì ba tôn giáo này là cùng một nguồn gốc. Kinh điển 

mà ba tôn giáo này dùng chính là “Tân Cựu Ước”, Do Thái Giáo thiên nặng về “Cựu 

Ước”,  họ  không  thừa  nhận  “Tân  Ước”,  Thiên  Chúa  Giáo  thì  “Tân  -  Cựu  Ước”  xem 

trọng như nhau, Ki-Tô giáo thì chỉ học “Tân Ước” mà không học “Cựu Ước”, cho nên 

ba  tôn  giáo  này  là  cùng  một  nguồn  gốc.  Căn  bản  của  họ  là  gì?  “Thần  ái  thế  nhân”, 

thượng đế ái thế nhân. Quả thật là đã được chứng minh rồi. Cho nên chúng ta có thể 

tổng kết cái tinh thần của Ki-Tô giáo, Ki-Tô ý nghĩa là “yêu thương”. Những lời này là 

người phương Tây nói, dần dần tương ưng với khoa học. Hiện tại, người phương Tây 

không nói  Thượng  đế là  một  người, họ  cũng  không  nói  Ki-Tô  là  Giê-Su, vậy  Ki-Tô 

nghĩa là gì? Trong tâm của mỗi một người đều có Ki-Tô. Rốt cuộc thế nào thì gọi là 

- 394 - 

Ki-Tô? “Yêu thương” chính là Ki-Tô. Ở trong tâm tánh của mỗi một người chân thật 

có sự yêu thương, ở trong Phật pháp nói chính là từ bi, đây là tánh đức, ở trong tự tánh 

của bạn vốn có đầy đủ, không phải do bạn học mà có được, hiện tại bạn đã mê mất tự 

tánh, đã mê mất đi từ bi và lòng yêu thương, đã mê mất tự tánh. Nếu như giác ngộ tự 

tánh mà nói, cái tánh đức này sẽ hiện tiền. Đã là tự tánh, tất cả vạn vật chính là tướng 

phần mà tự tánh biến hiện ra, cái tướng phần này làm gì có đạo lý không đầy đủ tánh 

đức chứ. Cho nên nước có yêu thương, chúng ta dùng yêu thương đối với nó thì nó sẽ 

phản hồi lại là yêu thương, sự kết tinh sẽ vô cùng đẹp, là yêu thương. Chúng ta không 

yêu thương nó, chán ghét nó, hận nó, thì phản ứng của nó sẽ vô cùng khó coi, xấu xí. 

Đây chính là đức. Cho nên vạn sự vạn vật đều có tánh năng, đều có tánh đức. Cái tánh 

đức và tánh năng này là không sanh không diệt, không phải là làm ra, không phải là 

tạo  tác,  cũng  không  phải  là  hữu  vi  pháp. Hữu  vi  pháp  là  tạo  tác,  là  có  sanh  có  diệt. 

Tánh đức là bất sanh bất diệt, tánh đức không phải là tạo tác. 

Chúng ta hiểu được trong tất cả các pháp đều viên mãn đầy đủ đức năng, thì bạn hiểu 

được  cái  thân  thể  này  của  chúng  ta,  mỗi  một  tế  bào,  mỗi  lỗ  chân  lông,  mỗi  đầu  sợi 

lông đều có đủ tánh đức tánh năng. Làm thế nào để đem cái đức năng này hiển lộ ra 

bên ngoài? Thuần tịnh thuần thiện thì sẽ hiện ra. Vì sao vậy? Tịnh - thiện là công đức 

vốn có của tự tánh, chúng ta có thể thường xuyên niệm, thường xuyên tư duy về điều 

này, thì toàn thân mỗi một tế bào, mỗi một vi trần, tánh đức của bạn đều hiển lộ viên 

mãn, thân của bạn cùng với thân của chư Phật Như Lai không có gì khác. Nên nhớ, hết 

thảy pháp từ tâm tưởng sanh, nếu như tư tưởng chúng ta đi ngược lại với tánh đức thì 

phiền  phức  to  rồi,  đây  gọi  là  tạo  nghiệp,  bạn  đã  đem  tánh  đức  phá  hoại  hoàn  toàn. 

Cũng như nước vậy, bạn cho nó cái tín hiệu không tốt, tôi ghét bạn, tôi không thích 

bạn, thì phản ứng của chúng là rất xấu xí. Chính là đạo lý như vậy. Cho nên thật sự 

đem những đạo lý này làm được rõ ràng, làm được minh bạch, thì những gì người thế 

gian nói ta đều không tin, bạn sẽ có thể ở nơi này học được cái đạo dưỡng sinh. Cái 

đạo dưỡng sinh tối thượng thừa nhất, hiện tại ở trong trường học thì nói là tâm lý học, 

thì đó là tâm lý học cao minh nhất, không có cái gì cao hơn được nữa. Vì vậy sau khi 

thật sự nhập vào Đại Thừa, bạn mới thật sự hiểu được học vấn ở thế gian này không 

đủ để được xem là đạo. Rất nhiều Tổ sư Đại đức thời xưa ở Trung Quốc, Khi chưa học 

Phật thì học vấn và sự tu dưỡng rất tốt, sau khi tiếp xúc Phật pháp thì họ đã có sự cảm 

khái rất sâu sắc:  “Bách gia chư tử ở thế gian này mà so sánh với Phật pháp thì cách 

 biệt  quá  xa  quá  xa” ,  và  rồi  họ  đã  xả bỏ  chúng  một  cách  tự  nhiên, từ  đó  về sau  một 

lòng một dạ mà học Phật, trong Phật pháp đã chân thật đạt được sự thọ dụng. 

Sự phát triển của khoa học kỹ thuật ngày nay, đối với việc học Phật pháp mà nói, đã 

đem  lại  rất  nhiều  sự tiện  lợi. Sự tiện  lợi  lớn  nhất  chính  là  Kinh  sách, ngày  trước thì 

Kinh sách không dễ gì có được, bạn muốn có được một bộ Kinh sách thì bạn phải chép 

lại, không có việc in ấn, bạn phải chép tay. Hiện nay kỹ thuật in ấn phát triển, chi phí 

rất thấp. Ngày xưa muốn xem được một bộ “Đại Tạng Kinh” thì không dễ gì. Tôi còn 

nhớ khi tôi còn nhỏ, tôi là người An Huy, nghe nói ở tỉnh An Huy của chúng tôi chỉ có 

- 395 - 

một bộ rưỡi “Đại Tạng Kinh”. Thật không dễ gì có được. Muốn có được một quyển 

Kinh thì phải đến lầu cất chứa Kinh sách ở chùa, mượn để mà chép lại. Tất cả Kinh 

sách  cất  chứa trong  lầu  Kinh  sách  không  thể  mang  ra  khỏi  cửa,  cũng  giống  như  thư 

viện vậy, không thể nào mượn đem về được; phải ở trong đó mà xem, ngồi trong đó 

mà chép. Ngày ngày đến đó chép thì bạn mới có thể có được một bộ Kinh sách, làm 

sao mà dễ dàng như hiện nay được. 

A Di Đà Phật! 



Tập 302 

Gia đình nào cũng đều có thể cúng phụng một bộ “Đại Tạng Kinh”, việc này ngày xưa 

là việc không thể tưởng, không có ai dám tưởng tượng ra được. Đây là sự tiện lợi của 

ngày nay, nhưng nó cũng có tác dụng mặt trái. Tác dụng mặt trái là gì? Là tăng trưởng 

phiền não. Sự tiến bộ của khoa học ngày nay dụ hoặc bạn, đã dẫn khởi ra tất cả những 

tham sân si mạn có ở trong “A Lại Da Thức” của bạn. Chiêu trò mới của khoa học rất 

nhiều, ngày ngày dạy bạn nghĩ tưởng lung tung đến nỗi thân tâm bạn bất an, cho nên 

Kinh điển tuy rất nhiều nhưng bạn không có cách nào khế nhập. Tâm phải thanh tịnh 

thì mới có thể khế nhập Kinh điển. Cho nên ngày xưa tự viện am đường đều xây dựng 

ở thâm sơn cùng cốc, không một bóng người, thậm chí là chùa trên núi và làng ở dưới 

chân núi cũng không có qua lại. Rất là có đạo lý. 

Cư sĩ  Hạ Liên  Cư cũng thường nói,  ví  như có  một  người, bất luận là  học pháp  môn 

nào,  chỉ  cần  một  môn  thâm  nhập,  buông  bỏ  vạn  duyên,  ba  năm  không  nói  chuyện, 

người đó nhất định sẽ khai ngộ. Cái thân này thật sự mà đạt được thanh tịnh thì có sự 

liên quan rất lớn với bên ngoài. Ngoại duyên ở hiện tại thật sự không tốt, sáu căn của 

bạn tiếp xúc đều là sự mê hoặc nghiêm trọng, bạn có thể cưỡng lại được sự mê hoặc 

này hay không? Người xưa cưỡng không nổi thì người hiện nay càng không cần phải 

nói.  Cho  nên  chân  thật  tu  hành,  chân  thật  muốn  khai  ngộ,  xem  ra  vẫn  là  phải  dùng 

cách cũ, lên núi sâu tìm một chỗ nào mà không có ai biết đến, đi đến nơi thâm sơn đó 

để bế quan tịnh tu, đoạn tuyệt với hết thảy thế duyên. Có lẽ như vậy mới có thể thành 

tựu. Tôi tin rằng ở Trung Quốc đại lục, trong các thâm sơn cùng cốc thật sự là có cao 

nhân. Những người này không có bước ra ngoài, tuy rằng công phu tu hành thành tựu 

rồi nhưng họ cũng không bước ra. Vì sao vậy? Bước ra ngoài thì có lợi ích gì? Nói với 

bạn, bạn cũng sẽ không tiếp nhận, bạn cũng sẽ không chịu tin. 

Tại chỗ này chúng ta xem thấy “tự nhiên đức phong trừ khởi” . Phong là hiện tượng tự 

nhiên, cũng có đầy đủ đức năng vốn có của tự tánh. 

 “Xuy chư la võng, cập chúng bảo thụ, xuất vi diệu âm” . Sự việc này là do Phật A Di 

Đà biến hóa ra, đây là oai thần bổn nguyện của Phật đang khởi tác dụng, nói pháp cho 

mọi  người  nghe,  “xuất  vi  diệu  âm”.  Diễn  thuyết,  diễn  là  biểu  diễn,  thuyết  là  diễn 

thuyết. Thuyết khổ, không, vô thường, chư Ba La Mật. Trong câu nói này đã đem tất 

cả ba đời chư Phật ở thế giới mười phương ở trong mười pháp giới hiện thân thuyết 

- 396 - 

pháp, độ chúng sanh, hết thảy đều bao gồm ở bên trong. “Khổ, không, vô thường” là 

Tiểu Thừa, chư Ba  La  Mật  là  Đại  Thừa. Nếu dùng  lời hiện nay  mà  nói, từ  lớp mầm 

non đến tiến sĩ. Câu nói này không phải là có ý như vậy hay sao? Tất cả đều bao gồm 

ở trong. 

Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã chú giải được khá tường tận ở trong quyển chú giải, có thể 

đem  làm  tham  khảo.  “Khổ,  không,  vô  thường,  vô  ngã”  là  bốn  tướng  của  Khổ  Đế  ở 

trong pháp Tứ Đế. Chúng tôi vừa mới giảng phẩm  “Tứ Thánh Đế” trong “Kinh Hoa 

Nghiêm”. Tứ Thánh Đế có Tạng - Thông - Biệt - Viên, Tứ Thánh Đế bao hàm tất cả 

pháp. Kinh văn trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  là vô lượng Tứ  Đế, là cái  mà  Bồ  Tát 

Đại Thừa học. Trong Tứ Đế thì mỗi một pháp đều bao gồm hết thảy pháp. Phẩm Kinh 

này là nói Như Lai thuyết pháp. Ngài vì sao không nói gì khác mà lại nói Tứ Đế? Hầu 

hết đều cho rằng Tứ Đế là Tiểu Thừa, không biết rằng Tứ Đế thông tất cả pháp, Tứ Đế 

bao hàm tất cả pháp. 

“Khổ, không, vô thường” là từ trên quả mà nói. Đây là Thế Tôn chân thật trí tuệ, thiện 

xảo  phương  tiện,  thuyết  pháp  đối  với  chúng  sanh  mà  nói  từ  trên  quả  thì  họ  dễ  dàng 

hiểu, cảm nhận ngay hiện tiền, ấn tượng rất sâu sắc. Sau đó lại nói nhân với bạn, cái 

khổ của bạn là từ đâu mà đến, vậy thì bạn mới có thể nghe vào được. Sau đó lại tiến 

thêm một bước nói với bạn, làm sao để có thể đem cái khổ này diệt trừ, lìa khổ được 

vui, từng bước từng bước mà hướng dẫn bạn, giúp đỡ bạn phá mê khai ngộ, hồi quy về 

tự tánh. Cho nên Phật pháp đến mục tiêu cứu cánh, viên mãn Bồ Đề, quy vô sở đắc. 

Đây là đến cứu cánh viên mãn, chân thật bất hư, hồi quy về tự tánh mà thôi. Chư Phật 

Như  Lai  đã  viên  mãn  quay  về  tự  tánh,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  tuy  rằng  quay  về  tự  tánh, 

nhưng chưa viên mãn, chưa cứu cánh. Trên quả địa Như Lai thì cứu cánh viên mãn. 

Sau khi viên mãn cũng không nghỉ ngơi, gọi là thừa nguyện tái lai, giúp đỡ pháp giới, 

hư không giới. Còn có rất nhiều, rất nhiều những chúng sanh mê hoặc điên đảo chưa 

chịu quay đầu, các Ngài đi giúp đỡ họ. Đây là sự nghiệp của Phật Bồ Tát, cho nên vì 

tất cả chúng sanh làm ra các loại thị hiện, làm ra các loại diễn thuyết. 

Diễn  là  biểu  diễn,  làm  ra  cho  người  khác  xem.  Diễn  đặt  ở  phía  trước.  Diễn  là  làm 

được, làm được rồi sau đó mới nói ra, người nghe sẽ tin tưởng. Bản thân không có làm 

được thì khi nói ra cũng thấy e ngại, cũng ngập ngừng ấp úng. Vì sao vậy? Bản thân 

còn chần chừ do dự thì bạn làm sao có thể khiến người khác sinh lòng tin? Cho nên 

Phật dạy chúng ta trước tiên phải học làm cho được, sau đó mới nói. Phật như vậy, Bồ 

Tát  như vậy, chư Tổ  sư  Đại  đức cũng như vậy, chỉ  có người hiện nay  là  không  như 

vậy.  Người  hiện  nay  chỉ  học  cho  biết  mà  không  sẵn  lòng  làm  cho  được, đi  hy  vọng 

người khác làm được. Nguyên nhân của thất bại là ở chỗ này. 

“Khổ, không, vô thường” - ba danh từ này hàm chứa ý nghĩa rất sâu, sâu rộng vô tận. 

“Vô ngã”, ngã ý nghĩa là chủ tể, là ý nghĩa tự tại. Chúng sanh ở trong lục đạo vô ngã, 

chúng sanh ở trong mười pháp giới cũng vô ngã. 

- 397 - 

Trong  pháp  Đại  Thừa  Phật  thường  hay  nói  “thường,  lạc,  ngã,  tịnh”.  Bốn  cái  này  là 

đức, là tứ tịnh đức, ở trong chân tâm tự tánh vốn có đầy đủ. Đây là tánh đức. Trong 

tánh đức có thường, lạc, ngã, tịnh. Bạn hãy xem, “Lạc” chính là không khổ. Bạn giác 

ngộ rồi thì bạn sẽ có lạc, bạn mê rồi thì bạn sẽ có khổ. Khổ và lạc là một không phải 

hai, chỉ có giác và mê không đồng. Sự việc là như vậy. 

“Thường”, ngược lại của thường là vô thường. Đã mê mất chân thường nên mới có vô 

thường. “Thường” và “vô thường” là một không phải hai. “Ngã” và “vô ngã” cũng là 

một  không phải hai. Khi  mê  thì ngã  sẽ không  có. Chấp trước cái thân này, cho rằng 

thân là ta, đây là sai lầm lớn nhất, là sai lầm căn bản nhất. Phật pháp tu học bất luận là 

Đại Thừa hay Tiểu Thừa, điều đầu tiên là “phá thân kiến”. Nhập môn từ ngay chỗ này. 

Chân thật biết được cái thân này không phải là ta, khẳng định thân không phải là ta. 

Thân  không  phải  ta, vậy  thân  này  là  gì?  Thân  là  cái  của  ta. Việc  này  nhất  định  phải 

biết. Cái của ta chính là thứ mà ta sở hữu. Giống như quần áo, quần áo không phải là 

ta, quần áo chỉ là cái mà ta sở hữu.Thân này không phải là ta, thân chỉ là cái thuộc về 

ta sở hữu mà thôi. Vậy thì cái gì là ta? 

Hiện tại phương Tây có không ít người đang nghiên cứu đối với luân hồi chuyển thế. 

Nửa thế kỷ nay, họ đích thực là đã bỏ ra rất nhiều công sức, đã dùng rất nhiều tinh lực, 

chứng thực sau khi thân này chết đi thì “linh” vẫn tồn tại. Người Trung Quốc gọi đó là 

linh  hồn,  hiện  tại  dịch  thành  tiếng  nước  ngoài  cũng  đã  dịch  nó  thành  linh  hồn.  Linh 

hồn là bất diệt. Khi con người chết đi thì linh hồn sẽ rời khỏi thể xác. Thân thì có sanh 

diệt,  linh  hồn  thì  không  có  sanh  diệt,  vì  vậy  họ  cho  rằng  linh  hồn  chính  là  ta,  thân 

không phải ta. Cách kiến giải này cao minh hơn so với người thông thường chúng ta 

một bậc, cho nên những người này hiểu được chân tướng sự thật, mục tiêu cuộc đời 

của họ liền đã chuyển biến. Bạn không hiểu được cái chân tướng sự thật này, cứ cho 

rằng thân này là mình, mục tiêu của cuộc đời là tham muốn sự hưởng thụ của thân, tạo 

ra vô lượng vô biên nghiệp tội. Không cần nói gì khác, chỉ nói đến việc tham muốn ăn 

uống. Ăn uống là cái gì hưởng thụ? Là đầu lưỡi hưởng thụ. Cái lưỡi diện tích nó bao 

lớn? Người Trung Quốc thì nói là ba tấc, phía dưới của ba tấc lưỡi thì không còn mùi 

vị gì nữa. Ngày ngày coi trọng sắc, hương, vị, đều là vì ba tấc lưỡi. Vì ba tấc lưỡi mà 

tạo ra quá nhiều nghiệp tội, thật không đáng mà! 

Người ngoại quốc đối với việc ăn uống hay hơn người Trung Quốc. Trong văn hóa ẩm 

thực  mà  nói,  thì  Trung  Quốc  là  tiến  bộ  nhất,  nhưng  tôi  lại  không  thích.  Bạn  xem, 

người  Trung  Quốc  mỗi  lần  yến  tiệc  ăn  cơm  có  đến  mười  mấy  món,  những  bữa  tiệc 

bình thường đều có đến mười mấy món ăn, còn người ngoại quốc tiệc tùng chính thức 

đều chỉ có ba món ăn, thật là đơn giản, sạch sẽ. Ở điểm này tôi cho rằng người Trung 

Quốc  nên  đi  học  hỏi  người  ngoại  quốc,  không  nên  làm  quá  nhiều  món.  Bởi  vì  quá 

nhiều thì nhất định sẽ không tốt cho sức khỏe, ăn uống vẫn là càng đơn giản thì càng 

tốt cho sức khỏe. Người ngoại quốcthì xem trọng dinh dưỡng, người Trung Quốc thì 

xem  trọng  vị  ngon  mà  không  xem  trọng  dinh  dưỡng.  Thế  nhưng  người  Trung  Quốc 

thời xưa thì rất xem trọng dinh dưỡng, người Trung Quốc hiện tại thì không hiểu việc 

- 398 - 

dinh dưỡng, chỉ chú trọng đến vị ngon, thật là hại người, cho nên mới sanh ra những 

chứng bệnh lỳ lạ. Bệnh từ miệng vào. Những việc này đều là do coi thân thể này là ta. 

Nếu như hiểu được thân này không phải là ta, thì ta không cần phải bỏ ra nhiều thời 

gian, nhiều công sức, nhiều tinh lực đến như vậy để mà phục vụ cho thứ giả tạm này. 

Việc này là sai. Phải nên như thế nào? Phải  nên  đề  cao  linh  tánh  của  chính  mình, 

đây mới là chính xác. 

Bồ Tát tu thành Phật như thế nào? Chúng ta đều chưa có nghĩ qua vấn đề này, vì thế 

chúng ta  tu hành không thành  Phật được, không thành  Bồ  Tát được. Bồ  Tát tu  hành 

thành  Phật  không  có  gì  khác  ngoài  việc  đề  cao  linh  tánh  của  mình  lên  (người  ngoại 

quốc thì gọi là linh tánh, trong Phật pháp chúng ta thì gọi là tánh đức). 

Trên ngàn Kinh vạn luận, Phật đã lặp lại vô số lần, dạy bảo chúng ta xa rời phiền não, 

tập khí, ngày ngày đoạn phiền não. Đoạn được một phẩm phiền não thì tánh đức của 

chúng ta được nâng lên một tầng. Mục đích của cuộc sống này không giống với những 

người thế gian. Mục đích cuộc sống của người thế gian hiện tại thì trong đầu luôn theo 

đuổi tài, sắc, danh, thực, thùy, mong cầu đều là ngũ dục lục trần, họ lấy cái này làm 

mục tiêu. Việc này thì sai rồi. Những thứ này cho dù bạn có đạt được đi nữa thì bạn có 

thể hưởng thụ được mấy ngày? Chết rồi chẳng mang theo được,  “mọi thứ không mang 

 được, chỉ có nghiệp theo thân” . Cho nên phải hiểu việc này là sai rồi. 

Phật nói với chúng ta, thứ không mang theo được thì ta phải buông xả, chúng ta phải 

tu những thứ có thể mang theo được. Mang theo được là nghiệp, không nên mang ác 

nghiệp mà phải mang thiện nghiệp. Đây là Phật đối với hầu hết những người chưa hiểu 

rõ về Phật pháp (hầu hết là chiếm đại đa số), cho dù là học Phật nhiều năm rồi mà vẫn 

là chấp trước danh văn lợi dưỡng, vẫn là chấp trước tự tư tự lợi, Phật mới có cách nói 

như  vậy  với  những  người  này.  Chính  là  khuyên  họ  mang  nghiệp  thiện  không  nên 

mang nghiệp ác, họ không ra khỏi sáu nẻo luân hồi thì cũng không đọa ba đường ác, 

vậy  thì  cuộc  đời  này  của  họ  xem  như  cũng  không  tệ  lắm.  Trong  đời  này  được  thân 

người, đời sau biến thành súc sanh, biến thành ngạ quỷ, vậy thì bạn đã sai rồi, sai lầm 

lớn  rồi. Thế  nhưng, những người  như vậy lại  rất  nhiều. Nếu  như học  Phật  công  phu 

đắc  lực,  Phật  sẽ  khuyên  bạn  mang  theo  tịnh  nghiệp,  không  nên  mang  theo  nhiễm 

nghiệp.  Nhiễm  nghiệp  là  gì?  Sáu  nẻo  là  nhiễm  nghiệp.  Hay  nói  cách  khác,  bạn  hãy 

khiến  cho chính  mình  ngay  trong  một  đời  này  có  thể  siêu  vượt sáu nẻo luân hồi, thì 

cuộc  đời này  của  bạn  không uổng  phí. Siêu  vượt sáu  nẻo, vượt  trên sáu  nẻo là  pháp 

giới bốn Thánh, thông thường chúng ta gọi là Tiểu Thừa, hoặc gọi là Nhị Thừa. Nhị 

Thừa là Thanh Văn, Duyên Giác, trong đây đã bao gồm cả Quyền Giáo Bồ Tát, chưa 

có kiến tánh. Do đây mà biết, học Phật mục đích chính là không ngừng nâng cao linh 

tánh của chính mình. Đây mới là đúng. 

Nâng cao linh tánh như thế nào? Muốn nâng cao thì tất phải biết buông bỏ, bất thiện 

phải buông bỏ, nhiễm ô phải buông bỏ. Ở trong tất cả Kinh luận Phật đã dạy chúng ta 

cần phải buông bỏ thì phải chăm chỉ cố gắng buông bỏ, dạy bảo chúng ta cần phải học 

tập thì chúng ta chăm chỉ nỗ lực mà học tập, không phải sống đến già học đến già, ở 

- 399 - 

trong Phật pháp là đời đời kiếp kiếp không ngừng học tập. Bồ Tát từ sơ phát tâm mãi 

cho đến tu hành thành Phật thời gian thật sự là quá dài, không phải một đời là được 

thành  tựu,  mà  đời  đời  kiếp  kiếp,  vô  lượng  kiếp  không  ngừng  nâng  cao  chính  mình. 

Vậy thì đúng. 

Thế  nhưng  chỗ  này  vẫn  còn  một  sự  thật  vô  cùng  phiền  phức,  đó  chính  là  sự  “lưu 

chuyển theo nghiệp”. Bạn có thể gìn giữ được trong đời này, trong đời này bạn giác 

ngộ rồi, học cũng khá lắm, đều là đang làm những việc nâng cao chính mình. Nếu như 

bạn lại không thoát ra được sáu nẻo luân hồi, bạn vẫn tiếp tục bị luân hồi, mà luân hồi 

thì sẽ đọa lạc, đến đời sau bạn có còn nhớ nữa hay không? Bạn còn có thể tiếp tục làm 

việc này nữa không? Nếu vậy thì phiền phức lớn rồi. 

Biết bao nhiêu người tu hành rất tốt, có lúc thật sự là rất tốt, nhiều đời nhiều kiếp đều 

tu hành nối tiếp, thật không dễ dàng. Đó là những người nào? Là người thật làm. Các 

vị đã xem qua “Từ Bi Tam Muội Thủy Sám” thì các vị sẽ thấy Ngộ Đạt Quốc sư, trong 

một  đời  của  ông  tu  hành  cũng  rất  tốt,  được  làm  đến  thầy  của  vua,  là  Quốc  sư.  Đó 

không phải là tu hành trong một đời, một đời quyết định là không làm được, mà đến 

mười  đời  không  gián  đoạn.  Việc  này  thật  quá  giỏi.  Bạn  mới  hiểu  được  ông  thật  sự 

dụng công, ông thật sự có quyết tâm, thật sự có nghị lực, ông không hề bị dụ hoặc, có 

thể giữ gìn được suốt mười đời, mười kiếp, suốt mười đời đã không ngừng nâng cao 

chính mình, nâng lên đến địa vị Quốc sư. Về điểm này chúng ta sau khi đọc xong đều 

nên tỉ mỉ mà quan sát, mà suy nghĩ, sau đó bạn mới hiểu được một đạo lý, thế xuất thế 

gian pháp tuyệt đối không phải là việc một đời một kiếp, mà đều là sự tích lũy trong 

nhiều đời nhiều kiếp. Như Ngộ Đạt Quốc sư thì thật chẳng dễ dàng, mười đời không 

mất thân người, mười đời đều xuất gia, mười đời đều tu hành, đều không ngừng nâng 

cao, rất là hiếm có. Đến khi làm được Quốc sư rồi thì ông lại phạm sai lầm. Hoàng đế 

cúng  dường  một  cái  bảo  tọa  bằng  trầm  hương,  chúng  ta  thường  gọi  là  ghế  Thái  Sư. 

Trầm hương bảo tọa được làm từ trầm hương. Trầm hương thì các vị đều biết nó vô 

cùng nổi tiếng quý hiếm. Chúng ta đốt một chút trầm hương, trầm hương hiện tại bán 

là tính bằng lượng, tính thành tiền, dùng tiền Singapore để tính thành tiền thì nửa kg 

đại khái phải đến mấy chục ngàn đô la mới mua được, vậy thì cái bảo tọa trầm hương 

đó  thật  quá  đắt  đỏ.  Sau  khi  ông  tiếp  nhận  liền  sanh  khởi  cái  tâm  ngạo  mạn,  nghiệp 

chướng  liền  hiện  tiền.  Thuận  cảnh  chính  là  sợ  cái  này,  tự  cho  rằng  mình  rất  giỏi,  là 

thầy của Hoàng đế, người xuất gia trong thiên hạ không có ai có thể sánh bằng ông, ăn 

trên  ngồi  trước.  Ý  niệm  này  vừa  mới  động  thì  thần  hộ  pháp  đã  bỏ  đi  mất.  Thần  hộ 

pháp vừa bỏ đi thì oan gia trái chủ liền bám vào thân. Bạn xem, đáng sợ biết bao! Ông 

bị mụt nhọt hình mặt người, chút nữa thì mất mạng, nhờ có Tôn giả Ca Nặc Ca đã cứu 

ông. Như vậy thì bạn mới hiểu nhân quả thật đáng sợ. Biết được nhân quả đáng sợ thì 

bạn  mới  thật  sự  không  dám  tạo  ác  nghiệp.  Không  những  không  dám  hại  người,  mà 

động vật cũng không dám hại. Vì sao vậy? Vì oan oan tương báo. 

Tôi nghe nói tối hôm kia, chúng tôi giảng Kinh tại nơi này, có một vị cư sĩ bị linh quỷ 

nhập vào thân. Đây là việc mà trong đạo tràng thường hay xảy ra, đó đều là bản thân 

- 400 - 

công phu chưa đắc lực, nên oan gia trái chủ nhập thân. Có một số linh quỷ nhập thân, 

họ cũng là để đến nghe Kinh. Kỳ thực là họ không nhập vào thân thì cũng được, vẫn là 

người bị nhập vào thân đó trong quá khứ đã có những sự trở ngại đối với họ, nhìn thấy 

bạn  thì  họ  ghét,  liền  gây  phiền  phức  cho  bạn.  Cho  nên  những  linh  quỷ  đó  cũng  là 

phàm  phu, tham  sân  si  mạn  chưa  đoạn.  Nếu  tham  sân  si  mạn  đoạn  rồi,  thật  sự  nghe 

Kinh hiểu được rồi, thông suốt rồi, thì họ sẽ hộ trì đạo tràng, họ tuyệt đối sẽ không có 

những  hành  vi  này.  Những  sự  việc  này  chúng  ta  hiểu  được.  Có  người  hỏi  tôi  gặp 

những việc này thì phải làm sao? Gặp những chuyện này thì phải khai thông cho họ, 

phải khai đạo cho họ, phải khuyên bảo họ:  “Thân người khó có được, Phật pháp khó 

 được  nghe,  nếu  đã  được  gặp  Phật  pháp  rồi,  phải  nên  tu  học  cho  tốt,  hy  vọng  ngay 

 trong một đời này có thể thoát ly được sáu cõi luân hồi, có thể vãng sanh Tịnh Độ” . 

Quỷ đạo niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ cũng tương đối nhiều, không phải không có. 

Pháp  môn  Tịnh  Tông  ở  trong  sáu  cõi  hết  thảy  đều  có,  thực  tại  mà  nói  là  đến  cả  địa 

ngục Phật cũng không bỏ. 

Việc “phóng diệm khẩu - cúng cô hồn” trong hầu hết các chùa chiền, “diệm khẩu” có 

nghĩa là gì? Cũng giống như chúng ta mỗi khi cuối năm đều tổ chức buổi tiệc đêm hội 

thân thiết như vậy, đó chính là phóng diệm khẩu cúng cô hồn, là mời khách ăn cơm. 

Diệm khẩu là mời quỷ đến ăn cơm, là mời họ đến làm khách. Mời họ đến ăn cơm, lại 

giảng  Kinh thuyết  pháp  cho họ nghe, đây  chính  là  một  phương thức siêu độ. Đây  là 

một buổi học, có ăn uống, có thuyết pháp, cũng có tán tụng. Việc tán tụng này chính là 

âm  nhạc,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  giải  trí.  Có  giải  trí,  có  thuyết  pháp,  lại  có  cúng 

dường ăn uống, chính là làm những việc như vậy. Pháp hội Thủy Lục thì quy mô lớn, 

“phóng diệm khẩu” thì quy mô nhỏ. Đây là Phật dạy bảo chúng ta nên kết duyên với 

tất cả chúng sanh, cùng với tất cả chúng sanh phải hiểu được tứ nhiếp pháp, nhiếp thọ 

hết thảy chúng sanh, khuyên bảo họ giác ngộ quay đầu cầu sanh Tịnh Độ. Đây là với 

quỷ đạo. 

Còn  với con người thì sao?  Chúng ta làm  buổi tiệc  thân thiết. Đây  là  đối với người, 

đều là cùng một ý nghĩa, cho nên cũng có mời khách ăn cơm, có thuyết pháp. Chúng 

ta mời các vị khách lên khán đài diễn giảng thì chính là thuyết pháp. Thế nhưng chúng 

ta  không  có  sự  quy  hoạch  tốt, bởi  vì  có  một  số  người  lên  khán  đài  giảng  nói  không 

phải  là  Phật  pháp.  Nếu  như  diễn  giảng  hết  thảy  đều  là  Phật  pháp  thì  cũng  sẽ  không 

khác gì việc  “phóng diệm  khẩu”. Cũng  có  biễu  diễn  múa  hát.  Biểu  diễn  múa  hát  thì 

cũng  là  biểu  diễn  nội  dung  giáo  dục  của  Phật  pháp,  biểu  diễn  những  câu  chuyện  về 

nhân quả báo ứng, làm thành kịch ngắn, có thể sẽ phát huy tác dụng giáo hóa rất sâu 

sắc. 

Vào thời xưa, ở đất nước Trung Hoa, giáo dục không phát triển, không có trường học, 

đều là tư thục. Tư thục nhất định cần phải có những người giàu có thì mới có thể mời 

được thầy về nhà mình dạy cho các con em, thậm chí là cả con cháu trong họ hàng bạn 

bè,  làm  một  trường  học  nhỏ  tư  nhân.  Thông  thường  học  trò  chừng  hai  -  ba  mươi 

người, nhiều hơn ba mươi người thì rất ít, mười mấy người là nhiều nhất. Đây là quy 

- 401 - 

mô rất nhỏ. Trường học của nhà nước thì một huyện chỉ có một cái, gọi là huyện học. 

Thật sự khi đó mà gọi là trường đại học là “Quốc Tử Giám”, cả nước chỉ có một cái. 

Giáo dục không phát triển, đất nước Trung Quốc rộng lớn nhiều người như vậy mà vì 

sao lại lương thiện như vậy, vì sao mà lại hiểu lễ nghĩa, hiểu được đạo lý đối nhân xử 

thế đến như vậy? Đạo lý là gì vậy? Có một phương pháp giáo dục khác, đó là gì vậy? 

Là diễn kịch. Vì vậy ngày xưa ở Trung Quốc diễn kịch là giáo dục. Vào dịp lễ tết, địa 

phương nhất định mời đoàn kịch đến biểu diễn. Lễ tế tổ tiên bái thần, trong các miếu 

thần có biểu diễn kịch, đều  là giáo dục. Cho nên hầu hết người  ở thôn quê đều hiểu 

được luân lý đạo đức, đều là học từ những chỗ này. Tuồng Côn Sơn, Kinh Kịch, kịch 

tuồng địa phương, nội dung của nó không gì ngoài Trung - Hiếu - Tiết - Nghĩa. Trong 

tiết mục biễu diễn đều là luân lý đạo đức, đều là giảng nói về nhân quả báo ứng, thiện 

có thiện báo, ác có ác báo. Một năm đại khái có thể xem được mười mấy vở kịch, họ 

đều học được là ở trong đó. Nhờ vào cách giáo dục này, người lớn xem hiểu thì dạy 

cho trẻ con. Cho nên việc giải trí của người Trung Hoa xưa không phải thuần túy là 

giải trí, mà có ý nghĩa giáo dục ở trong đó, ngụ ý giáo dục mà giải trí, nó có ý nghĩa 

như vậy. Người hiện tại đem những sự diễn xuất này gọi là biểu diễn văn nghệ. 

Tiêu chuẩn của việc biểu diễn văn nghệ từ xưa đến nay chính là “tư vô tà” mà Khổng 

Lão Phu Tử đã nói ở trong “Luận Ngữ”. Bất kể là kịch tuồng, múa hát, âm nhạc, đều 

lấy  điều  này  làm  tiêu  chuẩn,  là  tư  vô  tà.  Hiện  nay  người  ta  đã  không  còn  tin  vào 

Khổng Lão Phu Tử nữa, cho nên hiện tại là chỉ sợ tư tưởng của bạn không đủ tà. 

Bạn hãy xem tất cả truyền hình, phim ảnh đều là đang dẫn dụ bạn, hy vọng bạn ngày 

một  tà  hơn,  tà  đến  mức  không  thể  tà  hơn  mà  vẫn  còn  tà.  Vậy  thì  còn  cách  nào  nữa 

chứ? Đây là nguồn gốc động loạn của xã hội. Chúng ta ngày nay trong cuộc sống gặp 

phải những khổ nạn  lớn  đến  như vậy, nhân  của  nó  nằm  ở  đâu  thì  bạn phải  nên biết. 

Cho nên nếu như chúng ta ở trong xã hội hiện nay mà muốn trải qua một cuộc sống 

bình lặng, sống một cuộc sống hạnh phúc  mỹ mãn thì phải xa rời những sự dụ hoặc 

này. Chúng tuy rằng đang dụ hoặc, chúng ta không xem là được. 

Hiện  tại  trong  nhà  có  trẻ  nhỏ,  bạn  cũng  không  thể  bảo  chúng  đừng  xem,  tốt  nhất  là 

không nên xem truyền hình. Hiện tại thì vẫn còn có một số thứ tích cực, những loại 

băng đĩa giáo dục phẩm chất rất tốt, nên mở chiếu những thứ này ở nhà. Đây là điều 

tích  cực,  đã  qua  sự  kiểm  duyệt  của  chính  mình,  như  vậy  thì  được.  Hầu  hết  tiết  mục 

truyền  hình nhiều  nhất  là tin  tức, kỳ  thực  tin  tức  hiện  nay  đều không  thể xem  được, 

vẫn là không biết thì tốt hơn, mỗi ngày thiên hạ đều thái bình, mỗi ngày thiên hạ đều 

vô  sự,  vẫn  là  sự  lợi  ích  này.  Báo  chí  không  thể  xem,  tạp  chí  không  nên  xem,  phát 

thanh  truyền  hình  hết  thảy  đều  không  nên  xem.  Vì  thế,  những  thứ  giải  trí  trong  gia 

đình chính mình có thể chọn lựa. 

Hiện nay, luân lý đạo đức tương đối ít, nhưng mà những thứ giới thiệu lịch sử địa lý, 

những thứ về khoa học thường thức rất nhiều, những thứ này bạn có thể xem. Trong 

hầu hết nhà sách đều có bán những loại băng đĩa này. Còn như phim bộ nhiều tập thì 

có thể chọn phim cổ trang của Trung Hoa. Như tôi lần trước trong lần triển lãm sách 

- 402 - 

đã xem thấy bộ “Tam Quốc Diễn Nghĩa”, thậm chí như bộ “Tây Du Ký”, “Ung Chính 

Hoàng Đế”, đó đều rất tốt, đều rất có ý nghĩa giáo dục ở bên trong đó, những thứ này ở 

nhà bạn đều có thể xem, thay thế cho tiết mục truyền hình. Cái truyền hình này quyết 

định là có hại, đó là thứ độc hại, mầm độc hại, ngày ngày xem nó thì từ từ sẽ nhiễm 

độc,  sẽ  rất  là  phiền  phức.  Trúng  độc  này  đến  một  mức  độ  nào  đó  sẽ  không  thể  cứu 

chữa nổi, tính nghiêm trọng của nó sẽ vô cùng đáng sợ. Cho nên đây là việc mà đồng 

tu học Phật cần phải nên lưu ý đến. 

Đài truyền hình Phật giáo thi hiện tại chúng ta xem được vẫn chỉ có một đài, cư sĩ Trần 

Thái Quỳnh ở Đài Loan đã làm ra đài truyền hình vệ tinh Hoa Tạng, chuyên môn phát 

sóng những tiết mục giảng Kinh của chúng ta, mỗi ngày 24 giờ đồng hồ không ngừng 

nghỉ. Đài truyền hình này không có quảng cáo, cũng không có xen tạp những thứ khác, 

hình  như  là  mỗi  ngày  có  năm  tiết  mục,  chính  là  năm  bộ  Kinh  cùng  phát  sóng.  Thời 

gian  phát  sóng  khác  nhau,  bạn  muốn  nghe  bộ  Kinh  nào,  mỗi  ngày  vào  thời  gian  cố 

định đều có thể nghe được. Nhưng ở Singapore thì bị hạn chế, muốn nhận được sóng 

vệ tinh này thì phải lắp một cái ăng ten, ở Đại Lục thì gọi là ăng ten chảo (ăng ten họ 

gọi là chảo, chảo lớn chảo nhỏ, vì hình dạng của nó trông như cái chảo vậy), chính là 

phải  lắp  thêm  một  cái  ăng  ten  hình  tròn  như  vậy.  Đây  là  sự  hạn  chế  ở  Singapore, 

không thể nào lắp đặt  tùy  tiện. Ở Đại  Lục  cũng bị  hạn  chế. Hôm  kia  tôi  gặp  một  số 

đồng tu Indonesia mời tôi đi ăn cơm, ở bên đó người giảng Kinh rất ít, tôi liền hỏi họ 

bên Indonesia có bị hạn chế hay không? Họ nói không bị hạn chế. Không bị hạn chế 

thì tốt quá rồi, lắp một cái ăng ten rồi định vị cho nó để nó không thể thu tín hiệu khác. 

Ở tại Úc Châu, chúng tôi đã lắp đặt hai cái ăng ten lớn tại Tịnh Tông Học Viện, đã gắn 

hai  cái  rất  là  lớn,  định  vị  xong  rồi  thì  nó  không  nhận  được  tần  sóng  khác,  chỉ  nhận 

được  một  tần  sóng  này  thôi.  Việc  này  chúng  ta  rất  yên  tâm,  mở  ra  liền  nghe  giảng 

Kinh. Tương lai chúng ta phải nghĩ đến, có thể nào thêm vào một số tiết mục khác hay 

không? Nhưng ở bên ngoài mua những loại đĩa này dường như đều có bản quyền. Có 

bản quyền thì không có cách nào để lưu truyền được, chúng ta phải tự mình sản xuất 

ra. 

Mấy năm trước đã dựng phim “Liễu Phàm Tứ Huấn”, đây là các đồng tu Malaysia đã 

làm ra tổng cộng hai đĩa, ở Đại Lục thì làm ra đến sáu đĩa, nội dung nhiều hơn một 

chút. Những thứ này chúng ta đều có thể phát sóng. Nghe nói hiện tại đang làm phim 

“Du Tịnh Ý Công Gặp Táo Thần Ký”. Bộ này cũng rất hay. Tôi đã khuyến khích họ 

đem những loại luân lý đạo đức của Trung Quốc dùng phương pháp chiếu nhiều tập để 

trình bày. Chúng ta tự sản xuất ra những thứ này, hoàn toàn không có bản quyền, có 

thể hoan nghênh mọi người ấn tống, hoan nghênh mọi người mô phỏng theo. Những 

việc này chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực mà làm. Những điều này đều thuộc về “chư Ba 

La Mật”. 

“Ba La Mật” là tiếng Phạn, dịch ra thành ý nghĩa là cứu cánh viên mãn. Ý nghĩa chính 

là như vậy. Nếu như dịch ra từ trên văn tự thì ý nghĩa của nó là đáo bỉ ngạn. Đáo bỉ 

ngạn chính là tục ngữ của chúng ta nói là “tới nơi tới chốn”, nghĩa là công phu đã đạt 

- 403 - 

tới nơi tới chốn. Ba La Mật chính là công phu đã tới nơi, nó có thể ứng dụng ở trên tất 

cả các pháp. Cũng như bạn xào rau, công phu xào rau của bạn đã hoàn mỹ rồi, hàng số 

một rồi, đó thì gọi là Ba La Mật. Vẽ tranh công phu hoàn mỹ rồi, đây cũng là Ba La 

Mật. Cái Ba La Mật này chính là hàng số một, chính là cái ý nghĩa này. Viết chữ, khi 

viết thư pháp được hay thì đó cũng là công phu hoàn mỹ. Cho nên ở trong tất cả pháp 

thế xuất thế gian, cái nào mà bạn có được năng lực đặc thù thì đều gọi là Ba La Mật, 

cho nên ở phía trước chữ Ba La Mật có thêm chữ “chư” vào. 

Chúng ta ngày nay phải giúp đỡ chính mình, phải giúp đỡ người khác, phải cho họ sự 

giáo dục của Thánh Hiền. Trẻ nhỏ có thể nghe Kinh, có thể niệm Phật thì thiện căn sẽ 

vô cùng sâu dày, đứa trẻ này phải chăm sóc cho tốt. Vì sao vậy? Vì có thể sẽ là người 

cứu vãn thế giới trong tương lai. Đây là thật chứ không phải giả. Chúng ta dùng toàn 

tâm toàn lực bảo hộ nó, chăm sóc nó, bồi dưỡng cho nó. Thiện căn rất khó có được, 

không dễ chút nào. 

Ở Đại Lục gần đây cũng đã phát hiện ra không ít trẻ nhỏ, tôi xem thấy thư của các đứa 

trẻ, là thư viết bởi đứa trẻ lớp một. Chúng học “Đệ Tử Quy” viết cho thầy của chúng 

một bức thư, cảm ơn thầy mình, nói rằng trước giờ ở nhà không biết hiếu thảo cha mẹ, 

không biết tôn kính bậc trưởng bối, hiện giờ học rồi mới hiểu chuyện, mới biết được. 

Hiếm  có  là  những  lời  này  do  học  trò  lớp một  viết  ra,  rất  khiến  cho  người  khác  cảm 

động. Từ đây mà thấy, thiện căn không phải không có, không phải không nhiều, mà là 

không có người khởi phát. Nếu như lơ là, chúng ta không để ý để dẫn dắt chúng cho 

tốt thì chúng sẽ bị xã hội làm ô nhiễm, vậy thì thật là đáng tiếc, vậy thì bản thân chúng 

ta đã không tận hết trách nhiệm. Không thể trách con cái bất hiếu, vì bạn đã không dạy 

chúng  cho tốt, đã không  dưỡng  dục  chúng  cho  tốt. Nếu  dạy  cho tốt  thì  tôi  tin  tưởng 

quả thật là sẽ có rất nhiều nhân tài. 

Ngày hôm qua hay là hôm kia, tôi nghe đồng tu bên này nói với tôi, lý luận quan niệm 

về giáo dục của Singapore cần phải thay đổi phương hướng. Đây là một tin tốt lành. 

Họ nói trong quá khứ, sự giáo dục của Singapore đều xem trọng năng lực kỹ thuật, học 

trò  đi  học  đều  xem  trọng  điểm  số,  ra  sức  học  tập,  biết  đọc  sách  mà  không  biết  làm 

người.  Hiện  tại  thì  thay  đổi  phương  hướng,  phải  lấy  mục  tiêu  làm  người  là  số  một, 

điểm  số  không  được  xem  trọng nữa. Đây  là  sự  cải  cách  tốt. Sự cải  cách  này  thật  vô 

cùng  khó  có  được.  Đích  thật  là  bởi  vì  hiện  tại  những  nhà  khoa  học  này  không  phải 

không thông minh, họ thật sự rất thông minh, nhưng không biết làm người; những thứ 

về khoa học thì họ rất giỏi, còn những  thứ  về thế  sự nhân sinh  thì  họ không  biết gì. 

Đây  là  việc  khiến  cho  chúng  ta  cảm  thấy  vô  cùng  đáng  tiếc.  Mối  quan  hệ  giữa  con 

người với nhau vì vậy mà vĩnh viễn không xử lý tốt được. Vợ chồng bất hòa, thường 

thường  ly  hôn,  đây  là  một  hiện  tượng  rất  bất  thường,  chính  là  nói  họ  không  hiểu 

chuyện. Họ tuy rằng học đến thạc sĩ, tiến sĩ, về sự nghiệp thì cũng giỏi, nhưng ở nhà 

không ra một gia đình, xử sự đối người tiếp vật họ không biết gì cả, giữa con người 

với  nhau  không  có  tình  người,  không  có  ân  nghĩa,  không  hiểu  được  thế  nào  là  hiếu 

dưỡng, thế nào là tôn kính. Đây là sự thất bại triệt để của việc giáo dục đạo đức nhân 

- 404 - 

văn. Chính phủ Singapore có thể ý thức được đến chỗ này, có thể xem như là tài đức 

sáng suốt của các lãnh đạo. Việc này rất đáng được tán thán. 

A Di Đà Phật! 



Tập 303 

Kinh văn: “Kỳ Phật quốc độ, mỗi ư thực thời, tự nhiên đức phong từ khởi. Xuy 

giả  la  võng,  cập  chúng  bảo  thọ,  xuất  vi  diệu âm,  diễn  thuyết  Khổ,  Không,  Vô 

Thường, Vô Ngã, chư Ba La Mật”. 

Đây là một đoạn, hôm qua chúng tôi đã giới thiệu một cách sơ lược. Trở lại chú giải 

của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  chúng  ta  xem,  ông  đã  trích  dẫn  Kinh  luận  rất  nhiều, 

trích dẫn hay vô cùng, đáng để chúng ta thâm nhập nghiên cứu học tập. Gió ở Thế giới 

Tây  Phương  thì  chúng  ta  chẳng  có  cách  nào  tưởng  tượng  ra  được.  Cho  nên  ở  trong 

Kinh  nói  là  “tự  nhiên  đức  phong”.  Thực  tại  mà  nói,  câu  này  rất  khó  nói,  rất  khó 

giảng, chú giải cũng không dễ, rất khó chú giải, đương nhiên thì nghe cũng khó hiểu, 

cho nên cũng không dễ gì thể hội được. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trích dẫn năm loại 

bản dịch gốc của “Kinh Vô Lượng Thọ”, trong bản dịch của cư sĩ Ngụy, đây là bản hội 

tập của Khang Tăng Khải. Trong bản hội tập của ông có nói “đắc phong”, chữ đắc này 

là đắc của từ được mất. Bản Kinh này của chúng ta là đức của đạo đức, nhưng ý nghĩa 

này  có  thể  thông.  Từ  đắc  của  đắc  được  cùng  với  từ  đức của  đạo  đức  là  thời  xưa  rất 

thông dụng, điều này không thành vấn đề, nhưng trong bản dịch của cư sĩ Ngô có mấy 

câu nói như thế này, họ nói: “Diệc phi thế gian chi phong, diệc phi thiên thượng chi 

 phong”.  Hay nói cách khác, gió ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc cùng với Thế giới Ta 

Bà  này,  thiên  thượng  nhân  gian  đều  không  tương  đồng.  Đều  không  tương  đồng  thì 

chúng ta chẳng có cách nào giải thích, chưa từng thấy qua, cũng chưa tiếp xúc qua, nói 

là gió này từ “tám phương trên dưới” ấm áp nhè nhẹ thổi đến. Trong Kinh nói, Ngài 

cũng nói là “chúng phong trung tịnh, tự nhiên hiệp hội hóa sanh”. Gió bão ở thế gian 

này của chúng ta có thể phân ra thành rất nhiều loại, điều này chúng ta không cần phải 

nói chi tiết. Gió ở nhân gian này có rất nhiều loại, có cuồng phong, có gió bão, các loại 

gió này có hại, đây là bão, là phong tai; gió xuân, gió nhẹ là những loại gió tốt. Cho 

nên Ngài mới nói tất cả gió đều tụ hợp lại, biến hiện ra cảnh giới như thế này. Ông nói 

loại  gió  này  “không  lạnh  không  nóng”,  vĩnh  viễn  là  điều  hòa  tương  thích,  mát  mẻ 

chẳng gì bằng. Thực tại mà nói, gió ở thế gian này của chúng ta đại đa số đều là đối 

với sức khỏe chúng ta không có lợi, cho nên chúng tôi thường hay nói bệnh tật là do 

chịu phải phong hàn, như vậy con người sẽ bị bệnh. Gió ở Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  tuyệt  đối  sẽ  không  làm  người  ta  sinh  bệnh,  cho  nên  gió  này  được  gọi  là  đức 

phong. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trích dẫn một đoạn trong “Kinh Lăng Nghiêm”, đoạn trích 

dẫn  này  hay  vô  cùng.  Trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  nói:   “Như  Lai  tạng  trung,  tánh 

 phong chân không, tánh không chân phong, thanh tịnh bổn nhiên, châu biến pháp 

- 405 - 

 giới” . Điều này nói rõ, gió này là đức năng tự tánh, chân phong là tự tánh vốn đã có. 

Gió có nghĩa là gì? Trong Phật pháp có nói, gió có nghĩa là động. Cho nên mọi người 

chúng ta đều biết, ở trên Kinh Phật nói vật chất, nói sắc pháp. Sắc pháp là vật chất, vật 

chất là tứ đại, bản chất của nó là tứ đại. Cái tứ đại này chính là đất, nước, lửa, gió. Đây 

là nói vật chất, vật chất nhất định có đầy đủ bốn đặc tính này. 

Hiện nay khoa học đã chứng minh cho chúng ta, thế giới vô lượng vô biên, vạn vật thì 

không  có  cách  nào  nói  cho  hết  được.  Phật  đối  với  những  hiện  tượng  này  biết  rõ  vô 

cùng thấu triệt. Nói đến đại chính là nói đến thế giới. Thế giới này ngày nay chúng ta 

gọi là tinh hệ, ở trong thiên văn gọi là tinh hệ, trong nhà Phật gọi là thế giới, nhỏ gọi là 

vi trần. Thế giới lớn cùng với tất cả vạn vật, cái vốn có ở bên trong thế giới là từ nơi 

nào sinh ra? Đều là từ vi trần tổ hợp lại mà có. Vi trần là nền tảng của vật chất. Trong 

“Kinh Kim Cang” nói:  “Nhất hợp tướng” . Từ “nhất” này chính là nói đến vi trần, đây 

là nền tảng của vật chất. Hết thảy tất cả hiện tượng đều là do tổ hợp mà thành, cho nên 

mới  gọi  là   “nhất  hợp  tướng” .  Từ  nhất  này  chính  là  cái  gốc  của  vật  chất,  là  khởi 

nguyên của vật chất. Vật chất rất nhỏ rất nhỏ này mắt thường của chúng ta không có 

cách nào nhìn thấy được. Bạn xem ở trong Kinh Phật đã nói, thiên nhãn của A La Hán 

có thể nhìn thấy vi trần, nhưng mà vẫn còn có vật thể nhỏ hơn vi trần, thiên nhãn của 

A La Hán cũng nhìn không thấy loại tiểu vi trần này. Điều này chúng ta thấy ở trong 

Kinh, A La Hán có thể nhìn thấy vi trần. Vật thể nhỏ hơn vi trần thì gọi là “Sắc Tụ Chi 

Vi”, cái này thì A La Hán nhìn không thấy. Vẫn còn cái nhỏ hơn là “Cực Vi Chi Vi”, 

cái này đương nhiên A La Hán, thậm chí Quyền Giáo Bồ Tát cũng nhìn không thấy. 

Thật sự có thể nhìn thấy triệt để, trong Phật giáo Đại Thừa, Phật nói Bát Địa Bồ Tát 

mới có thể nhìn thấy được chân tướng sự thật. Vật chất nhỏ như vậy nhưng nó có đủ 

bốn loại tính chất thì nó mới là vật chất. 

Vật chất từ đâu mà có? Vật chất là từ năng lượng biến hiện thành. Có thể năng lượng 

chính là tâm, cho nên sắc và tâm không phải là hai. Trong “Tâm Kinh” chúng ta mỗi 

ngày đọc:  “Sắc bất dị không, không bất dị sắc” , cái không đó chính là tâm, chính là 

năng  lượng,  cho  nên  sắc  pháp  là  do  năng  lượng  tập  hợp  lại.  Hiện  tượng  này  là  như 

vậy.  Vật  chất  này  cũng  có  thể  trở  lại  thành  năng  lượng.  Ngày  nay  khoa  học  đã  biết 

được đạo lý này. Bom nguyên tử chính là bằng chứng, nó được phát minh từ đạo lý 

này, là vật chất chuyển thành năng lượng. Nhưng hiện nay các nhà khoa học chưa hiểu 

được đạo lý, họ không biết được tại sao năng lượng có thể chuyển thành vật chất. Ba 

ngàn năm trước, Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng Kinh thuyết pháp cho chúng ta, đã 

nói đến vật lý học. Cho nên vật lý lượng tử lực học trong vũ trụ ở trong Kinh Phật đều 

có, nói thấu triệt hơn họ, nói cao siêu hơn họ. 

Vi trần nhỏ như vậy nhưng nó có bốn đặc tính thì nó mới thật sự là vật chất. Dùng đất 

để làm đại biểu, đất đại biểu cho vật chất. Đất làm đại biểu cho vật chất, cho nên gọi là 

“địa đại”. Tính chất thứ hai là nó có độ nóng, cho nên gọi là “hỏa đại”. Độ nóng này là 

tánh đức của tự tánh. Ngoài độ nóng này ra nó còn có độ ẩm. Độ ẩm chính là “thủy 

đại”. Đặc tính thứ tư của nó là tính động, nó không phải là yên tĩnh mà nó là động. Nó 

- 406 - 

động nên gọi là “phong đại”. Tôi nói những lời này để cho quý vị thể hiện đức phong 

ở trong tự tánh. Chúng ta có thể từ những đạo lý này ở trên Kinh Đại Thừa mà có thể 

thể hội được một ít. Nó là tự tánh vốn đã có. Điều này xác thực là gió này cùng với 

chúng ta không có liên quan gì với nhau. Cái gió này xác thực là rất ấm áp, rất dễ chịu. 

Dễ chịu thoải mái ở tại chỗ nào? Ở ngay trên thân thể chúng ta. Mỗi một tế bào trên 

thân  thể  chúng  ta,  mỗi  một  nguyên  tử,  điện  tử  đều  như  vậy,  nó  đều  ở  trong  chuyển 

động, nó không phải là đứng yên. Trong vũ trụ không có vật chất bất động, hễ nó là 

vật chất thì chắc chắn nó chuyển động. Sự chuyển động ở đây chính là nói đức phong, 

nó là ở trong tự tánh. Cho nên “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay:  “Như Lai tạng trung, 

 tánh phong chân không, tánh không chân phong, thanh tịnh bổn nhiên, châu biến pháp 

 giới” . Điều này thật sự là chẳng có sai một chút nào. 

Nếu chúng ta từ ở chỗ này mà thể hội, điều này thuộc về cái mà ngày nay người thế 

gian gọi là khoa học,  cho  nên  mới  gọi là  “Phong trung  chi  tinh” . Đây  là  tinh  hoa ở 

trong gió. Tất cả các động thái là từ chỗ này mà biến hiện ra, vô lượng vô biên đủ các 

loại gió cả thảy đều từ ở chỗ này mà biến hiện ra. Đây là nền tảng. Trong “Quán Kinh” 

có nói: “Bát chủng thanh phong, tùng quang minh xuất. Bát phương thanh phong, tùng 

 quang minh xuất” . Quang minh là trí huệ, trí là bất động. Động dựa vào bất động mà 

sanh  ra,  cho  nên  đến  lúc  nào  chúng  ta  có  thể  khế  nhập  động  tĩnh  bất  nhị,  trong  Đại 

Thừa giáo gọi là chi vi kiến đạo, thì bạn thấy đạo rồi. Sau khi thấy đạo mới có thể tu 

đạo, sau khi tu đạo thì mới có thể chứng đạo. Hiện nay đạo của chúng ta đều không có 

kiến đạo. Cách tu như thế nào? Những lời nói này ở trong Đại Thừa đều không phải là 

nói với phàm phu. Không những phàm phu không có năng lực này, mà Nhị Thừa, A 

La Hán, Bích Chi Phật, Quyền Giáo Bồ Tát cũng không có năng lực này. Lời này là 

nói với ai? Là nói với Pháp Thân Bồ Tát, cũng là nói với Viên Giáo Sơ Trụ trở lên. Tại 

sao vậy? Vì họ đã kiến đạo rồi, cho nên họ mới chân thật kiến đạo, tu đạo, chứng đạo, 

mỗi một tầng lớp đều tăng lên cao, từ Sơ Trụ đến Diệu Giác hai mươi bốn cấp bậc. 

Cho nên Thánh nhân nói với chúng ta, đời người ở thế gian này phải hiểu được chân 

tướng sự thật này, đó chính là không ngừng học tập, mỗi ngày đều học tập, hy vọng 

sự   thanh  tịnh  của  chúng  ta.  Thanh  tịnh,  điều  thiện  tăng  trưởng.  Nếu  điều  ác  tăng 

trưởng thì không tốt. Nếu như bị nhiễm ô, điều ác tăng trưởng thì tiền đồ ở tương lai 

chính là tam đồ ác đạo. Nếu như chúng ta thanh tịnh, thiện hạnh tăng trưởng thì tương 

lai con đường này càng đi càng thù thắng, càng được nâng cao lên trên. Hay nói cách 

khác, thông thường cõi người được nâng cao lên cõi trời. Trời có hai mươi tám tầng, 

tầng này cao hơn tầng kia. Cấp bậc của Bồ Tát có năm mươi mốt ngôi thứ, cũng phải 

từng cấp bậc mà tu. Do vậy mới biết, học tập mãi mãi không ngừng lại, học tập vĩnh 

viễn  không  thể  ngừng  lại.  Lời  của  cổ  nhân  nói  có  lý  vô  cùng:   “Học  như  thuyền  đi 

 ngược nước, không tiến ắt sẽ lùi” , cho nên nhất định phải nỗ lực tinh tấn. Bạn xem, 

trong Lục Ba La Mật có nói tinh tấn, Nho gia cũng có nói: “Cẩu Nhật Tân, Hựu Nhật 

 Tân, Nhật Nhật Tân”  (Đã mới rồi, ngày ngày càng đổi mới, tiếp tục đổi mới), đó chính 

là tinh tấn thì học nghiệp, đạo nghiệp mới có thể thành tựu. Con người có thể sống như 

- 407 - 

vậy mới là chân thật hạnh phúc mỹ mãn, cuộc sống mỗi ngày trôi qua vui vẻ, tâm khai 

ý giải, mỗi ngày nâng cao cảnh giới. Bạn nói xem, sung sướng biết bao. 

Dừng lại trong chốc lát, không thể nâng cao lên trên thì nhất định đọa lạc xuống dưới. 

Đây  là  điều  tất  nhiên.  Bạn  muốn  hỏi  tại  sao  như  vậy?  Có  đạo  lý,  nó  không  phải  là 

không có đạo lý. Đó chính là chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay, kiếp trước, kiếp này, 

chúng ta đã tạo tác ác nghiệp quá nhiều. Chủng tử, tập khí ác vô lượng vô biên, cộng 

thêm hoàn cảnh bất thiện ở bên ngoài, bị hoàn cảnh mê hoặc, bên trong thì có chủng tử 

bất  thiện,  hoàn  cảnh  bất  thiện  ở  bên  ngoài  mê  hoặc,  phiền  não,  tập  khí  của  bạn  liền 

hiện hành. Cái này vừa hiện hành thì đọa lạc. Đây chính là lý do tại sao không tiến ắt 

sẽ lùi, tại sao không thể dừng lại ở một chỗ, đạo lý là chỗ này. Điều này quý vị hãy 

bình  lặng  tỉ  mỉ  mà  tư duy  quan  sát  thì bạn  sẽ hiểu được.  Cho  nên  nếu như chúng  ta 

không muốn bị đọa lạc thì chẳng có cách nào khác, chỉ có nỗ lực ngày ngày cầu tiến 

bộ thì bạn sẽ không bị đọa lạc. 

Nói tóm lại, đức phong ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc xác thực là  “phong trung chi 

 tinh hoa”,  từ quang minh  mà sanh ra, cho nên điều này trên Kinh gọi là đức phong. 

Đức phong tự nhiên “từ khởi”. Từ là không nhanh không chậm, người thông thường 

chúng ta nói là hoàn toàn thích hợp, ý nghĩa là như vậy. Thực tại mà nói, phía trước 

chúng  ta  cũng  đã  nhắc  đến,  đây  là  bổn  nguyện  oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì, 

không thuộc về tạo tác, cho nên mới gọi là “tự nhiên”. Trong chú giải của cổ nhân có 

nói: “Nguyện lực linh lại”. “Lại” là chỉ cái ống sáo. Giống như chúng ta thổi sáo, khi 

thổi sáo có thể phát ra những âm thanh rất hay, nhờ vào cái gì vậy? Nhờ vào mấy cái 

lỗ, đục mấy cái lỗ trên cây trúc, nên được gọi là ống sáo. Đây là ống sáo do con người 

làm ra. 

Còn địa, đại địa cũng có lỗ hổng. Điều này hiện nay chúng ta thấy rất nhiều. Khe núi, 

hang động đều có gió. Ngoài điều này ra, cổ nhân vẫn nói có sáo trời. Ở trên bầu trời, 

chúng ta không phát hiện ra có lỗ hổng. Những vị này xác thực là Thánh Hiền, thông 

minh trí huệ cao hơn chúng ta một bậc. Họ nói cái gì được gọi là sáo trời? Sáo trời là 

tâm con người chúng ta lơ lửng, cảm ứng đạo giao với thiên nhiên. “Phong hòa nhật 

 lệ,  kỳ  lai  hữu  tự”  không  phải  là  không  có  nguyên  nhân.  Tâm  người  thanh  tịnh,  tâm 

người thiện thì có thể chiêu cảm được mưa hòa gió thuận. Nếu như tâm địa của chúng 

ta không thanh tịnh, không thiện lương thì bạn sẽ chiêu cảm thiên tai nhân họa. Chúng 

ta nói là tai họa thiên nhiên, thật ra tai họa thiên nhiên là do tâm con người chiêu cảm 

ra, thiên nhiên làm gì biết gây ra tai họa. Nhưng ngày nay người ta không thừa nhận, 

họ cho rằng tai họa của thiên nhiên này cùng với tư tưởng hành vi của chúng ta không 

liên  quan.  Đây  là  điều  sai  lầm  lớn.  Tuy  cổ  nhân  nói  như  vậy  nhưng  họ  không  thừa 

nhận. Ngày nay người ta tin vào khoa học, điều đầu tiên của khoa học là “lấy chứng cứ 

ra”. Cổ nhân thì không như vậy. Nếu như cổ nhân ở ngay trước mặt chúng ta, chúng ta 

có  thể  yêu  cầu đem  chứng  cứ ra, họ thật sự  đem  chứng cứ ra được.  Điều này  chẳng 

phải là giả. 

- 408 - 

Hiện nay có một số nhà khoa học hàng ngày đang làm thí nghiệm khoa học, xác thực 

là đã có chứng minh. Tất cả vạn vật trong thiên nhiên này, thực vật, khoáng vật đều 

hiểu được ý nghĩ của con người, tùy theo tâm con người mà sinh ra sự biến hóa rõ rệt. 

Không  chỉ  là  nhà  khoa  học  của  Nhật  Bản  dùng  nước  để  thí  nghiệm,  mà  ở  châu  Âu, 

châu Mỹ, Ấn Độ đều có những nhà khoa học làm thí nghiệm này rất nhiều năm, phát 

hiện ra động vật cũng hiểu được ý nghĩ con người. Cây cối, hoa cỏ, nếu như bạn ngắt 

một cây hoa, chặt  một cành cây, những cái cây ở xung quanh chúng cảm thấy rất  là 

đau  buồn,  chúng  rất  đau  lòng.  Những  cây  xung  quanh  đó  nhìn  thấy  các  cây  khác  bị 

con người chà đạp. Bạn hiểu được ý nghĩa này, hoa nở ở trên cây rất đẹp, bạn đến ngắt 

đi một nhánh, những hoa khác ở xung quanh đều cảm thấy rất buồn, đều cảm thấy đau 

xót. Tôi đã đọc qua một số báo cáo, đây là kết luận đạt được từ những thí nghiệm của 

khoa học. Thực vật cũng như vậy, khoáng vật cũng là như vậy, nhưng khoáng vật thì 

rất khó phát hiện. Tiến sĩ Giang Bổn Thắng rất cần cù, ông đem nước cho kết thành 

băng ở nhiệt độ âm năm độ, băng liền có hoa tuyết, liền có kết tinh. Họ đến quan sát 

sự kết tinh này, xem sự thay đổi của nước. Phải trải qua cách làm như vậy mới phát 

hiện ra. Nhưng chúng ta biết rằng không trải qua cách làm này, không cần thí nghiệm 

điều  này  ở  nhiệt  độ  âm  năm  độ  C  nó  cũng  có  tác  dụng  như vậy.  Điều  này  chúng  ta 

không thể phát hiện ra. Hiểu rõ đạo lý này, chúng ta mới chân thật thể hội được lời của 

Phật  đã  nói:  “Nhất  thiết  chúng  sanh  nhân  tâm  thành  thể”.  Chúng  sanh  đây  chính  là 

chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi  nên  các  hiện  tượng  này,  bao  gồm  cả  động  vật, 

thực  vật,  khoáng  vật  mà  hôm  nay  chúng  ta  nói,  cùng  với  các  hiện  tượng  của  thiên 

nhiên đều là nhân tâm thành thể. Tâm thì có thấy nghe hay biết, tâm thì có đức. Cho 

nên vi trần càng nhỏ, nó có sự sống, nó sống động. Chúng ta không thể nói là có sự 

sống thì đều có  mạng sống. Chúng ta đối với  mạng sống mà  giải thích, đối với khái 

niệm  sống  chết  đều  không  chính  xác.  Ở  trong  pháp  giới  chân  thật,  trong  Nhất  Chân 

Pháp Giới không có ý niệm sống chết này, cũng không có sanh diệt. Trong hiện tượng 

này  chúng  ta  sẽ  thấy  được  sanh  diệt,  sẽ  thấy  được  sống  chết.  Đó  chính  là  gì?  Đó  là 

cảm  giác  sai  lầm.  Bạn  thật  sự  hiểu  được  “tất  cả  pháp  không  sanh”,  tất  cả  pháp  đã 

không sanh thì làm gì có diệt? Cho nên ở trong Kinh Phật thường nói bất sanh bất diệt, 

không đến không đi, không thường không đoạn, không cấu không tịnh, trong Kinh Đại 

Thừa  của  chúng  ta  thường  thường  thấy  những  câu  từ  này.  Hầu  như  trong  khái  niệm 

ngày nay của chúng ta, hết thảy tất cả những thứ tương đối đều mất hết. Cho nên sự 

tương đối không phải là chân thật. Từ sự tương đối này nói ngược lại là sự tuyệt đối. 

Sự tuyệt đối này có phải là thật không? Sự tuyệt đối này cũng không phải là thật, tại 

sao vậy? Tuyệt đối cùng với tương đối vẫn còn là đối lập. Đến lúc nào bạn không còn 

đối lập nữa thì thật sự bạn sẽ nhìn thấy được. Cho nên ở trong Kinh Phật thường hay 

nói, nếu bạn thấy được sự thật, pháp chân thật là “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ 

 diệt”. Đó là chân thật. Chỉ có thể dùng tâm để thể hội chứ không thể chuyển đạt bằng 

lời. Thế Tôn thật sự là dùng phương tiện thiện xảo, dùng lời nói để dạy cho chúng ta. 

Lời nói cũng là phương tiện, phương pháp. Dùng loại phương pháp, phương tiện này 

để  dẫn  chúng  ta  khế  nhập  vào  sự  chân  thật.  Điều  này  thì  đúng.  Nếu  như  bạn  muốn 

- 409 - 

những phương pháp này đều là thật, tâm của bạn chú trọng vào phương pháp này thì 

bạn sai rồi. 

Cổ đức nói thí dụ  chỉ  mặt  trăng. Mặt  trăng  ở chỗ nào thì ngón tay  chỉ  về hướng đó. 

Người đần độn không biết, chỉ nhìn vào đầu ngón tay thì vĩnh viễn họ không nhìn thấy 

được mặt trăng. Bạn hiểu được ý nghĩa này, bạn mới hiểu được những lời trong “Kinh 

Kim Cang”:  “Pháp còn phải xả, huống gì phi pháp” . Phật pháp đến một ngày nào đó 

phải  xả  chẳng  còn  chút  nào,  bạn  mới  gặp  được  những  điều  chân  thật,  bạn  mới  hiểu 

được hết Phật pháp. Bộ “Đại Tạng Kinh” này chính là đầu ngón tay, Thích Ca Mâu Ni 

Phật bốn mươi chín năm giảng Kinh thuyết pháp, biểu diễn đủ loại đủ kiểu chính là cái 

đầu ngón tay. Bạn hiểu được cái đạo lý này, bạn cho rằng nó là thật, vậy thì hỏng rồi, 

Phật  sẽ  chảy  nước  mắt,  bạn  đã  giải  sai  ý  nghĩa  của  Ngài  rồi.  Cho  nên  nguyện  giải 

nghĩa chân thật của Như Lai, điều này nói dễ dàng làm sao! Đến khi nào chúng ta có 

thể thoát khỏi, thật sự khế nhập được sự chân thật (sự chân thật đó là cảnh giới thân 

chứng  của  Như  Lai),  cảnh  giới  bạn  chứng  đắc  cùng  với  Phật  Như  Lai  chứng  đắc  là 

hoàn toàn giống nhau. Cho nên Phật pháp từ đầu đến cuối đều là buông xả. 

Chương Gia Đại Sư năm xưa dạy cho tôi, tôi cũng rất khó mà làm được. Bài học đầu 

tiên Chương Gia Đại Sư đã dạy cho tôi là  “nhìn thấu buông xuống, buông xuống nhìn 

 thấu” . Phật pháp từ lúc sơ phát tâm đến quả địa Như Lai chính là cái pháp môn này, 

hỗ  trợ  cho  nhau.  Nhìn  thấu  hỗ  trợ  cho  buông  xuống,  buông  xuống  hỗ  trợ  cho  nhìn 

thấu. Phương pháp này sẽ thành công. Nhìn thấu là trí huệ, buông xuống là công phu. 

Đến cuối cùng Phật pháp cũng phải buông xuống. Đến lúc nào bạn có thể chứng được 

đạo vô thượng, A Di Đà Phật cũng buông xuống, thì bạn có thể thật sự thành Phật. A 

Di Đà Phật vẫn chưa buông xuống được, cùng lắm bạn chỉ là Bồ Tát, chưa thành Phật 

được. Tại sao vậy? A Di Đà Phật đã chướng ngại bạn rồi. Thế nhưng hiện nay chúng 

ta  vẫn  là  phàm  phu,  không  dựa  vào  A  Di  Đà  Phật  thì  không  được.  Chúng  ta  phải 

nương tựa vào Ngài để được nâng cao. Đến một mức độ nhất định thì phải buông xả, 

bạn mới có thể viên mãn Bồ Đề. 

Đây là nói đến sáo trời và nhân tâm. Nhân tâm và cả vũ trụ này quan hệ mật thiết với 

nhau, niệm niệm đều tương thông. Cái niệm này chính là một sát na có chín trăm lần 

sanh diệt. Cái niệm này cùng với cả vũ trụ tương thông nhau. Vốn dĩ đã tương thông 

nhau, hiện tại vẫn là tương thông nhau, vậy vì sao bản thân bạn cho là không thông với 

nhau?  Cho  nên  thật  sự  không  thông  với  nhau.  Không  thông  nhau  nên  bạn  mới  sanh 

bệnh, không thông nên bạn mới chịu khổ. Nếu như quả nhiên thông rồi thì bệnh của 

bạn  không  còn,  khổ  cũng  không  còn.  Do  đó  mới  biết,  “chân”  là  không  sanh  không 

diệt, “vọng” là có sanh có diệt. Cái chân này là đức tánh mà chúng ta vừa mới nói, nó 

là thông nhau, nó là không sanh không diệt. Vọng là gì? Là bản thân chúng ta mê rồi, 

cho là không thông, điều này cho là không thông thì có sanh có diệt. Có sanh có diệt 

thì chúng ta phải biết tránh xa nó. Không sanh không diệt thì chúng ta phải biết tương 

ưng với nó, phải biết khế nhập. 

- 410 - 

Cổ đức nói đến đoạn này, các vị nói đây là nguyện lực của tiếng sáo trời, nói là đức 

phong  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  là  nguyện  lực  của  bốn  mươi  tám  nguyện 

của A Di Đà Phật thành tựu. Điều này nói rõ tác dụng tự nhiên của tự tánh bổn nguyện 

Phật Đà. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Kinh  văn  trước  tiên  nói  rõ:  Phong  xuy  chư  la  võng,  cập  chúng  bảo  thọ,  xuất  vi 

diệu âm. Gió này là gió mát, gió êm dịu, không phải là gió bão mãnh liệt. Cho nên “la 

võng” là sự thành tựu quý báu. Chúng thọ cũng là sự thành tựu quý báu. Ở những chỗ 

này,  nếu  chúng  ta  nghĩ  đến  chuông  gió.  Người  Hoa  rất  thích  chuông  gió,  hiện  nay 

người ngoại quốc cũng rất thích. Chuông gió thông thường được làm bằng đồng, hiện 

nay cũng có làm bằng đá quý, hoàn toàn không phải là loại đá rất quý, mà là đá quý 

thông  thường.  Đá được  làm  thành  những  cái  ống, bên  trong  của  cái  ống  được  khoét 

thành lỗ, âm thanh nghe rất hay. Chúng tôi thấy những vật này liền nghĩ đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, làn gió mát này thổi động cây báu và lưới trời, gió thổi lá cây và 

lá cây va chạm với nhau liền phát ra âm thanh. Ở trong Kinh Phật nói với chúng ta, 

Thế  giới  Tây  Phương  tất  cả  vạn  vật  đều  do  vật  báu  hợp  thành.  Thất  bảo,  “thất”  đại 

biểu cho sự viên mãn, nó không phải là con số. Nếu như bạn cho rằng bảy báu là có 

bảy loại thì sai rồi, như vậy thì Thế giới Cực Lạc kém thế giới của chúng ta rất nhiều, 

vật báu ở nơi này của chúng ta không chỉ có bảy loại. Bảy chỉ là đại biểu cho sự viên 

mãn, con số bảy này chính là bốn phương, trên, dưới và chính giữa. Con số này đã bao 

gồm toàn bộ sự viên mãn, nó đại biểu cho ý nghĩa này, là vô số vật báu thành tựu. Vô 

số vật báu chúng ta có thể tin. Tại sao vậy? Là nó hiển lộ tánh đức, lưu lộ tánh đức cứu 

cánh viên mãn. Cho nên nó là tự nhiên, nó không phải được chế tạo. 

Đây là “xuất vi diệu âm”, chú trọng vào cái chữ “vi” này. Thế gian này của chúng ta, 

giống như lời cổ đức đã nói, không những nhân gian mà ngay cả trên trời, người trời 

cũng  đều  chưa từng  nghe  qua  loại  âm  thanh  này.  Thế  nhưng  những  người  học  Phật, 

những người có duyên học Phật, vô tình sẽ nghe được. Nhưng điều này rất là hy hữu. 

Người có duyên ngửi được mùi thơm lạ tương đối nhiều. Bản thân chúng tôi cũng đã 

có kinh nghiệm này. Cũng có một số đồng tu nói với tôi, họ ngửi được mùi hương rất 

đặc biệt, mùi hương rất kỳ diệu, không phải là những loại trầm hương mà nhân gian 

chúng ta đốt. Bản thân mình khi đang tụng Kinh, hoặc khi đang niệm Phật, hoặc là khi 

đang kinh hành ngẫu nhiên ngửi được. Đây là đại đa số. Mùi thơm này không phải là ở 

nhân gian mà ở trên trời. Khi tôi mới bắt đầu học Phật, rất nhiều lần ngửi được mùi 

này. Sau này tôi đi thỉnh giáo các vị lão Hòa thượng, lão Hòa thượng nói với tôi, đây 

là người thông thường khi đang công phu, chư thiên từ trên không trung đi ngang qua 

nhìn  thấy  bạn, chấp  tay  tán  thán, trên  thân  của họ  có  mùi  thơm. Chúng  ta  có thể  tin 

được  điều  này.  Đương  nhiên  cũng  không  hiếm  là  mùi  hương  quý  của  Thế  giới  Tây 

Phương, điều này thì càng thù thắng hơn, mùi thơm này thì thù thắng hơn mùi thơm 

của  chư  thiên.  Đã  ngửi  được  mùi  hương  còn  có  thể  nghe  được  nhạc  trời  tràn  ngập 

không  trung, đương  nhiên  đa  số  là  âm  nhạc  của  chư thiên.  Trong  lúc  chúng  ta  đang 

công  phu  đắc  lực,  chư  thiên  tán  thán,  cho  nên  rải  hoa  cùng  nhạc  trời  cúng  dường. 

- 411 - 

Chúng  ta  nghe  được  nhạc  trời,  đa  số  là  ở  trên  trời  không  phải  là  ở  nhân  gian.  Mùi 

hương quý cùng với âm nhạc của Thế giới Tây Phương vượt qua nhạc trời, mùi hương 

trên  trời  rất  nhiều,  không  thể  nào  so  sánh.  Từ  ở  chỗ  này  mà  nói,  người  thật  sự  có 

duyên sẽ gặp được. 

Bản  thân  chúng  ta  có  duyên  hay  không?  Duyên  chắc  chắn  là  có,  nhưng  đến  lúc  nào 

hiện tiền thì không biết. Tại sao nói duyên chắc chắn là có? Vì Thế giới Tây Phương là 

duy tâm tịnh độ, tự tánh Di Đà thì làm sao bạn có thể nói là không có duyên. Niềm tin 

của chúng ta đối với Tây Phương Tịnh Độ được sinh ra từ ở chỗ này. Duy tâm tịnh độ 

tự tánh Di Đà, Thế giới Tây Phương Cực Lạc cùng với ta quan hệ vô cùng mật thiết, 

tín tâm sinh ra từ ở chỗ này. Đến lúc nào tương ưng thì cảnh giới này sẽ hiện tiền. Tâm 

của  chúng  ta,  nguyện  của  chúng  ta,  hạnh  của  chúng  ta,  ba  phương  diện  này  cả  thảy 

tương ưng rồi, chúng ta tin tưởng âm nhạc của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, quang 

minh của Thế Giới Cực Lạc, mùi hương quý của Thế giới Cực Lạc, sự cảm ứng như 

vậy giống như Tổ sư Đại đức của chúng ta thời xưa, sẽ có. Như vậy sẽ tăng trưởng tín 

nguyện tu hành của bản thân chúng ta, tăng trưởng đạo tâm của chúng ta. Đây là điều 

bình thường. Cho nên cảm ứng đạo giao, chúng sanh mười phương thế giới có cảm, 

tánh đức này tự nhiên sẽ có ứng. Cảm ứng đạo giao, hãy xem công phu của bản thân 

chúng ta. 

Điều tối vi diệu ở chỗ này chẳng qua là nó có thể diễn nói khổ, không, vô thường, vô 

ngã, các Ba La Mật. Đây thật sự là vi diệu, nó có thể nói pháp. Cách thức nói pháp của 

nó  là  không  thể  nghĩ  bàn,  có  phải  là  giống  như  chúng  ta  hiện  giờ  dùng  lời  nói  để 

thuyết pháp không? Không chắc. Nói tóm lại, bạn thấy được rồi, bạn nghe được rồi, 

bạn  tiếp  xúc  được  rồi  thì  sẽ  bỗng  nhiên  đại  ngộ.  Đây  chính  là  “diễn  thuyết”.  Giống 

như người xưa tu hành, trong cuộc đời vô số lần tiểu ngộ, vô số lần đại ngộ, triệt ngộ 

cũng là vô số lần. Tiêu chuẩn ở thế gian của chúng ta, triệt ngộ là nói minh tâm kiến 

tánh.  Phá  một  phẩm  vô  minh  thì  minh  tâm  kiến  tánh, triệt  ngộ.  Sau  khi  triệt  ngộ  lại 

triệt ngộ thêm một lần nữa, đó chính là phá hai phẩm vô minh, địa vị Bồ Tát lại tăng 

thêm  một  bậc.  Lần  thứ  ba  đại  triệt  đại  ngộ  thì  họ  tăng  lên  cấp  bậc  thứ  ba.  Từ  Viên 

Giáo mà nói, sơ trụ, nhị trụ, tam trụ đến quả địa Như Lai phải bốn mươi hai lần đại 

triệt đại ngộ. 

Trên Kinh luận, Tổ sư Đại đức thường xuyên dạy bảo chúng ta, tiểu ngộ mới có đại 

ngộ, tích đại ngộ mới có triệt ngộ. Đạo lý này nói rất hay, chúng ta cần phải ghi nhớ. 

Ghi nhớ là bạn phải tự cầu bản thân mỗi ngày đều phải có chỗ ngộ, tiểu ngộ. Mỗi ngày 

phải có chỗ ngộ. Không ngộ thì mê, ngộ thì tiến bộ, cho nên không ngộ thì thoái lui. 

Đây gọi là không tiến ắt sẽ lùi, đạo lý là ở chỗ này. Làm sao mới có thể duy trì được 

sự giác ngộ? Đại khái là người mới học Phật, mỗi ngày có tiểu ngộ thì không phải dễ, 

mỗi ngày có tiểu ngộ thì công phu đắc lực rồi. Khoảng một tuần hoặc là hai tuần có 

tiểu ngộ thì cũng không tệ. Thế nhưng nhất định phải dũng mãnh tinh tấn. Nói tóm lại, 

cũng  không  ngoài  việc  trong  tâm  luôn  có  đạo  thì  bạn  mới  có  giác  ngộ.  Giống  như 

người tu Tịnh Độ chúng ta, trong tâm thật sự có A Di Đà Phật, ở trong tâm thật sự có 

- 412 - 

Thế giới Cực Lạc, giống như Bồ Tát Đại Thế Chí dạy cho chúng ta:  “Nhớ Phật niệm 

 Phật,  hiện  tiền,  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật” ,  đó  là  chỗ  ngộ.  Nhớ  Phật,  nhớ  là  tư 

duy, tưởng tượng. Thế giới Tây Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm. Cho nên Kinh 

không thể không thuộc. Nếu như không thuộc Kinh thì bạn sẽ không có chỗ nhớ, thì 

bạn sẽ suy nghĩ lung tung. Thường xuyên nhớ đến những cảnh giới ở trong Kinh thì 

bạn mới có chỗ ngộ, trong tâm thường xuyên thật có A Di Đà Phật. Tại sao biết được 

không có chỗ ngộ? Không có chỗ ngộ là do trong tâm bạn có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước.  Vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  này  chính  là  tập  khí  phiền  não  từ  vô 

lượng kiếp đến nay, những thứ này đã đóng chặt cánh cửa ngộ của bạn. 

Chúng ta làm sao để đoạn phiền não, đoạn tập khí? Không nên học Tiểu Thừa. Tiểu 

thừa rất là vất vả, cách thức không linh hoạt, nhất định phải chấm dứt nó, học không 

phải dễ. Pháp  Đại  Thừa thì  uyên bác hơn Pháp  Tiểu  Thừa nhiều. Pháp  Đại  Thừa thì 

đem ý niệm chuyển trở lại, tôi không muốn tham sân si mạn, tôi không muốn tự tư tự 

lợi,  tôi  chỉ  chuyên  nhớ  đến  Kinh  Phật,  cảnh  giới  y  chánh  trang  nghiêm  này  vi  diệu 

không thể nghĩ bàn. Chỉ nghĩ đến cảnh giới này, không nên nghĩ đến thế gian này. 

Ở thế giới này tin tức báo đài tạp chí mỗi ngày đều là tin tức hỗn độn, không nên để ý 

đến nó, căn bản là không nên xem nó và cũng không nên nghe nó, mà bạn nên xem 

Kinh. Mỗi ngày đều nghĩ đến Thế giới Cực Lạc, nghĩ đến Tịnh Độ của chư Phật Bồ 

Tát. Cứ như vậy, bạn dụng công phu dài lâu, thực tại mà nói có thể công phu trên nửa 

năm hoặc một năm, thì nhất định bạn thường xuyên có chỗ ngộ. Sự thường xuyên này 

ít ra mỗi tuần lễ đều có chỗ ngộ, hay nói cách khác, cảnh giới của mỗi tuần đều không 

giống nhau. Đến khi công phu đắc lực rồi, đây là điều tôi đã nói với bạn là mỗi ngày 

đều có chỗ ngộ, cuộc sống rất hạnh phúc, sống rất an vui. 

Chỗ ngộ này là gì? Chính là được tiếp cận với Phật Bồ Tát, mỗi ngày  một gần hơn. 

Đây  là  pháp  lạc,  là  pháp  hỷ,  người  thông  thường  không  có  cách  nào  thể  hội  được. 

Hàng ngày đọc Kinh, sự thể hội được mỗi ngày đều khác nhau. Cho nên Kinh là sống 

chứ không phải chết, nó có vô lượng nghĩa, mỗi ngày đều phát hiện ra một chút nghĩa 

mới, ngày mai xem lại phát hiện ra một ý nghĩa mới, ý nghĩa thật sâu sắc hơn. Kinh 

không phải là một ý nghĩa. Có một ý nghĩa thì đọc xong chẳng có hứng thú gì. Thật sự 

là có vô lượng nghĩa, vĩnh viễn thể hội không hết được. Như vậy  mới hiểu được lời 

của cổ nhân nói là có đạo lý, không phải là không có đạo lý. Mỗi chữ mỗi câu trong 

Kinh sách này là từ trong tự tánh của Như Lai mà lưu xuất ra. Tự tánh thì không có 

sanh diệt, tự tánh không có lớn nhỏ, tự tánh vô lượng vô biên. 

A Di Đà Phật! 



Tập 304 

Đạt được sự cứu cánh viên mãn, đó là cảnh giới của quả địa Như Lai. Đến lúc đó mới 

nói Phật Phật đạo đồng. Tại sao vậy? Vì các Ngài đạt được viên mãn rồi. Bồ Tát Đẳng 

Giác  vẫn  chưa  được  viên  mãn.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  so  với  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  vẫn  có 

- 413 - 

những chỗ không như nhau, bởi vì các Ngài ngộ nhập vô lượng vô biên nghĩa lý, các 

Ngài ngộ nhập hoàn toàn không như nhau. Có vị ngộ ở chỗ này, có vị ngộ ở chỗ kia, 

tuy đều đạt đến Đẳng Giác rồi mà vẫn không như nhau. Đến quả địa Như Lai thì mới 

hoàn toàn như nhau. Cho nên đạo lý này, người thật sự có dụng công thì không có gì 

khác hơn phải học được thật sự buông bỏ. Buông bỏ, chúng tôi cũng đã nói với chư 

vị đồng tu rất nhiều lần, phải buông xuống sự việc đối lập ở trong tâm. Từ ở chỗ 

này mà bắt đầu. Không đối lập với mọi người, không đối lập với tất cả mọi vật. 

Sau khi bạn buông bỏ được sự đối lập rồi, thì sự mâu thuẫn ở trong tâm bạn tự nhiên 

sẽ mất đi, như vậy mới có thể đạt được sự nhất tâm. Nhất tâm chính là chân tâm. Nhị 

tâm là ý niệm, bạn vẫn còn khởi ý niệm. Nhị tâm là vọng tâm, không phải là chân tâm. 

Điều này nói thì dễ, làm thì không dễ. Hiện nay đối với người thông thường mà nói, ít 

ra phải công phu ba mươi năm, các bạn công phu ba mươi năm có thể đạt đến cảnh 

giới ưu việt hơn tôi, tôi không bằng bạn. Tôi học Phật đến năm nay là năm mươi hai 

năm. Cho nên không phải là một chuyện dễ. Nếu kiên nhẫn miệt mài, nếu chăm chỉ nỗ 

lực, nếu chịu đựng được khảo nghiệm, vậy là ở thế gian này, sự giày vò của nhân sự, 

tai họa của thiên nhiên, sự học tập vất vả đều là khảo nghiệm. Nếu bạn đi qua hết các 

cửa thì mới có được niềm vui, mới có thể thể hội được pháp hỷ sung mãn. Bạn không 

đi qua được thì lập tức sẽ bị thoái chuyển, thậm chí còn bị đọa lạc. Người bị đọa lạc 

thì  nhiều,  người  thật  sự  vượt  qua  cửa  ải  không  nhiều.  Điều  này  giống  như  sự  thông 

thường của thế gian, cũng giống như cuộc thi đấu trong thể thao vậy, cuối cùng có thể 

vượt qua tất cả chướng ngại, bạn mới có thể đạt được quán quân. 

Thuyết pháp, hôm qua đã nói với quý vị khổ, không, vô thường, vô ngã, đây là Pháp 

Tiểu Thừa; sáu Ba La Mật là pháp Đại Thừa. Từ Tiểu Thừa đến Đại Thừa thì hết thảy 

tất cả Phật pháp bao gồm ở trong đó, cho nên đi đến Thế giới Cực Lạc tốt. Trong Tứ 

Hoằng Thệ Nguyện đã nói:  “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , đến được Cực Lạc 

Thế giới mới thật sự có đủ. Thứ nhất là bạn có đủ thời gian. Sanh đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc mọi người đều là vô lượng thọ, có đủ thời gian. Không giống như ở 

nơi đây thời gian có giới hạn, có được mấy người có thể sống đến một trăm tuổi? Rất 

là  ít.  Cổ  nhân  có  nói:   “Người  sống  đến  bảy  mươi  tuổi  xưa  nay  hiếm” , người  có  thể 

sống đến bảy mươi tuổi không nhiều. Nếu như chúng ta tỉ mỉ quán sát chung quanh, 

người thân, bạn bè, bạn học, đồng nghiệp của chúng ta, những người rất quen thuộc, 

khi còn trẻ sống với nhau, khi đến bảy mươi tuổi, hãy xem còn được mấy người? Hai 

phần ba là không còn nữa rồi. Tự bản thân tôi nghĩ, những người bạn của tôi khi tôi 

còn  nhỏ,  còn  thanh  niên,  hiện  nay  khoảng  sáu,  bảy  phần  mười  đều  không  còn  nữa. 

Nghĩ  đến  những  chuyện  này  thì  cảm  thấy  xót  thương  vô  cùng.  Đời  người  khổ  đau, 

ngắn ngủi, cho nên thời gian là quý báu hơn tất cả. Cổ nhân thường xuyên động viên 

chúng ta, một chút thời gian cũng đáng quý, một chút thời gian đều phải biết trân quý. 

Đạo lý là ở chỗ này. Cho nên bất luận là pháp thế gian hay Phật pháp, có thể làm cho 

con  người  trở  nên  thành  tựu xuất  sắc,  không  có  thứ gì  khác  là  họ  luôn sử  dụng  thời 

- 414 - 

gian có ý nghĩa, họ không lãng phí thời gian, họ không để thời gian trôi qua vô ích, 

cuộc sống của họ rất là phong phú. 

“Khổ, không, vô thường, vô ngã”, ở trong chú giải của Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có 

giải thích tóm  lược.  Ông nói đó  là bốn  loại  tướng  của khổ đế ở  trong pháp Tứ  Diệu 

Đế. Ở trong “Câu Xá Luận” có nói: “Đãi duyên cố phi thường”, đây là vô thường. Tại 

sao là vô thường? Đây là nói tất cả vạn pháp. Bốn câu này xác thực là chúng tôi cũng 

thấy khó hiểu, người thật sự hiểu được không có mấy người. Đó chính là tất cả pháp 

đều là duyên sanh, duyên không có đủ thì nó không thể hiện tiền. Khi duyên tựu thì 

hiện hành, khi duyên tán thì cái tướng này sẽ bị diệt. Duyên tựu, duyên tán cho nên nó 

là vô thường. 

Thế Tôn nói với chúng ta, thế giới này là nhất hợp tướng. Hiện nay những nhà thiên 

văn  học  vào  mỗi  buổi  tối,  nhìn vào  trong kính  viễn vọng  thấy  các  ngôi  sao  trên bầu 

trời, thật sự là thế giới vô thường, hầu như mỗi ngày đều nhìn thấy có ngôi sao mất đi, 

nổ tung ra, tiêu hủy mất; cũng phát hiện ra mỗi ngày đều có ngôi sao mới. Đây là nói 

thế giới, thế giới vô thường. Cho nên chúng ta biết được (điều này là do các nhà khoa 

học khẳng định và nói với chúng ta), một ngày nào đó Thái Dương Hệ sẽ bị hủy diệt. 

Thế nhưng đừng sợ, chắc chắn chúng ta sẽ không gặp được, vì thọ mạng của chúng ta 

không đủ dài, nhất định là không gặp được. Mặt trời là một quả cầu lửa, nó đang cháy 

ở chỗ đó, ánh sáng và sức nóng này chính là nó đang cháy mà sanh ra, những nhiên 

liệu ở trong cái tinh cầu đó sẽ bị đốt cháy hết, không phải là đốt không hết nhiên liệu, 

nhất định là nó sẽ cháy hết. Ở trong bầu trời có rất nhiều hành tinh, nhìn thấy ánh sáng 

màu sắc của ngôi sao này biến thành màu đỏ là nó sắp cháy hết rồi, nó đang cháy rất 

dữ dội, ánh sáng màu xanh, đến khi ánh sáng biến thành màu đỏ thì ngôi sao đó sắp bị 

diệt vong, nó sắp bị vỡ tan. Cho nên thế giới vô thường. 

Mấy năm trước đây, tôi thường xuyên nghe thế gian này sẽ có tai nạn rất lớn, nói rằng 

ở  miền  Đông  và  Tây  nước  Mỹ  bị  nhận  chìm  trong  nước  biển,  Nhật  Bản  cũng  sẽ  bị 

nhấn chìm trong nước biển. Tôi đang ở Mỹ, có mua đất ở vùng đó, họ nghe lời dự báo 

đã vẽ hình khu vực đó. Khu vực đó xem rất là đáng sợ. Âu Châu có khoảng tám phần 

mười diện tích sẽ bị chìm trong nước biển. Ở dưới biển cũng có những lục địa mới nổi 

lên mặt nước, biển xanh thành nương dâu. Đây là tai nạn lớn. Chúng ta có gặp phải tai 

nạn  này  không?  Cũng  rất  khó.  Tại  sao  vậy?  Trong  dự  ngôn  có  nói,  thế  giới  này  bị 

chìm  ngập  trong  nước  đại  khái  là  vào  khoảng  năm  2.100.  Hay  nói  cách  khác,  nếu 

chúng ta sống được một trăm năm nữa thì mới gặp tai nạn này. Nếu bạn sống không 

được một trăm năm nữa thì bạn sẽ không gặp được hiện tượng này. Tai nạn lớn không 

gặp được, tai nạn nhỏ cũng không thể tránh khỏi. 

Hôm nay, có một đồng tu tặng cho tôi một quyển sách “Mật Mã Thánh Kinh”. Quyển 

sách này trước đây tôi đã xem qua rồi. Quyển sách này rất hay, cũng là sách dự ngôn. 

Ở phía sau của mỗi một đoạn đều khuyên mọi người, nếu như tâm con người có thể 

chuyển ác thành thiện thì tai nạn này có thể hóa giải được, có thể giảm nhẹ, có thể kéo 

dài thời gian. Mỗi câu nói đều rất sinh động, đều là linh động, không có nói một cách 

- 415 - 

cứng nhắc. Hay nói cách khác, lời nói đó tương ưng với đạo lý của Phật pháp. Tất cả 

pháp  từ  tâm  tưởng  sanh.  Chúng  ta  tu  học  Phật  pháp  Đại  Thừa,  nếu  bạn  thật  sự  hiểu 

được câu nói này thì bạn sẽ được đại tự tại, tiền đồ của bạn là một màu sáng lạn. Tại 

sao vậy? Là từ tâm tưởng sanh. Ý nghĩ tốt nhất là gì? Là nghĩ đến Phật. Nghĩ đến Phật 

thì bạn sẽ thành Phật. Nghĩ đến Bồ Tát thì bạn thành Bồ Tát. Tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh.  Nếu  như  nghĩ  đến  tài  sắc  danh  thực  thùy  thì  địa  ngục  liền  hiện  tiền.  Thiên 

đường, địa ngục từ chỗ nào mà ra? Là do chính bạn nghĩ ra, không phải là từ nơi khác 

đến. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm vốn là không có những thứ này. Nguồn gốc 

của thế giới này là gì? Là Nhất Chân Pháp Giới. Trong “Kinh Hoa Nghiêm”, chúng ta 

thấy  được  Thế  giới  Hoa  Tạng  chính  là  nguồn  gốc  của  thế  giới  này,  không  may  cho 

chúng ta chỉ vì một niệm bất giác mà bị vô minh, mới bị đọa lạc đến khổ đau, nên đem 

Nhất Chân Pháp Giới biến thành mười pháp giới. Trong mười pháp giới không may lại 

biến thành lục đạo, lục đạo lại biến thành tam đồ. Bạn nói xem, có gay go hay không? 

Cả  thảy  đều  là  do  tâm  tưởng  sanh.  Cho  nên  ở  trong  Kinh  Phật  thường  hay  nói  với 

chúng ta, vọng tưởng quá nhiều, vô lượng vô biên. 

Sự vọng tưởng quan trọng nhất là điều gì? Nhân tố đầu tiên ở trong mười pháp giới, 

Phật nói địa ngục là sân hận, đố kỵ. Mỗi ngày, nếu bạn thường xuyên có cái ý niệm 

sân  hận  này,  bản  thân  bạn  phải  biết,  tương  lai  bạn  sẽ  đi  về  đâu?  Đi  đến  địa  ngục. 

Không  phải  là  người  khác  đi,  nói  điều  gì,  Diêm  vương,  phán  quan  cùng  với  bạn  là 

không có liên quan gì, tự bản thân mình đi, là do tự mình biến hiện ra, tự làm tự chịu. 

Đường ngạ quỷ là do tâm tham. Bạn nên chú ý, không chỉ là tham thế gian pháp, học 

Phật mà tham Phật pháp vẫn bị đọa vào đường ngạ quỷ. Đường ngạ quỷ là tâm tham. 

Không phải nói bạn thay đổi đối tượng tham là không có gì, nếu như tâm tham nặng 

thì  cả  thảy  phải  đi  vào  đường  ngạ  quỷ.  Nhưng  bạn  chỉ  tham  Phật  pháp  thì  đi  vào 

đường ngạ quỷ vẫn có một chút phước báu. Đây là sự thật. Tâm tham biến thành ngạ 

quỷ. Đối tượng bạn tham là thiện pháp thì trong đường ngạ quỷ là quỷ thiện, có chút ít 

phước báu. Bạn tham ác pháp thì bạn vào đường ngạ quỷ là quỷ đói, rất là khổ sở. Đạo 

lý là như vậy. Cho nên không thể tham Phật pháp. Phật pháp dạy chúng ta đoạn tham 

sân si, có đạo lý nào trong Phật pháp làm cho khởi tham sân si đâu? Điều này sai rồi, 

sai lầm quá trầm trọng. 

Tôi học Phật nhiều năm như vậy, đã gặp qua một số Pháp sư tham ái Phật pháp. Họ 

tham  cái  gì?  Tham  tượng  Phật,  chuyên  môn  ưa  thích  sưu  tập  tượng  Phật  cổ,  những 

tượng  Phật  vào  đời  Tống,  vào  đời  Đường,  vào  đời  Hán,  đồ  cổ  rực  rỡ  đủ  loại.  Niệm 

Phật  đường  nhỏ  của chính  mình  bình  thường  thì  khóa  cửa  lại,  không  cho  người  vào 

bên trong, gặp tôi thì rất lễ độ, mở mấy cái ổ khóa, dắt tôi đi xem mấy tượng Phật này. 

Tượng Phật rất nhiều, làm bằng nhựa dẻo, làm bằng gỗ, cũng có tượng làm bằng kim 

loại,  nhưng nhiều  nhất  là tượng làm  bằng gỗ. Điều này  không tốt.  Bởi vì  hàng  ngày 

đều nghĩ đến những vật này, sau khi họ chết đi sẽ tái sanh vào đâu? Họ không thể rời 

bỏ được những vật này. Vậy là tôi phát hiện ra được, ở trong tượng Phật bằng gỗ này, 

chuột đến làm ổ ở trong đó. Ở trong Phật đường đó có chuột, có gián, có kiến, tôi liền 

- 416 - 

biết được sau khi họ chết thì nhất định sẽ đi đến chỗ này. Tại sao vậy? Họ không nỡ 

rời xa tượng Phật, không rời bỏ được những món đồ của họ. Bản thân họ không giác 

ngộ. Nếu họ muốn học Phật được thành tựu, thì những vật này cả thảy đều phải bỏ đi, 

họ mới thành tựu được, mới giải thoát được. 

Người ưa thích học giáo, ham thích Kinh sách, Kinh sách phải đi tìm bản cổ, bản điêu 

khắc bằng gỗ, ưa thích sưu tập những vật này. Thời gian cất giữ những vật này quá lâu 

sẽ sinh ra sâu mọt. Pháp sư sau khi chết rồi đều tái sanh thành sâu mọt. 

Từng  chút  từng  chút  một,  chúng  ta  không  thể  không  để  ý,  chúng  cùng  với  chúng  ta 

quan hệ rất mật thiết. Cho nên hai câu nói ở trong “Kinh Kim Cang” thường phải dán 

trước mặt:  “Pháp còn phải xả, hà huống phi pháp” . Những vật này chúng ta có thể sử 

dụng, sử dụng nó trọn vẹn, nhưng không thể chiếm hữu, không thể khống chế. Nếu có 

ý nghĩ muốn khống chế, ý nghĩ chiếm hữu thì không còn cách nào để đảm bảo cho bạn 

không đọa vào ác đạo. Cho nên đích thực là từ tâm tưởng sanh, chẳng có sai chút nào. 

Tất cả pháp xác thực là vô thường. Chúng ta nên biết chân tướng sự thật. Biết được 

chân tướng sự thật thì gọi là nhìn thấu. 

 “Bức bách tánh cố khổ” . Chúng ta hiện nay thường hay nghe người ta nói đến áp lực, 

áp lực của cuộc sống, áp lực của công việc, áp lực của tinh thần, áp lực của tâm lý, còn 

có áp lực từ nhiều phương diện khác nhau của xã hội. Đó là nghiệp lực. Những điều 

này  là  nguồn  gốc  của  khổ.  Áp  lực  từ  đâu  mà  có  vậy?  Chung  quy  cũng  không  ngoài 

kiếp này và kiếp trước. Kiếp trước là nói từ vô lượng kiếp đến nay, chúng ta cùng với 

người, sự, vật đã kết oan nghiệp, không biết đối đãi tốt với người khác, không biết đối 

đãi tốt với tất cả vật, tạo tác những tội nghiệp này, đời đời kiếp kiếp đều phải chịu quả 

báo. Trong Kinh Phật nói rất hay:  “Nhân duyên hội ngộ thời, quả báo hoàn tự thọ” . 

Bạn đã tạo nhân như thế nào, nhất định là sẽ gặp phải quả báo như thế đó. Cho nên lúc 

bình  thường  chúng  ta  khinh  dễ  người  khác,  thông  thường  hay  nói  là  coi  người  khác 

không ra gì thì cũng đã có tội rồi. Phật Bồ Tát thì không như vậy, Phật Bồ Tát đối với 

tất cả chúng sanh đều có tâm cung kính, không giống như chúng ta. Các Ngài đối với 

mọi người đều bình đẳng cung kính, tâm cung kính đối với tất cả chúng sanh, ngay cả 

những  động  vật  nhỏ  như  ruồi  muỗi  kiến  cùng  với  tâm  cung  kính  đối  với  tất  cả  chư 

Phật Bồ Tát đều là giống nhau, các Ngài đều là bình đẳng. 

Tâm bình đẳng chính là Phật. Nếu như chúng ta trong cuộc đời này muốn đi theo con 

đường của Phật, con đường của Phật là tâm bình đẳng, con đường của Bồ Tát là tâm 

Lục Độ, con đường của Duyên Giác là tâm nhân duyên, con đường của Thanh Văn là 

tâm Tứ Đế. Đây là lời của Phật đã nói ở trong Kinh. Chúng ta dụng loại tâm nào thì sẽ 

đi con đường đó. Nếu như muốn đi theo con đường của Phật thì chúng ta phải dụng 

tâm bình đẳng, chúng ta phải đối đãi với tất cả chúng sanh cùng với đối đãi với Thích 

Ca Như Lai, Di Đà Như Lai là bình đẳng giống nhau, là thật sự bình đẳng, không phải 

là giả bình đẳng. Tại sao vậy? Đều là sự thành tựu pháp tánh. Pháp tánh là bình đẳng, 

pháp tánh là thanh tịnh, pháp tánh là chân thành, pháp tánh là từ bi. Chư Phật Như Lai 

đối với tất cả chúng sanh, các Ngài đều sanh tâm bình đẳng. Tại sao các Ngài lại sanh 

- 417 - 

tâm  bình  đẳng vậy? Từ  trên pháp  tánh  chẳng  có  điều gì khác được sanh  ra. Hay  nói 

cách khác, cổ nhân thường hay nói là thấy tánh chứ không thấy tướng. Thấy tánh thì 

mọi người đều bình đẳng, thấy tướng thì chẳng có ai là bình đẳng. Tướng thì không 

bình đẳng nhưng tánh thì bình đẳng. Thấy tánh nhưng không chấp tướng thì tâm bình 

đẳng này sẽ hiện tiền. Tâm bình đẳng là tâm Phật, dụng cái tâm này thì sẽ không khó 

để khế nhập vào cảnh giới của Phật, Bồ Tát. Ngày nay chúng ta học giáo rất là vất vả, 

học rất là nhiều năm, mỗi ngày đều học tập, nhưng vẫn không có người ngộ nhập, một 

chút  cũng  chẳng  ngộ  nhập  được.  Nguyên  nhân  là  gì  vậy?  Do  tâm  không  bình  đẳng. 

Điều này xin nói thật với quý vị, ngày nào mà tâm bình đẳng của bạn hiện tiền, thì hết 

thảy tất cả Kinh giáo mở ra ở trước mặt bạn đều thông suốt. Tại sao vậy? Do chân tâm 

của  bạn  hiền  tiền,  bạn  đã  nhập  cảnh  giới  rồi,  thế  xuất  thế  gian  pháp  bạn  đều  thông 

suốt. Tâm của Bồ Tát luôn luôn nghĩ về lợi ích người khác, không nghĩ đến lợi ích của 

chính mình. Bởi vì Bồ Tát biết rằng ta và người không hai, tất cả chúng sanh cùng với 

ta là một thể, không phải hai, lợi ích chúng sanh chính là lợi ích chân thật của chính 

mình, lợi  ích  cho  chính  mình  thật  sự  đó  là  hại  cho  chính  mình. Các  Ngài  hiểu  được 

chân tướng sự thật này, cho nên ý nghĩ của các Ngài, ngôn hạnh của các Ngài là thuần 

chánh, đây mới thật sự là pháp môn bất nhị lìa khổ được vui. 

Trong “Câu Xá Luận” nói: “Vi ngã sở kiến cố không”. Câu nói này hơi khó hiểu. Vi 

chính là làm ngược lại. Ngã sở kiến, cùng với câu nói “vi ngã kiến cố phi ngã”, một 

cái là ngã kiến, đó chính là nói có thể thấy. Trong câu này nói là đã thấy,  “vi ngã kiến, 

 vi  năng  kiến,  cố bất  thị  ngã,  vô  ngã, vi ngã  sở  kiến cố không” . Cái mấu chốt ở tại 

chỗ này chính là ta và cái ta sở hữu. Câu này bạn nhất định phải hiểu là thường - lạc - 

ngã - tịnh là tánh đức vốn có. Thường - lạc - ngã - tịnh vốn có đầy đủ trong tự tánh. 

Bốn tịnh đức này là vốn có đủ trong tự tánh, không phải là pháp sanh diệt. 

Biến  pháp  giới  hư không  giới, lục  đạo  phàm  phu  chúng  ta  đã  mất  đi  tự tánh. Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát ở trong Tứ Thánh Pháp Giới cũng chưa kiến tánh. Chưa kiến 

tánh chính là vẫn còn mê mất tự tánh. Các Ngài thì mê cạn, chúng ta thì mê sâu, nhưng 

vẫn  chưa kiến  tánh.  Kiến  tánh  thì  không  ở  trong  mười  pháp  giới.  Nếu  như bạn  hiểu 

được đạo lý này thì hai câu nói đó sẽ không khó hiểu. 

“Vi ngã sở kiến cố không” . Ngã sở kiến là cái gì? Trong “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói: 

 “Kiến  tánh  kiến  thị  ngã  kiến” .  Ngày  nay  chúng  ta  dùng  loại  kiến  nào?  Ngày  nay 

chúng ta sử dụng nhãn thức để thấy. Thực tại mà nói, vẫn không phải là nhãn thức, là 

dùng  ý  thức  thứ  sáu  để  thấy,  dùng  ý  thức  thứ  sáu  để  nghe.  Điều  này  phải  học  pháp 

tướng. Cách nói này thì rất dễ hiểu. Ngày nay chúng ta dùng là tám thức, năm mươi 

mốt tâm sở, cho nên không. Không là bạn chưa thấy được chân tướng sự thật. 

Câu cuối cùng nói:  “Vi ngã kiến cố phi ngã” . Vô ngã, bạn xem ở trong bốn tịnh đức 

nói rất rõ ràng, có thường, có lạc, có ngã, có tịnh. Thường - lạc - ngã - tịnh là thật có. 

Thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh  không  sanh  không  diệt,  tại  phàm  không  giảm,  tại  Thánh 

không tăng, không tăng không giảm, không sanh không diệt, ngày nay do chúng ta mê 

mất mà thôi, hoàn toàn không phải là thật sự không có, chỉ là mê. Cho nên một niệm 

- 418 - 

giác thì bốn loại tịnh đức này liền hiện tiền, chỉ vừa mê thôi thì cả thảy đều không thấy 

và  cũng  chẳng  có.  Vì  vậy  ở  trong  sáu  nẻo,  trong  mười  pháp  giới,  Phật  đã  nói  “vô 

 thường, vô ngã, khổ,  không”. Điều này  khi  mà  vừa giác ngộ  thì thường  -  lạc  - ngã  - 

tịnh cả thảy đều hiện tiền, hoàn toàn hiển lộ ra. 

Điều này ở trong Kinh còn có một cách nói: “Bức não danh khổ”.  Chúng ta phải chịu 

rất nhiều áp lực bức bách, ở trong tâm thường sanh phiền não. Ở đời cái gọi là sự việc 

không như ý thường chiếm đến tám - chín, đây là khổ. “Khổ pháp thiên lưu, danh vi 

 vô thường”.  Cách nói này cũng rất là hay. 

Nói đến  “không” , trong Kinh Phật nói rất hay:  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng” . 

Hư vọng chính là không. Chúng ta đem ý tứ phía trước kết hợp lại để mà xem, người 

thật sự hiểu được cái khổ không có nhiều. Người hiểu được cái khổ thì họ nhất định sẽ 

tìm  cách  lìa  khổ.  Tại  sao  bạn  ngày  nay  vẫn  phải  chịu  khổ,  ngày  mai  vẫn  bằng  lòng 

chịu khổ, vĩnh viễn vẫn phải chấp nhận cái khổ vậy? Vì bạn không hiểu được cái khổ. 

Nếu như bạn hiểu được cái khổ thì bạn sẽ phát tâm bạn phải lìa khổ. Phật pháp thật sự 

là  phương  pháp  trí  tuệ,  là  cách  tu  học  trí  tuệ,  nhưng  mà  trí  tuệ  của  chúng  ta  không 

khai, không hiểu được nghĩa chân thật của Như Lai. Đây là sự thật. Thật sự hiểu được 

nghĩa  chân  thật  của  Như  Lai  thì  không  có  việc  không  y  giáo  phụng  hành.  Bạn  vẫn 

chưa thể y giáo phụng hành là bạn chưa hiểu được, hoặc giả là bạn hiểu chưa đủ, bạn 

hiểu chưa được thấu triệt. Nếu như bạn thật sự hiểu được triệt để thì không cần người 

khác nhắc nhở, nhất định là bạn y giáo phụng hành, bất kỳ thế lực nào cũng không cản 

trở bạn được. Tại sao vậy? Vì ở trong đó có niềm vui, thật sự lìa khổ được vui, cái đạo 

vị này bạn đã nếm được rồi. 

“Ba La Mật” là bài học quan trọng mà Phật dạy cho Bồ Tát, bài học mà Bồ Tát phải 

tu. Ngày nay chúng ta là danh vi Đại Thừa, chúng ta không phải là học Tiểu Thừa mà 

là  danh  vi  Đại  Thừa.  Thật  ra  ngay  cả  Tiểu  Thừa  chúng  ta  cũng  còn  thua  kém,  Đại 

Thừa  của  chúng  ta  là  hữu  danh  vô  thực.  Ngày  xưa  ở  Trung  Quốc  là  danh  xứng  với 

thực,  thật  sự  là  tuyệt  vời,  không  kể  là  tông  phái  nào,  pháp  môn  nào,  thực  tại  đều  là 

đang  tu  Lục  độ  Ba  La  Mật.  Lục  Ba  La  Mật  là  cương  lĩnh  tu  học  của  Bồ  Tát.  Dùng 

phương pháp nào để tu? Có rất nhiều phương pháp. Cái gọi là phương tiện có nhiều, 

về nguồn không hai lối. Phương là phương pháp, tiện là tiện lợi. Hai từ này nếu dùng 

từ hiện nay  mà  nói,  là  cách thích hợp  nhất,  là  cách tốt nhất.  Cách tốt  nhất  không  có 

nhất định. Cách này của tôi tốt nhất, bạn chưa hẳn là tốt nhất. Cách của bạn là tốt nhất, 

của họ chưa hẳn là tốt nhất. Cho nên nó là sống chứ không phải là chết, nó là phù hợp 

nhất, thù thắng nhất, viên mãn nhất, cứu cánh nhất, là phương pháp tốt nhất nên gọi là 

tiện. Cái phương tiện này tu điều gì? Tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, 

Bát  Nhã. Như vậy  chúng  ta  mới  hiểu được,  ở  Trung  Quốc  mười  tông  phái  Đại  Tiểu 

Thừa, phía dưới tông thì có phái, dưới phái thì phân thành chi, nhưng cũng không rời 

khỏi sáu Ba La Mật. 

Sáu Ba La Mật ở trên sự mà nói, điều quan trọng nhất là bố thí. Bố thí đứng đầu tiên. 

Bố  thí  là buông  bỏ, bố thí là xả. Bạn  không thể buông  xuống, bạn không  thể xả, thì 

- 419 - 

điều  gì  bạn  cũng  không  đạt  được.  Nói  cái  mà  bạn  không  đạt  được  là  gì?  Không  đạt 

được  là  những  điều  chân  thật,  là  tánh  đức  của  tự  tánh.  Tánh  đức  của  tự  tánh  là  giới 

định huệ, là đức hạnh vốn có ở trong tự tánh của chúng. Bát Nhã là vô lượng trí huệ 

vốn có ở trong tự tánh. Năm loại ở phía trước là đức hạnh vốn có xưa nay ở trong tự 

tánh. Cái này không phải do một người nào đó phát minh ra, một người nào đó chế tạo 

ra để trói buộc chúng ta. Không phải như vậy. Bạn có cách nghĩ như vậy thì bạn sai 

rồi, nó là tánh đức của chính mình. Bởi vì tất cả chúng sanh tâm tham là nặng nhất, 

cho nên Phật mới xếp bố thí đứng đầu. Bố thí là gì? Là đoạn cái tâm tham, đoạn kiên 

tham. Kiên là bạn xả không được, không có hy vọng đạt được nên gọi là kiên tham. Bố 

thí là đối trị kiên tham. Bố thí Ba La Mật đến lúc nào thì viên mãn? Khi mà ý niệm 

kiên tham  không  còn nữa thì bài này  học xong  rồi, học phần này  học  xong  rồi. Nếu 

như vẫn còn ý niệm này thì không được, bạn không tốt nghiệp được, bạn vẫn phải tiếp 

tục tu. 

“Trì giới” là độ ác nghiệp. Chính là nói bạn vẫn còn làm ác, bạn vẫn còn tạo tác điều 

bất thiện, vậy thì bạn phải học bài này. Đến lúc nào tâm địa của bạn thuần tịnh thuần 

thiện thì bài này mới học xong, bạn tốt nghiệp rồi. 

Tốt nghiệp Nhẫn nhục Ba La Mật thì giống như vua Ca Lợi bị cắt xẻo thân thể, một 

chút tâm niệm sân hận cũng chẳng có, cũng không khởi. Chịu sự oan ức lớn như vậy, 

chịu sự tổn hại lớn như vậy, một chút sân hận, ý niệm sân hận cũng không khởi, vậy là 

bài học này viên mãn rồi, bạn đã tốt nghiệp rồi. 

Tinh tấn Ba La Mật thì giống như những lời nói của người hiện nay là tranh thủ từng 

phút giây, niệm niệm đều không có giải đãi, như vậy là tinh tấn Ba La Mật viên mãn 

rồi. 

Thiền  định  Ba  La  Mật,  bất  luận  là  ở  cảnh  giới  nào,  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện 

duyên ác duyên đều như như bất động, vậy là thiền định Ba La Mật này đã viên mãn 

rồi. 

Cuối cùng là Bát Nhã Ba La Mật hiện tiền. Bát Nhã Ba La Mật vận dụng vào trong 

năm điều ở phía trước thì bạn mới được đắc lực, bạn mới được nâng cao. Sự nâng cao 

này chính là sự tiến bộ, thì bạn mới được viên mãn. Cho nên Lục Độ chính là lấy Bát 

Nhã làm trung tâm. Bát Nhã là nhìn thấu, năm độ trước đều là buông xuống. Các bạn 

hãy nghĩ xem, bố thí dạy bạn buông bỏ tham lam, trì giới dạy bạn buông bỏ ác nghiệp, 

nhẫn nhục dạy bạn buông bỏ sân hận, tinh tấn dạy bạn buông bỏ giải đãi, thiền định 

dạy bạn buông bỏ tán loạn. Tất cả đều là buông xuống. 

Chương Gia Đại Sư lúc đó dạy cho tôi một phương pháp rất là tuyệt vời, Ngài đã dạy 

cho tôi “nhìn thấu, buông xuống”. Tại sao vậy? Vì tôi mới học Phật, học Phật được 

mấy ngày, đối với Phật pháp chuyện gì cũng không biết, Ngài muốn giảng sơ qua cho 

tôi sáu Ba La Mật cũng mất rất nhiều thời gian để giải thích. Ngài nói về nhìn thấu, 

buông xuống, sau này vừa bước vào Đại Thừa, nhìn thấu buông bỏ chính là sáu Ba La 

Mật, mới  biết được  rằng  thầy  thật là  cao minh  và thiện xảo phương tiện. Giống  như 

- 420 - 

những chỗ này, chúng ta đều phải học tập, phải thật sự làm. Hai từ “thật làm” này xem 

ra thì thấy bình thường, trên thực tế thì nó chẳng bình thường. Người hy hữu thật sự 

làm thì có thể khế nhập cảnh giới của Phật Bồ Tát. Cho nên khế nhập cảnh giới của 

Phật Bồ Tát chính là khế nhập cảnh giới của tự tánh. 

Đoạn này chúng tôi xin giới thiệu đến chỗ này. 


********************** 

Kinh văn: “Lưu bố vạn chủng, ôn nhã đức hương. Kỳ hữu văn giả, trần lao cấu 

tập, tự nhiên bất khởi”. 

Ý nghĩa  của  đoạn  này cũng  rất  là sâu  sắc. Đây  là   “Tỵ  đắc  diệu  hương”. Chúng  ta ở 

trong khoa phán, đoạn nhỏ này là mũi ngửi được hương vi diệu, đoạn phía trước là tai 

nghe được âm thanh vi diệu, đều là giới thiệu sự thọ dụng trong cuộc sống hàng ngày 

của những người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Điều này biểu thị gió cũng có thể 

đưa âm thanh vi diệu, cũng có thể đưa mùi hương vi diệu. 

Gió đưa mùi hương vi diệu,  “ôn nhã đức hương” . Trong chú giải của người xưa có 

nói, “ôn” có ý nghĩa là hòa, ôn hòa, có ý nghĩa là thiện, có ý nghĩa là lương, ôn lương, 

ôn hòa, ôn thiện. “Nhã” là chánh. Chúng ta thông thường dùng trong âm nhạc gọi là 

nhã nhạc. Loại âm nhạc này, âm nhạc thời xưa gọi là nhã nhạc. Loại âm nhạc này, khi 

bạn  nghe được thì  tâm  liền thanh  tịnh,  không  gây  cho  bạn khởi  tà ý, không  gây  cho 

bạn khởi lòng ham muốn. Âm thanh này gọi là nhã âm, nhạc này gọi là nhã nhạc. Cho 

nên  vào  thời  xưa,  Thánh  Nhân  xác  thực,  chúng  ta  nói  Thánh  Nhân  rốt  cuộc  cũng  là 

Thánh Nhân, không đồng với phàm phu, hành vi của các Ngài thì đoan chánh, tự mình 

đoan chánh rồi sau mới đoan chánh người khác, họ có thể dạy người khác. Con người 

là động vật xã hội, không thể rời xa quần chúng, mọi người có thể sống chung hòa hợp 

với nhau, từ trong nội tâm đều có thể sanh khởi tâm chân thành, tâm cung kính, tôn 

trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau. Bạn nói xem, xã hội này tốt đẹp biết bao. Xã hội 

này đi đâu để mà tìm? Đây là xã hội của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, cũng là xã hội 

Thế giới Hoa Tạng. 

Vì sao người ở bên đó lại tốt đến như vậy? Vì có người lãnh đạo tốt. Người lãnh đạo 

của Thế giới Tây Phương Cực Lạc là A Di Đà Phật, người lãnh đạo của Thế giới Hoa 

Tạng là Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Cũng là do dạy mà ra. Cho nên các bậc vua chúa ngày 

xưa giáo hóa bá tánh, dạy người ta cái gì? Chúng ta xem ở trong các sách xưa có ghi 

chép, những điều mà họ dạy thật sự là rất đơn giản, rất thiết yếu. Bạn xem vua Nghiêu 

dạy vua Thuấn, vua Thuấn dạy vua Vũ. Vào lúc đó Trung Quốc vẫn chưa có ghi chép 

lịch sử, bởi vì thời đại Nghiêu Thuấn đại khái cũng cách chúng ta 4.500 năm, lịch sử 

Trung Quốc có ghi chép sớm nhất chính là thời Xuân Thu, do Khổng Tử viết. Khổng 

Tử cách chúng ta 2.500, mới thực sự viết thành văn tự ghi chép lịch sử. Họ dạy là cái 

gì? Luân lý. Chỉ là nói ba sự việc, thứ nhất là mối quan hệ giữa người với người, thứ 

hai  là  mối  quan  hệ  giữa  con  người  và  hoàn  cảnh  tự  nhiên,  thứ  ba  là  con  người  nên 

dùng thái độ như thế nào để xử sự, đối người, tiếp vật. Cho nên giáo dục của Thánh 

- 421 - 

Hiền làm cho chúng ta thật sự hiểu được việc làm người, biết được cách chung sống 

với nhau, cách sống chung với hoàn cảnh thiên nhiên. Họ biết được điều này, cho nên 

họ có thể đạt được sự hài hòa. 

Luân lý chính là vua Nghiêu dạy vua Thuấn về mối quan hệ cha con, vợ chồng, anh 

em, vua tôi, bạn bè, đem mối quan hệ của con người quy nạp thành năm loại lớn này. 

“Cha cha, con con”, người cha phải giống như một người cha, đứa con phải giống một 

đứa con. Cha hiền con hiếu, anh kính em trọng, vua hiền tôi trung, tin tưởng bạn bè, 

chỉ dạy đơn giản mấy điều này. Chính bản thân của họ đều làm được. Bởi vì lúc đó là 

thời đại bộ tộc, không giống như hiện nay là một quốc gia thống nhất, lãnh thổ của vua 

Nghiêu  e  rằng  cũng  chưa  bằng  một  huyện  của  hiện  nay.  Giống  như  mảnh  đất 


Singapore này có thể thời xưa cũng có đến mười mấy quốc gia, đại khái mỗi một quốc 

gia  thì  giống  như  một  vùng  hiện  nay  vậy,  nhân  khẩu  cũng  không  nhiều,  cho  nên  họ 

dạy được thật là tốt. Bộ tộc của họ được dạy rất tốt, các bộ lạc ở xung quanh họ cũng 

học theo họ, họ liền trở thành trung tâm của rất nhiều bộ lạc xung quanh. Lấy đức mà 

cảm phục người, không phải dùng vũ lực. Đức hạnh của họ thật sự là cảm hóa được 

những cư dân ở trong bộ lạc của mình, cũng cảm hóa được xung quanh, cứ như vậy 

mà  từ  từ  mở  rộng  ra.  Cho  nên  nước  nhỏ  dân  số  ít  thì  dễ  dạy.  Hiện  nay  thì  thật  sự 

không dễ dạy, giống như Trung Quốc hơn một tỷ người thì làm sao mà dạy? 

Vì vậy, sau khi quốc gia thống nhất rồi, các vị vua đều rất cẩn thận, làm sao để có thể 

giữ  gìn  được  văn  hóa  truyền  thống,  đây  là  trách  nhiệm  của  họ.  Nếu  như  không  cẩn 

thận mà bỏ qua, trên sự việc này mà bị khiếm khuyết thì xã hội sẽ bị động loạn, nhân 

dân sẽ chịu khổ. Cho nên triều Hán của Trung Quốc chính là thật sự kiến lập được sự 

đại  thống  nhất.  Quốc  gia  thống  nhất  của  Trung  Quốc  là  triều  Hán,  đời  nhà  Tần  thì 

ngắn ngủi, chỉ có hình thức thống nhất nhưng không có chính tích đáng để nói. Đến 

thời Hán mới thật sự có điều này. 

Ý  niệm  giáo  dục  là  quan  trọng  nhất,  tư  tưởng  giáo  dục  đã  được  xác  định  rồi,  “kiến 

quốc quân dân, giáo học vi tiên”, tán thành sự giáo học của Khổng Lão Phu Tử, chính 

là  làm  người  lãnh  đạo  quốc  gia  thì  trách  nhiệm  của  họ  là  ba  chữ:  Quân  -  thân  -  sư. 

Quân là lãnh đạo. Thân là cha mẹ, bạn là cha mẹ của dân, yêu thương dân như con. Sư 

là lão sư, bạn phải có trách nhiệm dạy dỗ người dân. Bạn phải dưỡng dục người dân 

của bạn, đó là thân. Dạy dỗ người dân là sư. Ba chữ này là nhiệm vụ, là trách nhiệm 

của người lãnh đạo quốc gia, họ có thể cố gắng là người lãnh đạo tốt. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng tôi xin giảng đến chỗ này 

A Di Đà Phật! 



Tập 305 

Kính  chúc  chư vị  Pháp  sư,  chư  vị  đồng  tu,  kính  chúc  chư  vị  năm  mới  tốt  đẹp.  Năm 

nay, bắt đầu một năm mới, chúng ta có duyên ở đạo tràng Cư Sỹ Lâm trang nghiêm 

- 422 - 

như thế này cùng nhau học “Kinh Vô Lượng Thọ”. Nhân duyên hiếm có này chúng ta 

nhất định phải biết trân quý, phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập theo Thế Tôn, học tập 

theo A Di Đà Phật. 

Hôm nay chúng ta tiếp tục phần Kinh văn của lần trước: “Đức Phong Hoa Vũ đệ nhị 

 thập” . Đây là phẩm thứ hai mươi. Đoạn thứ nhất của Kinh văn, tôi nhớ lần trước đã có 

giảng  qua,  nhưng  giảng  không  nhiều.  Hôm  nay  chúng  tôi  vẫn  phải  giảng  lại  từ  đầu. 

Tôi xin đọc qua Kinh văn một lần. 

Kinh văn: “Kỳ Phật quốc độ, mỗi ư thực thời, tự nhiên đức phong từ khởi. Xuy 

chư  la  võng,  cập  chúng  bảo  thụ,  xuất  vi  diệu âm,  diễn  thuyết  Khổ,  Không,  Vô 

Thường, Vô Ngã, chư Ba La Mật”. 

Tôi nhớ là lần trước đã giảng đến chỗ này. Chúng tôi xin chia sẻ lại một cách đơn giản 

đoạn  Kinh  văn  này.  Thế  giới  Cực  Lạc,  điều  quan  trọng  nhất  là  phải  nhận  thức,  phải 

hiểu  được.  Việc  học  Phật,  năm  xưa  Phật  còn  tại  thế,  quý  vị  đều  biết  là  đức  Phật  vì 

chúng ta mà giảng Kinh thuyết pháp bốn mươi chín năm, nếu dùng từ ngữ hiện nay mà 

nói, thì cả cuộc đời của Ngài đều là làm công việc dạy học. Người chúng ta hiện nay 

thường  gọi là hoạt  động. Nếu như nói  năm  xưa Thế  Tôn  còn tại thế, Ngài  làm  công 

việc dạy học, hiện nay chúng ta gọi là buổi tọa đàm Phật học, buổi tọa đàm phổ thông, 

Ngài làm những công việc này. Bốn mươi chín năm tổng cộng có hơn ba trăm hội, vậy 

là  có  hơn  ba  trăm  lần  hoạt  động.  Loại  hoạt  động  này  có  thời  gian  dài,  có  thời  gian 

ngắn. Ngắn là một lần một ngày thì viên mãn. Còn thời gian dài thường là mấy tháng 

hoặc  mấy  năm,  không  nhất  định.  Nơi  chốn  hoạt  động  cũng  không  nhất  định.  Ở  địa 

phương nào mời thỉnh (Phật pháp thì nói nơi nào có duyên) thì đi đến nơi đó, không 

nhất định. Phật thị hiện ở thế gian này không có hình tướng nhất định, vì mọi người 

mà diễn nói, cũng không có phương pháp nhất định. 

Trong  Kinh  thường  nói:   “Phật  không  có  định  pháp  để  nói” .  Tuy  là  nói  như  vậy, 

nhưng chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, Phật vẫn có định pháp. Định pháp này là gì? Chính 

là giới thiệu cõi Tịnh Độ, là khuyên chúng ta niệm Phật cầu sanh Thế giới Cực Lạc, 

điều này  hình  như là  định pháp. Không những  Thích  Ca Mâu Ni  Phật thị hiện ở  thế 

gian  này  nhất  định  là  giới  thiệu  pháp  môn  này,  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai thị hiện trong chín pháp giới hầu như là không 

thể không nói Tịnh Độ Tam Kinh, đều là khuyên người vãng sanh Tịnh Độ. Hình như 

là  trong  không nhất định  cũng  có  nguyên  tắc nhất định.  Điều này  chúng ta học  Phật 

phải đặc biệt lưu ý. Nếu như bạn thật sự nhận thức rõ ràng thì bạn rất may mắn, cuộc 

đời này của bạn nhất định sẽ thành tựu viên mãn. 

Cầu sanh Tịnh Độ chính là thành tựu viên  mãn, không vãng sanh Tịnh Độ thì phiền 

phức rất lớn. Đặc biệt là  cuộc sống trong thời đại hiện nay, ai có năng lực (chính là 

tam  học  giới  định  huệ)  có  thể  chống  lại  nổi  đủ  các  loại  cám  dỗ  của  xã hội  hiện  nay 

không? Cho nên ngoại trừ pháp môn đới nghiệp vãng sanh này ra, các pháp môn khác 

không thể  nói  là không hay, nhưng không dễ dàng thành  tựu. Nguyên  nhân  chính  là 

- 423 - 

tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  mỗi  pháp  môn  đều  phải  đoạn  nghiệp  hoặc  mới  chứng 

đắc, không có nói đới nghiệp, duy chỉ có pháp môn này là đới nghiệp vãng sanh. Kinh 

luận của pháp môn này tuy không nhiều nhưng phải hiểu cho thấu triệt. 

Tu  học  Phật  pháp  phải  nên  nhớ  kỹ,  Đại  Sư  Thanh  Lương  nói  với  chúng  ta  bốn  giai 

đoạn: “Tín, Giải, Hành, Chứng”. Chúng ta nói tu hành không sai, trước khi tu hành thì 

phải tin, phải hiểu. Hai chữ “tín, giải” này không dễ gì làm được. 

Trong các buổi giảng, tôi đã chia sẻ với quý vị rất nhiều lần, tôi học Phật bảy năm mới 

xuất gia. Sau khi xuất gia thì dạy ở Phật Học Viện, hai năm sau mới thọ giới. Tôi thọ 

giới  khi  tôi  đã  học  Phật  được  chín  năm,  giảng  Kinh  được  hai  năm.  Sau  khi  thọ  giới 

xong thì về Đài Trung gặp lão sư (đây là quy củ). Lão sư vừa nhìn thấy tôi, liền chỉ tôi 

mà nói:  “Ông phải tin Phật!” . Quý vị hãy nghĩ xem, tôi học Phật chín năm, đã xuất 

gia, cũng đã thọ giới rồi, cũng đã dạy ở Phật Học Viện hai năm rồi, câu nói đầu tiên 

của  lão sư là  “Ông  phải  tin  Phật!” , làm  tôi  ngẩn  người. Sau đó lão sư bảo  tôi  ngồi 

xuống và nói với tôi:  “Đừng nói là ông mới thọ giới tôi kêu ông phải tin Phật, có rất 

 nhiều vị lão Hòa thượng xuất gia đã tám, chín mươi tuổi rồi mà vẫn chưa tin Phật” . 

Tôi nghe xong thì cảm thấy kỳ lạ. Không tin Phật thì làm sao mà xuất gia, đã xuất gia 

mấy  chục  năm  rồi  mà  vẫn  chưa  tin  Phật?  Vậy  phải  làm  sao  thì  mới  gọi  là  tin  Phật? 

Cuối cùng lão sư nói với tôi, họ không thực hành được nên nói là họ không tin Phật. 

Nếu họ tin Phật thì đâu có chuyện không thực hành được. Vì sao họ không thực hành 

được? Vì họ không tin. 

Không  cần  nói  điều  gì  khác,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  chúng  ta  xem  trong  phần  tựa 

phẩm thứ hai “Đức Tuân Phổ Hiền” (đây là phần mở đầu của Kinh này), Phật dạy cho 

chúng ta tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc tu hành là khéo giữ ba nghiệp:  “Khéo giữ 

 khẩu nghiệp, không nói lỗi người; khéo giữ thân nghiệp, không mất oai nghi; khéo giữ 

 ý nghiệp, thanh tịnh không nhiễm” . Vậy có làm được không? Làm không được thì là 

không tin Phật, có tin thì làm được. Trong nhà Phật thường nói, Đại - Tiểu Thừa đều 

nói cần tu giới định huệ, đoạn diệt tham sân si, bạn đã làm được hay chưa? Xác thực là 

có người sống đến tám, chín mươi tuổi rồi, xuất gia đã thành lão Hòa thượng rồi mà 

vẫn chưa làm được. Lão sư Lý nói là do họ không tin Phật. Cho nên bạn mới biết được 

niềm tin này rất khó, chẳng dễ dàng gì. 

Bạn làm không được chính là do không tin Phật. Tại sao không tin? Vì bạn chưa thông 

hiểu. Xác thực là không nên cho rằng bạn cũng biết thuyết pháp, thuyết đến nỗi hoa 

trời rơi rụng, thật ra là căn bản bạn vẫn chưa hiểu được, bạn không hiểu. Nếu bạn thật 

sự  hiểu  được  rồi  thì  không  có  chuyện  không  làm  được.  Cho  nên  sau  khi  tín  giải  thì 

phải hành, nhất định phải theo thứ tự. Không thể nói họ không tin, họ không giải mà 

họ có thể hành, không có chuyện này. Có hành thì mới có thể chứng. Chúng ta niệm 

Phật vãng sanh, vãng sanh là chứng. Chúng ta không thể không biết được. Cho nên tín, 

giải nhất định phải áp dụng nơi hành môn, bản thân mình phải thật sự làm được. 

- 424 - 

Hôm nay chư vị đồng tu ở nơi đây, tôi nghe nói có rất nhiều đồng tu từ Đại Lục, từ 

Đài Loan đến, từ các nơi khác đến. Chúng ta tụ họp ở giảng đường này thời gian tuy 

không  dài,  lần  này  tôi  giảng  có  năm  ngày,  trong  năm  ngày  nếu  như  không  thật  sự 

chăm chú học tập thì lần này bạn đến đây thật sự là uổng công. Nếu như tôi không nói 

những lời chân thật này với quý vị thì tôi có lỗi với quý vị. 

Chúng ta học Phật bắt đầu từ chỗ nào thì không thể không biết. Phải bắt đầu từ “Tịnh 

 nghiệp  tam  phước”. Trong  “Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”,  Phật  chỉ  dạy  cho  phu 

nhân Vy Đề Hy, bà đã phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Trước khi Thế Tôn chỉ dạy cho 

bà  phương  pháp  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  trước  tiên  là  dạy  cho  bà  “Tịnh  nghiệp  tam 

phước”. Tịnh nghiệp tam phước là gì? Trước tiên là phải đạt được ba điều kiện cơ bản. 

Ba điều kiện này, Thế Tôn giảng rất rõ ràng là  “chánh nhân tịnh nghiệp của ba đời 

 chư  Phật” .  Bạn  nói  điều  này  quan  trọng  biết  bao  nhiêu.  Ba  đời  là  đời  quá  khứ,  đời 

hiện tại và đời vị lai. Ba đời chư Phật, ba đời Bồ Tát tu hành thành Phật đều lấy điều 

này làm nền tảng. Bạn nói xem, nó quan trọng như thế nào! Nhất định không thể lơ là. 

Điều thứ nhất có bốn câu:  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không sát 

 sanh, tu mười nghiệp thiện” . Cho nên hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

không sát sanh, hoàn toàn thực hiện trong mười nghiệp thiện. Nếu như bạn không tu 

mười nghiệp thiện, thì bạn chẳng thành tựu được điều gì cả, đời sau không thể tái sanh 

được thân trời người  thì làm  sao bạn có thể vãng sanh, có thể  thành  Phật?  Điều này 

chúng ta không thể không biết. Cho nên, điều kiện đầu tiên này là rơi vào thập thiện 

nghiệp đạo. Chúng ta có nghiêm túc học tập thập thiện nghiệp đạo không? 

Thân  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  dâm  dục  (đồng  tu  tại  gia  thì  không  tà 

dâm); Khẩu thì không vọng ngữ (tức là không dối gạt người), không lưỡng thiệt (tức là 

không khiêu khích thị phi), không ác khẩu, không ỷ ngữ (ỷ ngữ là nói thêu dệt, lừa gạt 

người  khác);  Ý  thì  không  tham,  không  sân,  không  si, tiếp  xúc  với  pháp  thế  xuất  thế 

gian đều không tham, sân, si. Chúng ta có làm được hay không? Đây là điều cơ bản 

của việc học Phật, cũng là thiện nghiệp của thế gian. Mười điều này mà làm được thì 

trong  Kinh  gọi  các  bạn  là  “thiện nam  tử,  thiện  nữ nhân”, bạn là  người  thiện  của  thế 

gian.  Chúng  ta  có  làm  được  hay  không?  Nếu  như điều  thứ nhất  không  làm  được  thì 

toàn  bộ  pháp  thế  gian, xuất  thế  gian  đều chẳng  được  gì.  Chúng  ta  phải  hiểu, thật  sự 

học  Phật  thì  bạn  phải  thật  sự  tin  Phật,  tin  lời  nói  của  Phật  là  chính  xác,  nhất  định 

không có sai lầm, chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực học tập. Trên thế giới, người khác lừa 

gạt ta, ta thì không thể lừa gạt người khác. Tại sao vậy? Người khác lừa gạt ta vì họ 

không có học Phật, họ không hiểu chuyện. Nếu như ta lừa gạt họ thì ta đã sai, ta 

đã làm trái với lão sư, làm trái với lời Kinh dạy rồi. Cái tội này rất lớn, so với tội 

của người thông thường ở thế gian thì nặng gấp đôi. 

Tuyệt  đối  đừng  cho  rằng  cuộc  đời  này  của  chúng  ta  hình  như  là  không  có  lỗi  lầm. 

Không có lỗi lầm chính là lỗi lầm rất lớn. Tại sao vậy? Thật sự không có lỗi lầm chỉ có 

một người là Như Lai, Đẳng Giác Bồ Tát vẫn có lỗi lầm, mỗi ngày vẫn đang tu pháp 

môn  sám  hối.  Lỗi  lầm  của  các  Ngài  là  gì?  Lỗi  lầm  của  các  Ngài  là  một  phẩm  sanh 

- 425 - 

tướng vô minh chưa phá. Các Ngài vẫn đang chăm chỉ nỗ lực tu học. Trong “Kinh Địa 

Tạng” nói rất hay, phàm phu chúng ta, chúng sanh ở cõi Diêm Phù Đề khởi tâm động 

niệm đều là gây tội. Nếu như bạn tỉ mỉ mà tư duy, mà quan sát thì bạn mới hiểu được. 

Không nên quan sát người khác mà hãy quan sát chính mình, hãy dùng tâm chân thành 

mà phản tỉnh, mỗi ngày đều phải phản tỉnh. Một ngày phản tỉnh một lần cũng chưa đủ, 

ít  nhất  phải  phản  tỉnh  hai,  ba  lần  thì  chúng  ta  mới  thật  sự  có  thể  làm  được,  sửa  đổi 

thành một người tốt, thật sự làm một đệ tử của Phật. Cho nên bạn phải làm cho được, 

không làm không được. 

Phước thứ hai, điều thứ hai trong Tam Phước là:  “Thọ trì tam quy,  đầy  đủ  các  giới, 

 không phạm oai nghi” . Mọi người đã thọ qua tam quy hay chưa? Đã thọ rồi, là đã thọ 

qua trên hình thức, trên thực chất thì không có, có hình thức mà không có thực chất, 

nói một cách khó nghe là lừa dối Phật Bồ Tát, giả mạo tam quy ngũ giới. Bạn chưa 

làm được. 

Điều thứ nhất của tam quy là  “giác mà không mê” , điều thứ hai là  “chánh mà không 

 tà” , điều thứ ba là  “tịnh mà không nhiễm” . Tam Bảo Phật, Pháp, Tăng chính là Giác, 

Chánh,  Tịnh,  trong  Đàn  Kinh,  Đại  Sư  Lục  Tổ  Huệ  Năng  nói  rất  rõ  ràng.  Ngày  nay 

chúng ta khởi tâm động niệm, tất cả hành vi vẫn là mê - tà - nhiễm, không phải là giác 

- chánh - tịnh, tam quy là hữu danh vô thực. Các loại giới khác thì không cần phải nói 

đến, thập thiện không thực hiện được thì làm gì có được những giới khác? 

Điều thứ hai là Nhị Thừa thiện, chính là Thanh Văn, Duyên Giác. 

Một điều cuối cùng là Bồ Tát thiện Đại Thừa:  “Phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân quả, đọc 

 tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” . “Phát Bồ Đề tâm”, Bồ Đề tâm là chân tâm. Bồ 

Đề tâm vừa phát thì đó là Pháp Thân Bồ Tát, không phải là phàm phu. Chúng ta đọc 

trong Kinh Đại Thừa, Bồ Tát Viên Giáo gọi là phát tâm trụ, chỉ cần họ vừa phát tâm, 

trụ là vĩnh viễn không thay đổi, người này là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, không những 

vượt qua sáu nẻo, họ còn vượt qua mười pháp giới, là Pháp Thân Đại Sĩ. Bồ Đề tâm 

của chúng ta có phát ra hay chưa? 

Bồ Đề tâm không quá khó hiểu. Mười mấy năm trước, tôi ở nước Mỹ đã viết hai câu 

đối  có  hai  mươi  chữ,  ở  đây  có  treo  hai  bên.  Bồ  Đề  tâm  chính  là  câu:   “Chân  thành, 

 thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi” . Cách nói của tôi như vậy thì mọi người dễ 

hiểu. Trong Kinh thì nói, thể của Bồ Đề tâm là tâm chí thành. Chân thành chính là chí 

thành tâm, là thể của Bồ Đề tâm; nó khởi tác dụng đối với chính mình là tự thọ dụng, 

là  thâm  tâm;  tha  thọ  dụng  là  đại  bi  tâm.  Thâm  tâm  là  gì?  Thâm  tâm  cũng  không  dễ 

hiểu.  Chúng  ta  y  theo  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  đã  nói,  đề  Kinh  của  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ” thì có “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”. Thanh tịnh - bình đẳng - giác là thâm tâm, 

tự thọ dụng. Tâm chúng ta trong cuộc sống hàng ngày, đối với người, đối với sự, đối 

với  vật  thì  phải  giữ  gìn  thanh  tịnh,  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh,  dùng  tâm  bình  đẳng, 

dùng tâm chánh giác. Đây là thâm tâm, tự thọ dụng. Từ bi là tha thọ dụng. Đối xử với 

người khác thì phải từ bi. Từ bi chính là lòng yêu thương. Lòng yêu thương là từ trong 

- 426 - 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác sanh ra, gọi là từ bi, nó không phải làm 

việc theo cảm tình. Cho nên sự từ bi này, sự yêu thương này vĩnh viễn không thay đổi. 

Lòng  yêu  thương  của  người  thế  gian  là  giả,  là  gạt  người,  là  gian  dối,  hôm  nay  thì 

thương bạn, ngày mai thì hận bạn, thành ra cái kiểu gì? Cho nên nó không phải là thật. 

Sự từ bi của Phật, Bồ Tát là thật. Bạn có hủy báng họ, làm nhục họ, tổn thương họ thì 

họ vẫn từ bi, vĩnh viễn không thay đổi. Lòng thương yêu vĩnh viễn không thay đổi thì 

gọi là tâm từ bi. Phải đối xử với mọi người như vậy. 

Lần này tôi đến Nhật Bản nhằm ngày Tết âm lịch, vào đêm giao thừa. Ở Tokyo thì gặp 

được hai mươi mấy người đồng tu ở Đông Bắc Trung Quốc. Buổi dạ tiệc đêm đó có 

bảy  -  tám  chục  người  tham  gia.  Họ  làm  rất  nhiều  món  ăn  ngon  để  cúng  dường,  rất 

hiếm có. Ngày thứ hai tôi đi thành phố Okayama để tham dự Hội nghị hòa bình của 

Liên Hợp Quốc bốn ngày. Đây là lần đầu tiên tôi đến thành phố này. Rất là hiếm có. 

Thị  trưởng  của  thành  phố  này  nói  với  tôi,  ở  khu  vực  này  của  họ  đã  bốn  trăm  năm 

không có tai nạn. Có một vị đồng tu người Đông - Bắc chúng ta đến địa phương này 

mở một tiệm ăn nhỏ đã mười hai năm. Ông ấy nói với tôi, ở nơi đây trật tự an ninh rất 

tốt, ông đã sống nơi đây mười hai năm nay có lúc cả nhà đi vắng hết không cần phải 

trông nhà. Hiện nay trên thế giới này vẫn còn một chỗ đó, thật là hiếm có. Tôi vẫn nhớ 

ở Đài Loan trước thập niên sáu mươi, lúc ra khỏi nhà cũng không cần đóng cửa, hiện 

nay thì không được. Ở Nhật Bản thì còn có một địa phương như thế. Chúng tôi ở vùng 

phước địa này mở một hội nghị hòa bình thế giới hi hữu khó gặp, người dân chất phác, 

sống không cạnh tranh, không có quan niệm kiếm tiền, rất là bảo thủ. Họ biết tri túc 

thường lạc, họ biết dành dụm tiết kiệm, cuộc sống hàng ngày thật sự là biết chi tiêu tiết 

kiệm, cuộc sống rất an ổn, vui sướng. Tôi có hỏi họ có đi đến những thành phố lớn hay 

không, bởi vì chỗ họ ở cách thành phố Osaka rất xa, tôi hỏi họ có đi đến đó không. Họ 

nói không có đi, họ nói ở nơi đó sự ô nhiễm rất là nặng. Họ rất cố gắng gìn giữ thành 

phố của họ. Thật là hiếm có. Lần hội nghị này chúng tôi rất thành công. Tôi đến Kyoto 

để tiếp kiến những tổ chức Tịnh Độ Tông của Nhật Bản, tôi mời họ đi dùng cơm, pháp 

duyên  vô  cùng  thù  thắng. Trong  cuộc hội  nghị  này  đã  tiếp  xúc  với  các  tổ  chức Phật 

giáo và tôn giáo khác, họ đối xử với tôi rất tốt và có thiện cảm. Bởi vì những người có 

tuổi tác lớn như tôi đến tham dự hội nghị rất ít. Những thành viên tham gia trong lần 

hội nghị này của Liên Hiệp Quốc, người có tuổi cao nhất không quá bảy mươi tuổi, đa 

số là người trẻ tuổi, nhưng những người này khi đứng bên cạnh tôi thì thấy họ già hơn 

tôi rất nhiều. Có một vị Đại đức người Nhật Bản, trong lúc ăn cơm ngồi bên cạnh tôi, 

ông nhìn tôi rất kỹ. Tôi mới hỏi ông nhìn gì vậy? Ông nói, tôi nhìn Pháp sư mỗi năm 

mỗi trẻ ra. Ông nói Pháp sư có công phu, còn tôi rất hổ thẹn, tôi không có công phu. 

Ông ấy cũng là một vị Pháp sư, năm nay bảy mươi sáu tuổi, ông nhỏ hơn tôi hai tuổi, 

sức khỏe vẫn còn tốt, nhưng nhìn ông già hơn tôi rất nhiều. 

Tôi thường hay giới thiệu với mọi người nhà khoa học Nhật Bản - Tiến sĩ Giang Bổn 

Thắng, ông đã nhiều năm nghiên cứu sự kết tinh của nước rất có kết quả. Lần này tôi 

đặc biệt phải đi thăm ông ấy, tham quan phòng thí nghiệm của ông. Năm nay ông sáu 

- 427 - 

mươi  tuổi.  Nhìn  thấy  tôi,  ông  vô  cùng  ngưỡng  mộ.  Ông  nói:   “Thưa  Pháp  sư,  bình 

 thường Pháp sư bồi dưỡng thân thể như thế nào? Pháp sư ăn thực phẩm bổ dưỡng gì 

 vậy?” . Tôi nói phương pháp tôi bồi dưỡng thân thể chính là những thứ mà ông đã thí 

nghiệm tìm ra. Ông liền trừng mắt nhìn tôi. Ông đã thí nghiệm tìm ra sự kết tinh của 

nước tốt nhất không phải là hai  từ  “yêu  thương” và  “cảm  ân”  sao?  Ông không  hiểu. 

Mười năm thí nghiệm chữ “yêu thương” và “cảm ân” thì sự kết tinh của nước là đẹp 

nhất. Tôi nói:  “Tôi chẳng có gì khác, tôi chỉ có chữ yêu thương và lòng cảm ân, ngoại 

 trừ những thứ này ra, tôi chẳng có thứ gì cả; cuộc sống của tôi, việc ăn uống vô cùng 

 đơn giản” . “Lòng  thương  yêu  của  tôi  là  khắp  pháp  giới,  lòng  cảm  ân  của  tôi  là 

đầy khắp Ta Bà”, tôi nói với ông ấy hai câu này. Tôi nói:  “Ông đã thí nghiệm nhưng 

 ông không áp dụng, ông không có thực hiện. Nếu như ông làm thì ông cũng giống như 

 tôi vậy. Ông không chịu làm thì không được” . Tôi dùng mười chữ này để giải thích Bồ 

Đề tâm cho mọi người dễ hiểu, phải chăm chỉ học tập, phải thực hành, đối với tất cả 

chúng sanh phải có lòng chân thành. 

Lần Hội nghị hòa bình quốc tế này ở Okayama, tôi nói:  “Liên Hiệp Quốc đã thành lập 

 hơn nửa thế kỷ rồi, mỗi ngày quý vị đều mở các cuộc họp, mỗi ngày đều nghiên cứu 

 thảo luận về hòa bình, nhưng mà thế giới thì càng ngày càng không có hòa bình, tần 

 số  xung  đột  mỗi  năm  mỗi  tăng  cao,  thiên  tai  nhân  họa  mỗi  năm  càng  nghiêm  trọng 

 hơn,   cho nên sự việc này không phải là mấy vị chuyên gia, học giả chúng ta ở trên bàn 

 mà  có  thể  thảo  luận  ra  được.  Vấn  đề  này  muốn  thực  hiện  được  thì  phải  bắt  đầu  từ 

 chính bản thân mình”.  Những năm gần đây tôi đã tham gia rất nhiều các Hội nghị hòa 

bình quốc tế, chúng tôi có nhiệm vụ hướng dẫn cho họ. Bắt đầu làm từ chỗ nào? Phải 

tiêu trừ sự đối lập với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật ở trong nội tâm của mình. Nếu 

như bạn còn đối lập với mọi người, đối lập với việc, đối lập với tất cả, thì bản thân của 

bạn đã không hòa bình, vậy còn bàn luận hòa bình gì nữa? Người khác đối lập với ta, 

ta không đối lập với họ, thì sự việc này có thể được hóa giải rồi. Phàm là hai bên cố 

chấp thì sẽ xảy ra xung đột. Một bên cố chấp, một bên không cố chấp thì xung đột sẽ 

không xảy ra. Tôi nói đạo lý này với họ. 

Một quan niệm sai lầm dễ dàng xảy ra nhất hiện nay là người ở thế gian này đều cho 

 “tôi đúng, họ thì sai” . Tôi nói, quan niệm này chính là tạo ra sự xung đột xã hội, chính 

là  phá  hoại  nền  hòa  bình  của  thế  giới.  Vậy  phải  làm  sao  mới  có  thể  thật  sự  tiêu  trừ 

xung đột, xúc tiến hòa bình? Bạn phải chuyển đổi lại ý niệm này. Người khác đều là 

đúng, còn tôi thì sai, người khác đã sai cũng là đúng, ta đúng thì cũng là sai. Tôi đã 

dạy  cho  họ, các bạn có  thể  chuyển  cái ý  niệm  này  trở  lại thì chúng  ta  đối với  sự ổn 

định của xã hội, nền hòa bình của thế giới đã thật sự có cống hiến. Nếu như vẫn còn 

cho  rằng người khác  đều  là  sai  còn ta đúng, thì  chúng ta  ở  trên  bàn hội  nghị đã phá 

hoại hòa bình rồi. Chúng ta muốn giúp cho thế gian này hóa giải xung đột mà chúng ta 

đang tạo ra xung đột, vậy làm sao mà bạn có thành tựu? 

Có lẽ những người tham dự vận động hòa bình quốc tế này trước đến giờ cũng chưa 

từng nghe cách nói này của tôi nhưng họ đều gật đầu, đều chấp nhận, nhưng khó thực 

- 428 - 

hiện được, rất khó làm. Nhưng vẫn phải làm, tại sao vậy? Bởi vì chúng ta cống hiến 

cho hết thảy nhân loại. Cho nên làm công việc này chính là hy sinh phụng hiến. Chúng 

ta  hy  sinh  điều  gì?  Muốn  hy  sinh  thì  chúng  ta  phải  biết  nhận  lỗi,  chúng  ta  phải  biết 

nhận cái sai, người khác cả thảy là đúng. 

Thật  ra  điều  này  ở  trong  Kinh  Phật  đã  dạy  cho  chúng  ta.  Bạn  xem  ở  trong  “Tông 

Luận”,  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  có  nói:   “Cảnh  duyên  không  tốt  xấu,  tốt  xấu  tại  nơi  tâm” . 

Cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự. Hoàn cảnh nhân sự và hoàn 

cảnh vật chất là bình đẳng, là thanh tịnh, không có tốt xấu, không có thiện - ác, đúng - 

sai. Thiện - ác, tốt - xấu là do tâm của chính chúng ta biến hiện ra. Tâm của chúng ta 

thì tất cả mọi người đều tốt, thế gian không có người nào mà không tốt, hoàn cảnh thì 

chẳng  có  nơi  nào  mà  không  tốt.  Trong  Kinh  Đại  Thừa,  Phật  thường  nói:   “Cảnh  tùy 

 tâm chuyển”, “nếu chuyển được vật thì đồng Như Lai” . Chúng ta học Phật là học điều 

gì?  Chính  là  học  được  điều  này,  ta  có  thể  chuyển  cảnh  giới,  ta  không  bị  cảnh  giới 

chuyển. 

Người như thế nào cũng là người tốt. Tôi xin đưa ra vài thí dụ, người hủy báng tôi đều 

là người tốt, người làm nhục tôi cũng là người tốt, người hãm hại tôi cũng là người tốt. 

Họ tốt ở chỗ nào? Họ đối với tôi mà nói, họ hy sinh phụng hiến, họ tạo ác nghiệp để 

thành tựu cho tôi, họ tạo ác nghiệp để tiêu trừ ác nghiệp cho tôi, họ làm sao mà không 

phải là người ân của tôi? Họ không sợ bị đọa lạc, họ đã đẩy tôi lên trên cao. 

Cho nên tôi thường kể câu chuyện ở trong “Kinh Kim Cang”, mọi người hay đọc, vua 

Ca Lợi bị cắt xẻo thân thể. Vua Ca Lợi mọi người đều biết là vua ác, bạo quân, đã giết 

chết vị Nhẫn Nhục tiên nhân, xử tử lăng trì. Tâm của vị Nhẫn Nhục tiên nhân không 

có một chút nào sân hận, không có chút nào tâm trả thù. Không có tâm sân hận là nhẫn 

nhục Ba La Mật viên mãn, không có tâm báo thù là trì giới Ba La Mật viên mãn. Hai 

điều này được Ba La Mật viên mãn thì bố thí, tinh tấn, thiền định, Bát Nhã cả thảy đều 

viên mãn. Cho nên vị tiên Nhẫn Nhục này đã thành Phật sớm hơn. Ai giúp Ngài vậy? 

Là vua Ca Lợi giúp Ngài. Bạn hãy nghĩ xem, công đức của vua Ca Lợi lớn thế nào! Đã 

giúp  đỡ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thành  Phật  sớm  hơn.  Vốn  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

trong  hiền  kiếp  là  vị  Phật  thứ  năm,  Ngài  ở  sau  Bồ  Tát  Di  Lặc,  hiện  giờ  thì  Ngài  đã 

thành  Phật  trước  Bồ  Tát  Di  Lặc,  do  được  sự  giúp  đỡ  của  vua  Ca  Lợi.  Đây  gọi  là 

nghịch tăng thượng duyên, chúng ta phải hiểu. 

Cho  nên, tất  cả  hết thảy  những người hủy  báng  ta, những người  hủy  nhục  ta, những 

người hãm hại ta, tâm của ta phải cảm ơn họ. Tại sao vậy? Vì hành vi của họ, ta đã 

nhìn thấy, đã nghe được, nhưng ta không có tâm sân hận, ta không có tâm báo thù, ta 

chỉ có tâm cảm ơn. Giống như họ đến khảo hạch ta, rốt cuộc ta tu hành sáu Ba La Mật 

đến trình độ nào rồi, ta đều qua được, đều đạt tiêu chuẩn. Cho nên cảnh giới của chính 

mình mỗi năm xác thực là được nâng cao, nghiệp chướng của mình mỗi năm tự bản 

thân  mình  cảm  thấy  được  tiêu  trừ,  trí  huệ  tăng  trưởng. Cho  nên  tôi  vô  cùng  cảm  ơn 

những người này. Đây chính là học Phật. Tôi là học được từ trong Kinh Phật. Trước 

đây thì chưa được, trước đây tôi chịu không nổi, nếu như người ta hủy báng tôi, tôi lập 

- 429 - 

tức mắng trả lại. Đó là phàm phu. Sau khi học Phật mới hiểu được điều này có nhiều 

lợi ích, cho nên mỗi ngày tôi tụng Kinh lạy Phật, tôi hồi hướng cho những người này. 

Tại sao vậy? Vì tiêu trừ tội nghiệp cho họ, nhất định là họ sẽ bị đọa nhưng hy vọng là 

không đọa quá nặng. Luôn luôn phải nhớ biết ơn, báo ơn. Cho nên họ không phải là 

người  xấu.  Cái  ý  niệm  này  đều  ở  trong  một  niệm  của  bản  thân  mình,  bạn  có  biết 

chuyển hay không. Nhất định là thế gian này không có người ác. 

Tôi thường nói Phật pháp là nền giáo dục của Phật Đà. Trong giáo dục, một ý niệm 

quan trọng  nhất  chính  là khẳng định  bổn  tánh  của tất cả  chúng  sanh  vốn  là thiện  thì 

bạn mới có thể dạy học được. Câu đầu tiên trong “Tam Tự Kinh” đã nói: “Nhân chi 

 sơ, tánh bổn thiện”. Bản tánh của chúng sanh vốn là thiện. Bản tánh là Phật tánh, bản 

tánh đều là như Phật. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” và “Kinh Duyên Giác”, Phật nói rất 

rõ ràng:  “Tất cả chúng sanh vốn dĩ là Phật” . Tại sao hiện nay bạn lại trở thành như 

thế này? Vì hiện nay bạn đã mê mất tự tánh, cho nên trở thành như thế này. Mê mất tự 

tánh của bạn chứ hoàn toàn không có mất đi, chỉ là mê mất mà thôi. Như trong “Kinh 

Lăng Nghiêm” Thế Tôn có nêu ra một thí dụ “anh chàng Diễn Nhược Đạt Đa mê đầu 

 nhận ảnh”. Giống như bình thường chúng ta đội nón, cái nón đang đội ở trên đầu rồi 

mà đi khắp nơi tìm cái nón:  “Các bạn có thấy cái nón của tôi ở đâu không?” .  “Nó ở 

 trên  đầu  của  ông  kìa” .  Đâu  có  mất,  chỉ  là  mê  mà  không  giác.  Phật  giúp  cho  tất  cả 

chúng sanh, giáo hóa cho tất cả chúng sanh không có gì khác, chính là giúp cho bạn 

phá mê khai ngộ, chỉ cần bạn hồi đầu là đúng rồi. 

Nói đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, nói đến Thế giới Ta Bà của chúng ta, Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc cùng với thế gian chúng ta hiện nay có khác biệt gì không? Xin 

thưa  quý  vị,  chẳng  có  khác  biệt  chút  nào.  Không  có  khác  biệt  thì  gọi  là  Nhất  Chân 

Pháp Giới. Thật sự là không có khác biệt chút nào. Nhưng hiện nay chúng ta cảm thấy 

khác với trên Kinh đã nói, thế gian này của chúng ta cùng với Thế giới Cực Lạc khác 

nhau quá nhiều. Thật ra khác biệt là ở chỗ nào? Khác biệt ở chỗ ý niệm của chúng ta, 

vì khởi tâm động niệm của chúng ta. Xác thực là thế gian này không có sự khác biệt. 

Điều này có thể từ sự thí nghiệm nước của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng thật sự đã chứng 

minh được. Cái ly nước này không có gì khác biệt so với nước ở trên toàn thế giới, thế 

nhưng những người ở nơi đây có tâm thiện thì nước ở nơi đây sẽ thiện, dùng kính hiển 

vi để xem kết tinh thì thấy nước vô cùng đẹp; người ở nơi đây tâm không thiện, hành 

vi không thiện thì sự kết tinh của nước ở nơi đây không đẹp. Do vậy mới biết, nước 

không có thiện hay bất thiện mà do tâm con người. 

Tại sao Thế giới Cực Lạc đẹp như vậy, tốt như vậy? Chẳng có gì khác, là do tâm con 

người.  Phàm  là  người  đã  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  đều  là  người 

thiện. Tôi vừa nói ba điều kiện, đây là Phật đã nói ở trong Kinh, là Tịnh nghiệp tam 

phước cả thảy họ đều có đầy đủ, mười một câu này đều làm được một trăm phần trăm 

nên toàn bộ hoàn cảnh của Thế giới Tây Phương đều thay đổi, chuyển thành tốt đẹp 

nhất, thù thắng nhất. 

- 430 - 

Ngày  nay  con  người  chúng  ta  ở  trên  quả  địa  cầu  này  tâm  bất  thiện,  khởi  tâm  động 

niệm đều trái với thập thiện. Thân thì sát, đạo, dâm; khẩu thì vọng ngữ, lưỡng thiệt, ỷ 

ngữ, ác khẩu; ý thì tham, sân, si, vậy thì làm sao hoàn cảnh vật chất này có sự kết tinh 

tốt đẹp được? Không thể được. 

Hai,  ba  năm  gần  đây,  tôi  có  đề  xướng  một  câu  giản  tiện  hơn  là   “thuần  tịnh,  thuần 

 thiện” . Tại sao lại đề xướng câu này? Vì mấy năm gần đây tai nạn quá nhiều, đặc biệt 

là  ôn  dịch,  bệnh  truyền  nhiễm.  Ở  mỗi  vùng,  khi  nói  đến  vấn  đề  này  đều  chấn  động 

lòng  người,  đều  sợ  hãi  vô  cùng.  Chúng  tôi  đối  với  những  sự  việc  này  thì  rất  bình 

thường. Đây cũng là hiện tượng tự nhiên, do nghiệp chúng sanh chiêu cảm. Làm sao 

mới có thể không bị tai nạn? Thuần tịnh thuần thiện thì sẽ không bị, tâm địa thuần tịnh 

thì bạn sẽ không bị cảm nhiễm. Tâm địa từ bi, tâm từ bi có thể giải độc. Tâm thanh 

tịnh thì không bị cảm nhiễm, không cần phải tìm bác sĩ, không cần phải uống thuốc. 

Tất cả các loại thuốc đều có tác dụng phụ, cho nên thuốc uống không phải là thứ tốt. 

Nếu  thân  thể  của  mình  có  bệnh  thì  hãy  mau  sám  hối.  Tại  sao  vậy?  Vì  bệnh  là  do  ý 

niệm bất thiện, lời nói việc làm bất thiện sẽ sanh ra bệnh. Điều này là từ sự kết tinh 

của nước chứng minh được. 

Cho nên gặp được Tiến sĩ Giang Bổn Thắng, tôi rất vui mừng. Tôi đem đạo lý này ở 

trong Kinh Phật nói với ông ấy. Cảnh giới của chính ông ấy vẫn chưa chuyển được, tôi 

thì  đã  chuyển  được.  Tôi  nói  với  ông  ấy  là  những  điều  mà  ông  đã  thí  nghiệm  chứng 

minh lời Phật nói ở trên Kinh là chính xác. Ông ấy chứng minh là nước có thể nghe 

được âm thanh, nước có thể thấy, nước có thể nghe, nước hiểu được ý nghĩ con người. 

Bạn dùng tâm thiện, lời nói thiện đối với nó thì phản ứng của nó rất là đẹp. Nếu bạn 

dùng ý ác, bạn nói là ta hận ngươi, ta chán ghét ngươi, thì trong kính hiển vi nó kết 

tinh rất xấu, rất khó coi. Điều này thật sự là từ trong thí nghiệm của khoa học đã khám 

phá ra. Tôi khuyến khích ông ấy đem việc thí nghiệm này nâng cao hơn nữa. Tôi nói, 

nước là pháp tánh, mà pháp tánh có bản năng, bản năng của nó chính là thấy - nghe - 

hay - biết, cho nên nó có thấy - nghe - hay - biết là điều bình thường. Nó vẫn có tánh 

đức, đức năng. Trong cái đức này, hiện giờ ông ấy chỉ phát hiện được một phần, chính 

là sắc tướng. Sắc tướng mà nó hiển thị là tánh đức của nó. Ngoại trừ sắc tướng ra, trên 

Kinh Phật có nói sắc, thanh, hương, vị. Bạn dùng thiện ý đối xử với nó thì âm thanh 

của nó rất hay. Hiện nay bạn vẫn chưa khám phá ra được. Nó vẫn còn có hương, có vị. 

Sắc,  thanh,  hương,  vị  đều  là  từ  trong  tâm  chúng  ta  biến  hiện  ra.  Tâm  của  chúng  ta 

thiện thì sắc, thanh, hương, vị đều tốt. Ngày nay ông ấy chỉ mới khám phá ra được sắc, 

còn thanh, hương, vị chưa phát hiện ra được. Tôi nói:  “Công việc của ông vẫn chưa 

 đủ, hãy cố gắng, sớm nghiên cứu thêm” . Nước có thanh, hương, vị, tùy theo ý niệm 

của con người mà nó thay đổi. 

Ăn uống cái gì là tốt? Thức ăn uống như thế nào khi mang đến chỗ này của ta đều là 

thực phẩm của người cõi trời. Tại sao vậy? Vì mang đến trước mặt ta, ý niệm của ta sẽ 

chuyển biến nó; sắc, thanh, hương, vị cả thảy đều tốt. Cho nên bạn phải biết chuyển thì 

việc  học  Phật  của  bạn  mới  không  uổng  công,  tôi  thường  nói  thân  thể  vĩnh  viễn  sẽ 

- 431 - 

không sanh bệnh, vĩnh viễn sẽ không già yếu. Bạn học Phật thành tựu ở chỗ nào? Trên 

khuôn mặt của bạn, ở trên thân thể của bạn, trong hoàn cảnh cuộc sống của bạn, bạn 

có  chuyển  được  hay  không?  Đạo  lý  này  ở  trong  Kinh  Đại  Thừa  thường  hay  nói: 

 “Cảnh tùy tâm chuyển”, “tất cả pháp do tâm tưởng mà sanh” . Thế giới Cực Lạc là 

tâm  tưởng  sanh, quả báo  của  chư thiên  là tâm  tưởng  sanh, ba đường  ác  cũng  là  tâm 

tưởng sanh. Bạn tưởng cái gì thì hoàn cảnh liền biến thành cái đó, cảnh nhất định sẽ 

chuyển theo ý niệm của bạn, không sai chút nào. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã làm thí nghiệm này được mười năm, năm nay là năm thứ 

mười. Năm kia, Pháp sư Ngộ Bình phát hiện ra phần tài liệu này ở trên mạng internet, 

tải  xuống  đưa  cho  tôi  xem.  Tôi  vừa  nhìn  thấy  thì  rất  hoan  hỷ,  hoàn  toàn  giống  với 

những điều trong  Kinh  Đại  Thừa đã nói. Tôi  liền  bảo  sư Ngộ Bình  sưu  tập  thêm  tài 

liệu. Tôi muốn tìm Tiến sĩ Giang Bổn Thắng. Tìm ông ấy để làm gì? Tôi muốn nói với 

ông ấy, ông hiện giờ phát hiện chỉ có một phần, vẫn còn rất nhiều điều ông chưa phát 

hiện  ra. Tôi đem  những điều này  nói với  ông  ấy, ông phải  nâng  cao nghiên  cứu  của 

ông  lên,  hãy  mở  rộng  nghiên  cứu  của  ông,  mong  muốn  là  cả  thảy  đều  được  chứng 

minh. 

Hết thảy tất cả vật chất không chỉ là nước (nước là khoáng vật), mà bùn cát, gạch đá, 

cả thảy đều có tính thấy nghe hay biết, cả thảy đều có sắc, thanh, hương, vị. Tại sao 

vậy? Nó có pháp tánh. Đây chính là trong Kinh Đại Thừa, như “Kinh Lăng Nghiêm”, 

chúng ta đọc rất nhiều. Trong Kinh nói, các pháp đã sanh do tâm mà hiện, tất cả nhân 

quả thế giới vi trần. Thế giới này là nói đến vũ trụ, tinh hệ lớn, vi trần là nói vật chất 

nhỏ nhất. Ngày nay chúng ta nói là nguyên tử, điện tử, lạp tử, hiện nay các nhà khoa 

học nói còn có thành phần nhỏ hơn lạp tử gọi là hạt vi lượng, trong tương lai không 

biết có phát hiện ra hạt nhỏ hơn không? Điều này rất khó nói. Trong Kinh Phật có nói 

vi trần là hạt nhỏ nhất.  “Nhân tâm thành  thể” , thể của nó là gì? Thể của nó là chân 

tâm, là pháp tánh. Pháp tánh có đủ đức năng. Đức là vô lượng trí huệ, vô lượng năng 

lực, vô lượng tướng hảo. Năng là thấy nghe hay biết. Cho nên vi trần cực kỳ vi tế đều 

có thấy nghe hay biết. 

Bốn năm trước, có một cư sĩ tặng cho tôi quyển sách tên là  “Âm Thanh Đồng Hoang”  

do  Đài  Loan  xuất  bản,  viết  về  thổ  dân  Úc  Châu.  Tôi  xem  được  một  bài  về  cách  trị 

bệnh của họ. Tôi xem cảm thấy rất là thú vị. Cách chữa bệnh của họ là dùng tâm linh, 

dùng  tâm  thuần  tịnh  thuần  thiện  để  chữa  bệnh,  họ  không  cần  dùng  phương  pháp  gì 

khác để trị bệnh, cũng không cần dùng bất kỳ loại thuốc gì cả, chỉ là dùng tâm thuần 

tịnh thuần thiện để trị lành bệnh, hơn nữa rất nhanh chóng khỏi bệnh. Như là ngày thứ 

nhất bị thương nặng, bị gãy xương cốt, đến sáng sớm ngày thứ hai thì có thể đi lại như 

mọi người, hoàn toàn hồi phục. Có một bác sĩ người Mỹ, chúng ta nhìn thấy thì cho là 

kỳ tích, nhưng trên thực tế, đạo lý này đều có trong Phật pháp. Các bạn nên biết, nếu 

có  thể  ứng  dụng  trong  cuộc  sống  hàng  ngày  của  chính  mình,  điều  này  không  có  gì 

khác hơn là phải biết, mỗi tế bào ở trên thân thể của chúng ta, mỗi một phân tử, mỗi 

một lạp tử đều là sống, đều có thấy, nghe, hay, biết. Họ trị bệnh như thế nào? Từ trên 

- 432 - 

cao té xuống, thân thể bị thương nặng, xương cốt bị gãy, người thổ dân Úc Châu đó 

nói rất hay, sau khi bị té xuống thì những tổ chức tế bào ở vị trí đó đã bị hoảng sợ, vậy 

phải làm sao để chữa trị? Là hát cho nó nghe, an ủi nó. Khi an ủi, bảo nó không nên sợ 

hãi,  mỗi  người  trở  về  với  trách  nhiệm  công  việc  bình  thường  của  mình,  hợp  tác  lẫn 

nhau thì vết thương sẽ lành. Vi diệu vô cùng. 

Từ  sự  việc  này,  lần  đó  tôi  ở  Nhật  Bản  đã  làm  một  thí  nghiệm,  kết  quả  là  rất  thành 

công. Bởi vì khi chúng tôi đến Nhật Bản, hiện tại chúng ta đang ở miền Nam là mùa 

hè, ở Nhật Bản là mùa Đông có tuyết rơi, chênh lệch nhiệt độ rất lớn, cho nên lớp da 

bị dị ứng, trên đùi nổi lên rất nhiều đốm đỏ rất ngứa. Mấy ngày đầu tôi sử dụng dầu 

Miên Dương rất có kết quả, nhưng mỗi ngày đều phải dùng dầu, mỗi ngày phải rửa, 

mỗi  ngày  phải  thoa  dầu.  Cuối  cùng  tôi  nghĩ,  đây  không  phải  là  cách  giải  quyết  nên 

không  dùng  dầu  Miên  Dương  nữa,  mà  thương  lượng  với  cái  chân.  Tôi  nói  với  nó: 

 “Toàn thân của chúng ta, mỗi một bộ phận, mỗi một tế bào, mỗi một nguyên tử, mỗi 

 một điện tử, mỗi một lạp tử, mỗi một vi trần, sinh mạng của chúng ta là cùng một thể, 

 chúng ta phải hợp tác lẫn nhau, chúng ta đừng để bị ảnh hưởng của nhiệt độ ở bên 

 ngoài, không nên bị ảnh hưởng của nhiệt độ bên ngoài, mỗi người hãy vui vẻ trở về vị 

 trí  làm  việc  của  chính  mình,  hãy  bình  thường  hợp  tác  lẫn  nhau” .  Tôi  nói  những  lời 

này một ngày ba lần đến bốn lần, ngày thứ hai thì thấy ổn rồi, các đốm đỏ tuy là chưa 

biến  mất  nhưng  chẳng  còn  ngứa  nữa,  và  không  còn  dùng  thuốc  nữa.  Nếu  biết  được 

cách chữa này thì sẽ làm cho bác sĩ thất nghiệp. 



Tập 306 

Tôi dùng cách này rất có hiệu quả. Cho nên mọi người khi tuổi tác đã lớn, trở nên già, 

bạn phải thường xuyên nói với chính mình phải trẻ mãi, không nên chịu sự ảnh hưởng 

bên  ngoài,  thì  bạn  sẽ  vĩnh  viễn  không  già.  Phải  khẳng  định  mỗi  một  tế  bào  trên  cái 

thân này đều là sống, thật sự là sống. Nên biết rằng, tất cả vạn vật, tất cả vật chất, động 

vật, thực vật, khoáng vật đều là sống, đều có thể thấy - nghe - hay - biết, đều có sắc - 

thanh  -  hương  -  vị,  đều  có  tất  cả  đức  tính  tốt  đẹp  như  lời  của  Như  Lai  đã  nói  trong 

Kinh, thảy đều có đủ. Trong vi trần có thế giới, trong thế giới có vi trần, trong vi trần 

đó  lại  có  thế  giới.  Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói  vũ  trụ  là  trùng  trùng  vô  tận, 

không  thể  nghĩ  bàn.  Cho  nên  bạn  phải  hiểu,  phải  khẳng  định,  bạn  phải  tùy  thuận, 

không thể chống lại. Bạn mà chống lại thì sẽ có phiền phức. Chống lại là thuận theo ý 

của bản thân mình, vậy thì tai nạn liền đến. 

Trong lần tham gia hội nghị này, tôi sẽ nói với mọi người là sự ổn định hòa bình chẳng 

có điều gì khác hơn là nền giáo dục của Thánh nhân, chính là dạy cho bạn hiểu được 

thiên nhiên. Trong “Kinh Bát Nhã” có nói thật tướng của các pháp. Bạn phải hiểu rõ, 

phải  thông  suốt,  sau  đó  thì  thuận  theo  tự  nhiên,  nhất  định  không  thể  làm  ngược  lại. 

Nếu làm ngược lại thì tai nạn sẽ đến. Tự nhiên chính là hài hòa, tự nhiên là không có 

xung đột. Kinh điển của Phật đã dạy cho bạn tất cả, thí dụ như điều vừa nói là “Tịnh 

- 433 - 

 nghiệp tam phước”. Tịnh nghiệp tam phước là quy luật của tự nhiên, là sự vận hành 

của tự nhiên. Như Thập Thiện đã nói với bạn, thập thiện là tự nhiên, là đức hạnh vốn 

có trong tự tánh của bạn. Bạn mà làm trái nghịch với điều này, ngày nay bạn tạo sát, 

đạo, dâm, nói vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, vậy là bạn đã trái nghịch với tánh đức, 

trái nghịch với quy luật của tự nhiên, thì tai nạn sẽ đến với bạn, bạn đã tạo nghiệp rồi. 

Đạo  lý này  rất  sâu, đối  với  những  người  sơ  học  mà  nói  thì  rất khó  thể  hội được,  họ 

cảm thấy rất là mới lạ nhưng họ không dễ gì tin tưởng. Cho nên, tôi phải dạy cho họ 

một phương pháp, tôi nói:  “Bạn hãy quan sát thân thể của chính chúng ta, thân thể là 

 vũ trụ nhỏ, bên ngoài là vũ trụ lớn, vũ trụ nhỏ và vũ trụ lớn phải hoàn toàn như nhau, 

 là một không phải hai” . 

Cha mẹ sanh ra cái thân thể này của chúng ta, đây là tự nhiên. Tại sao vậy? Vì cha mẹ 

không  có  xen  tạp  một  chút  suy  nghĩ  ở  trong  đó,  là  tự  nhiên  mà  sanh.  Nếu  như  bạn 

thuận theo tự nhiên thì nhất định thân thể của bạn sẽ được khỏe mạnh sống lâu. Nếu 

như bạn làm ngược với tự nhiên thì bạn sẽ gặp rắc rối to rồi, bạn sẽ bị bệnh tật, tai nạn 

sẽ đến với bạn, thậm chí sẽ bị chết sớm. 

Tôi xin nêu ra một thí dụ. Hôm nay tôi nói về việc phá hoại sinh thái tự nhiên. Thân 

thể này của chúng ta là sinh thái tự nhiên. Ngày nay mọi người đều biết, khoa học kỹ 

thuật phát triển đã phá hoại hoàn cảnh sinh thái của địa cầu, sẽ xảy ra rất nhiều tai nạn. 

Hiện nay chúng ta biết được tai nạn là do con người gây ra. Thân thể của chúng ta là 

hoàn  cảnh  tự  nhiên,  nếu  chúng  ta  phá  hoại  thân  thể  thì  cũng  như  phá  hoại  địa  cầu, 

cũng sẽ đem đến nhiều tai nạn.  Sự phá hoại nghiêm trọng nhất là chỉnh sửa sắc đẹp.  

Sửa sắc đẹp chính là phá hoại hoàn cảnh tự nhiên. Bạn đi xăm chân mày, cắt mí mắt, 

hình như là bạn đẹp thêm một chút, nhưng chỉ có vài năm thôi, sẽ làm cho thân thể của 

bạn sanh ra bệnh, chính là do cái nhân này mà sinh ra. Bạn đã gây ra sai lầm, bạn sẽ 

chịu đau khổ. Cho nên  cái tiệm  làm  đẹp đó tôi  nghĩ nên đổi lại tên là tiệm  phá hoại 

sinh thái tự nhiên. 

Lần này tôi ở Úc Châu, Pháp sư Ngộ Thông đã tìm cho tôi một đồng tu, cũng là người 

học Phật, lên trên núi đến chỗ ở của tôi để nấu cơm giúp tôi, để dọn dẹp xung quanh. 

Bà ấy ở được ba ngày thì bỏ đi, do nguyên nhân gì vậy? Cái mũi của bà ấy có vấn đề, 

đau không nói nên lời. Tôi hỏi tại sao có chuyện này vậy? Hai mươi năm trước bà ấy 

đã đi sửa sắc đẹp, nâng sống mũi. Hiện giờ thì rất đau đớn, bệnh đã phát tác rồi, hai 

mươi năm sau, bà ấy phải chịu cái quả báo này. Tôi nói, đây chính là do phá hoại hoàn 

cảnh tự nhiên. 

Ở Đài Loan có một ngôi sao điện ảnh rất nổi tiếng, một hôm cô ấy gọi điện thoại cho 

tôi, sức khỏe của cô ấy không tốt. Tôi hỏi cô bị bệnh gì vậy? Cô ấy nói lúc còn trẻ vì 

thích đẹp, để lộ cái rốn ra bên ngoài, bây giờ trên cơ thể phát bệnh. Đây chính là phá 

hoại hoàn cảnh tự nhiên. Phải cẩn thận để ý. Cho nên nhìn thấy những cô gái trẻ mặc 

quần áo để lộ rốn ra bên ngoài, thì tôi nghĩ đến hai mươi năm sau họ sẽ gặp nhiều rắc 

rối, họ sẽ phải chịu quả báo, do phá hoại hoàn cảnh tự nhiên. 

- 434 - 

Vẫn  còn  một  điều  quan  trọng  nhất,  mọi  người  không  nên  sơ  suất,  đó  là  chuyện  phá 

thai. Phá thai là phá hoại hoàn cảnh tự nhiên, làm trái với định luật nhân quả. Bạn hãy 

tỉ mỉ mà điều tra, mà khảo sát, phàm là người đã phá thai thì thân thể không tốt, tinh 

thần cũng  không tốt,  gia đình và sự nghiệp  của họ  cũng không  tốt. Bạn hãy  điều tra 

thử thì bạn sẽ hiểu được. Thật khủng khiếp! Làm trái với nhân quả, vậy cái nhân quả 

đó là gì? Trong Kinh Phật đã nói, con cái đến đầu thai là do bốn thứ duyên: báo ân, 

báo oán, đòi nợ, trả nợ. Nếu chúng đến để báo ân thì đây là đứa con hiếu thảo, bạn giết 

chúng thì ân biến thành thù, lần sau nó sẽ đến báo thù. Nếu nó đến để báo thù mà bạn 

lại giết nó thì mối thù càng tăng lên, thật là kinh khủng, tai họa không thể lường được, 

đời đời kiếp kiếp không thể nào dứt. Bạn nói xem, điều này đáng sợ biết bao. Điều này 

không những là phá hoại hoàn cảnh tự nhiên mà còn phá hoại định luật nhân quả. Ở 

đây là tôi ngẫu nhiên nêu lên vài thí dụ để cho bạn hiểu được. 

Trước  đây  lão  sư  Lý  nói  với  tôi,  Ngài  nói  theo  nền  y  học  của  Trung  Hoa,  ở  trong 

“Linh Xu Hoàng Đế Nội Kinh” có nói, thọ mạng của con người, con người giống như 

một cái máy; nếu biết bảo dưỡng nó, khéo chăm sóc cho nó, không phá hoại nó, có thể 

hoàn toàn thuận theo tự nhiên thì thọ mạng của con người ít nhất cũng sống đến hai 

trăm  tuổi.  Bạn  sống  không  đến  hai  trăm  tuổi  là  do  bạn  tự  làm  hại  mình.  Hiện  nay 

chúng ta nghĩ thử xem, lời nói này có đạo lý vô cùng. Cho nên điều này không phải do 

bên ngoài mà do chính mình tự làm hại mình. Đặc biệt là việc học Phật, ở trong Phật 

pháp  có  những  lý  luận  rất  hay,  những  phương  pháp  rất  hay,  nhưng  đáng  tiếc  là  bạn 

chưa học được. Những lời này quý vị phải nghe cho rõ ràng. Vì sao chưa làm được? 

Là do sợ bị thiệt thòi, bị lừa gạt. Ta dùng lời chân thật đối xử với người khác thì ta sẽ 

bị  người  khác  lừa  gạt  sao?  Bạn  không  biết  được,  cổ  nhân  có  nói  chịu  thiệt  thòi  là 

phước. Bạn không tin câu nói này. Trước mắt hình như là bị thua thiệt, nhưng sự thật 

thì phước báo ở phía sau, nhất định là không bị thua thiệt. Cho nên phải thật sự học, 

thật sự làm, phải thật sự áp dụng lời giáo huấn của Phật, phải học nhận biết hoàn cảnh, 

học để chuyển đổi hoàn cảnh của chính mình, thật sự là “nếu chuyển được vật thì đồng 

 với Như Lai” . Thế giới Tây Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm là thuận theo tự 

nhiên,  chẳng  có  thay  đổi  tự  nhiên  chút  nào  mà  được  thành  tựu.  Cho  nên  hoàn  cảnh 

thuận theo tự nhiên, không có thêm chút suy nghĩ nào của mình vào trong đó, thì thế 

giới  này  chính  là  Thế  giới  Cực  Lạc,  chính  là  Hoa  Tạng  Thế  giới,  gọi  là  Nhất  Chân 

Pháp Giới. Nếu thêm một chút ý vào thì thế giới này sẽ sanh ra thay đổi, là duy thức 

sở biến. Thức là gì? Thức chính là vọng  tưởng, phân biệt,  chấp  trước.  Chỉ  cần thêm 

vọng tưởng phân biệt chấp trước vào thì nó sẽ bị biến đổi, không thêm những thứ này 

vào  thì  nó  sẽ  bình  thường.  Đối  với  thân  thể  mà  nói,  chỉ  cần  bạn  không  thêm  ý  của 

mình  vào trong  thân thể thì  cái  thân  thể này  là  thân kim  cang bất hoại. Tại  sao  phải 

thêm vọng tưởng phân biệt chấp trước vào trong đó nhiều như vậy? Tự mình hại chính 

mình. Bạn thấy trong Kinh có nói, hoàn cảnh tốt đẹp như vậy, nguyên nhân do đâu họ 

có hoàn cảnh tốt đẹp như vậy? Chẳng có gì khác, họ không có vọng tưởng phân biệt 

chấp trước. 

- 435 - 

Lần  này  tôi  ở  thành  phố  Okayama  của  Nhật  Bản,  địa  phương  này  đã  bốn  trăm  năm 

không có tai nạn, hiện nay người ta ra khỏi nhà đều không cần phải khóa cửa. Nguyên 

nhân do đâu? Vì người dân ở địa phương đó tâm địa thuần hậu, hiền lương. Nếu chúng 

ta  không  biết  đường  đi,  khi  hỏi  đường  đi,  họ  liền  dẫn  chúng  ta  đi  đến  nơi.  Vẫn  còn 

những người tốt như thế. Ở những địa phương khác thì tìm không thấy, ở nơi này thì 

vẫn còn, thật là hiếm có. Cho nên người ở địa phương đó tốt chẳng có gì khác là do 

lòng người hiền lương, hoàn cảnh cuộc sống của họ là sự cộng nghiệp tốt. Chúng ta 

đọc sách xưa, ở trong “Lữ Thị Xuân Thu” có nói câu:  “Phàm làm việc gì, trước tiên 

 hãy trị thân” . Chữ trị này chính là điều hòa. Thân thành thì thiên hạ thành, thân trị thì 

thiên hạ trị, sống vì mọi người, không phải mọi người vì mình. 

Ngày  nay  chúng  tôi  mở  cuộc  hội  nghị  Liên  Hiệp  Quốc  này  là  vì  mọi  người,  vì  mọi 

người  chứ  không  phải  mọi  người  vì  bản  thân  mình.  Những  lời  nói  này  chỉ  có  trong 

sách xưa, người ngoại quốc không có cách nói này. Bản thân chúng ta, tâm thanh tịnh 

thì thế giới sẽ thanh tịnh, tâm thiện lương thì thế giới sẽ thiện lương. Nói tóm lại, phải 

đem hết thảy tất cả ý niệm bất thiện mà hóa giải. 

Năm nay, vừa mới vào ngày đầu năm, chúng ta đã nghe nhiều nơi trên thế giới đã có 

dịch bệnh. Tôi thấy trên báo chí đăng tin dịch cúm gia cầm, rất nhiều địa phương đã 

đem chim thú giết đi, nghe nói đã giết chết mấy trăm ngàn con. Việc này không thể 

được. Việc này đã tạo nghiệp quá nặng. Một con gà, một động vật là một mạng sống, 

chúng không may mắc phải bệnh cúm, các bạn không giúp đỡ chữa trị cho chúng mà 

còn đem chúng đi giết, vậy thì loài người mắc bệnh cúm thì có phải đem họ đi giết hết 

hay không? Đây không phải là cách giải quyết. Cách giải quyết là phải giúp chúng đỡ 

chúng chữa trị. 

Thế nhưng hiện nay con người sùng bái người phương tây, không tin vào phương pháp 

xưa của Trung Quốc. Phương pháp xưa của Trung Quốc vô cùng kỳ diệu, dịch bệnh, 

dịch  cúm  gà  này,  thêm  một  ít  thuốc  vào  trong  thức  ăn  dành  cho  gà, chúng  ăn  thì  sẽ 

khỏi bệnh. Thảo dược giá thành rẻ. Làm sao mà bạn lại giết nó đi? Càng giết thì càng 

nhiều, tại sao vậy? Vì độc tố tham, sân, si, độc tố của sự sân hận đó bộc phát ra ngoài, 

sau khi độc tố này phát ra ngoài thì dịch bệnh càng ngày càng nghiêm trọng, ở thế gian 

này tìm không ra loại dược liệu có thể chữa trị. Tại sao lại có hiện tượng này vậy? Là 

do con người không biết, con người ngu si, con người tạo nghiệp, cho nên phải gánh 

chịu cái quả báo này. 

Hôm  nay  chúng  tôi  đã  giảng  đến  phẩm  “Đức  Phong  Hoa  Vũ”  của  Thế  giới  Tây 

Phương, chúng tôi có cảm giác rất sâu sắc hoàn cảnh hiện nay chúng ta đang trú ngụ. 

Trong  Kinh  điển  đã  nói  đều  là  thuận  theo  tự  nhiên.  Sự  giáo  dục  của  cổ  Thánh  tiên 

Hiền gọi chung là giáo dục đạo đức, thói quen của người Trung Hoa thì gọi là giáo dục 

luân  lý  đạo  đức,  đó  là  hoàn  cảnh  thuận  theo  quy  luật  của  tự  nhiên.  Quy  luật  của  tự 

nhiên gọi là đạo, thuận theo thì gọi là đức. Bạn có thể thuận theo tất cả thì sẽ tốt đẹp, 

hoàn toàn giống như trong Kinh Phật đã nói. Phong là gió đức, vũ là mưa hoa. Ở Thế 

- 436 - 

giới Tây Phương Cực Lạc sáu trần đều làm Phật sự. Sáu trần là sắc, thanh, hương, vị, 

xúc, pháp. Phật sự là gì? Là giúp cho chúng sanh giác ngộ. Không thể nghĩ bàn. 

 Kinh văn: “Kỳ Phật quốc độ”.  

Chữ Phật này là A Di Đà Phật. Hoàn cảnh cư ngụ của A Di Đà Phật, hoàn cảnh dạy 

học. 

 “Mỗi  ư  thực  thời” , đây là thí dụ. Những người ở nơi đó họ có cần ăn uống không? 

Chúng ta biết ở Thế giới Ta Bà, cõi trời Vô Sắc Giới thì việc ăn uống chẳng còn nữa, 

cõi trời Dục Giới thì có, trong cõi trời Sắc Giới thì không có. Ngũ dục là tài, sắc, danh, 

thực,  thùy;  chư  thiên  cõi  trời  Sắc  Giới  thì  không  có  năm  điều  này.  Năm  thứ  này  là 

phiền não, có những ý niệm này thì bạn sanh vào cõi Dục Giới, những ý niệm này mà 

đoạn hết thì bạn sẽ ra khỏi cõi Dục Giới. Chư thiên trong cõi Sắc Giới đều đã đoạn hết 

năm cái này, huống hồ là ở Thế giới Cực Lạc. Cho nên từ “thực thời” ở chỗ này nên 

hiểu nó có nghĩa là biểu pháp, đó chính là nói có thời gian nhất định. Ăn cơm có thời 

gian nhất định, một ngày ba bữa. Hay nói cách khác, một ngày ăn ba lần. 

Chúng ta  chú ý  xem  câu  Kinh văn:  “Tự  nhiên  đức  phong  từ  khởi”, rất là tự nhiên, 

không  phải  là  do  ý  niệm  của  con  người,  không  phải  do  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước của con người, mà là do tự nhiên. Nếu thêm vào đó vọng tưởng phân biệt chấp 

trước thì không phải là tự nhiên, sẽ phá hoại tự nhiên. 

 “Xuy  chư  la  võng,  cập  chúng  bảo  thọ,  xuất  vi  diệu  âm” .  Cái  vi  diệu  âm  này  biết 

thuyết pháp. Trong “Kinh A Di Đà” nói tổng cương lĩnh:  “Ngũ căn, ngũ lực, thất Bồ 

 Đề  phần,  bát  chánh  đạo  phần” ;  ở  chỗ  này  nói  là   “khổ,  không,  vô  thường,  vô  ngã” . 

Trong “Kinh A Di Đà” là nói đại cương, còn ở đây thì nói tương đối tỉ mỉ. Câu này là 

hiện tượng khổ đế ở trong Tứ Thánh Đế, cho nên những điều đã nói hoàn toàn tương 

ưng với “Kinh A Di Đà”. 

Trong đoạn Kinh văn này, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có chú giải rất nhiều, chú giải rất 

rõ  ràng,  minh  bạch,  chư  vị  đồng  tu  học  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  có  thể  lấy  làm  tham 

khảo. Ngài nói, chỗ này nói “phong” ở thế gian này của chúng ta không có cách nào 

để  hình  dung.  Đại  đức  xưa  gọi  là  “chúng  phong  trung  tinh”.  Trong  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” thì Phật nói: “Như Lai tạng trung, tánh phong chân không,  tánh không chân 

 phong, thanh tịnh bổn nhiên, chu biến pháp giới” . Đây là chân phong của tánh đức, 

cho nên mới gọi là phong trung chi tinh. Dùng phương pháp khoa học hiện nay để giải 

thích, gió là động. Cho nên Phật nói với chúng ta về sắc, sắc chính là vật chất. Vật chất 

có bốn đặc tính. Đặc tính này là gì? Là đất, nước, lửa, gió. Hạt vi trần nhỏ nhất cũng 

đều có đủ bốn hiện tượng này. Đất là nói đến vật chất, tuy là nó rất nhỏ, mắt thường 

của chúng ta không nhìn thấy được, dùng kính hiển vi có độ phóng đại lớn thì có thể 

phát hiện ra. Nó là vật chất, nó có hình tướng, có thể. Cái thể này rất nhỏ. Dùng đất đại 

biểu, nó có hình tướng, nó là một vật thể. Thủy đại, chúng ta thông thường nói nó có 

độ ẩm, độ ẩm chính là thủy đại. Nó có hỏa đại. Hỏa là đại biểu cho độ ấm. Hiện nay 

trong  khoa  học  nói  nó  có  thể  dẫn  điện,  nó  dẫn  điện  âm,  dẫn  điện  dương.  Điện  âm 

- 437 - 

chính là nước. Điện dương chính là lửa. Ngoài ra nó còn có gió. Gió là đại biểu cho 

động, nó không phải là đứng yên, cho nên nó là động. Vật chất có bốn hiện tượng là 

đất, nước, lửa, gió là nói cái ý nghĩa này. Bất kỳ vật chất nào, chỉ cần là vật chất thì 

nhất định có bốn đặc tính này, bốn hiện tượng này. Ở chỗ này nói chính là tác dụng 

của tự tánh. Tác dụng của tự tánh nhất định là nó phải động. Nó không động thì nó sẽ 

không hiện tướng. Bạn xem  ở  trong  Kinh  có nói, tất  cả pháp là  do duy  tâm  sở hiện. 

Tâm làm sao mà biết hiện? Tâm nhất định phải động thì nó mới hiện tướng. Cái động 

này là gió động, nó không động thì không hiện tướng. Tuy là có động, nhưng mà nó 

không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước.  Phân  biệt,  chấp  trước  là  thức.  Cho  nên 

không có phân biệt chấp trước, cái động này hiện tướng, đây là Nhất Chân Pháp Giới, 

là Thế giới Hoa Tạng, là Thế giới Cực Lạc. Hiện nay chúng ta ở đây nhìn thấy hết thảy 

tất cả các hiện tượng chính là duy tâm sở hiện, bên trong không có duy thức sở biến. 

Nếu thêm vào đó vọng tưởng, chấp trước thì đây chính là thức, sẽ làm cho hiện tượng 

này chuyển biến thành mười pháp giới, biến thành sáu nẻo, biến thành ba đường. Cho 

nên  Phật  mới  nói  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  từ  tâm  tưởng  sanh.  Tâm 

tưởng  này  chính  là  thức  biến.  Hiện  nay  chúng  ta  nói  tâm  tưởng  là  vọng  tưởng  phân 

biệt chấp trước. Chỉ cần bạn có vọng tưởng phân biệt chấp trước thì cái Nhất Chân này 

liền thay đổi. Thật sự là giống với ý nghĩa thí nghiệm sự kết tinh của nước. Cho nên sự 

kết tinh của nước không có thêm vào một ý nghĩ nào, không có bất kỳ ý nghĩ nào, thì 

nước rất là đẹp. Điều này họ chưa làm qua thí nghiệm. Không khởi tâm, không động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước, tôi tin rằng nước kết tinh là đẹp nhất. Bạn 

khởi lên cái tâm yêu thương thì nó sẽ hiện ra cái hoa rất là đẹp, đó là thức biến, không 

phải  là  tâm  hiện.  Đương  nhiên  tâm  hiện  thì  họ  chưa  làm  được.  Tại  sao  vậy?  Vì  họ 

chưa có sự công phu này. Suốt cả ngày đều là vọng niệm, niệm trước diệt, niệm sau 

sanh, họ là phàm phu. Cho nên muốn thí nghiệm nó là thật, bổn lai diện mục của nó thì 

phải đi tìm người có công phu thiền định thật sâu, người thật sự đắc thiền định, đối với 

tất cả pháp không khởi tâm động niệm, họ làm thí nghiệm này mới có thể thí nghiệm 

có  kết  quả.  Bạn  tìm  không  ra  những  người  như thế  này,  cho  nên  bạn  sẽ  không  nhìn 

thấy được hiện tượng này. Chúng ta biết được đạo lý này, khẳng định là nó sẽ có hiện 

tượng  tốt  đẹp  nhất,  sự  kết  tinh  tốt  đẹp  nhất.  Hiện  nay  chúng  ta  chưa  thể  phát  hiện 

được. Cái mà chúng ta đã phát hiện đều là sự biến tướng. Khoa học dù phát triển như 

thế nào vẫn còn kém hơn so với Phật pháp một bậc. Điều này chúng ta phải có lòng 

tin. Cho nên các nhà khoa học nếu như đọc “Kinh Lăng Nghiêm” thì rất là tuyệt vời, 

trí huệ thật sự sẽ tăng trưởng, mới có thể phát hiện được điều bí mật của vũ trụ. 

Cái động này là tự nhiên, năng lượng của cái động này sẽ biến thành vật chất. Trong 

pháp tướng tông có nói kiến phần và tướng phần, từ trong tự chứng phần biến hiện ra 

kiến phần. Đây chính là động, do động mà biến thành tướng phần. Cái tướng này trong 

Kinh Đại Thừa gọi là pháp tánh độ. Thế giới Tây Phương Cực Lạc và Thế giới Hoa 

Tạng đều gọi là pháp tánh độ. Tại sao vậy? Vì ở bên trong của nó không có khởi tác 

dụng  của  thức.  Sự  mê  càng  sâu  thì  sẽ  biến  thành  thức.  Sau  khi  biến  thành  thức  mới 

- 438 - 

hiện  ra  y  chánh  trang  nghiêm  của  mười  pháp  giới.  Y  chánh  trang  nghiêm  của  mười 

pháp giới không như nhau, hoàn toàn là xem bạn đối với tự tánh mê cạn hay sâu. Nếu 

mê cạn thì cảnh giới hiện ra tương đối gần với Nhất Chân Pháp Giới. Nếu mê quá sâu 

thì khoảng cách rất lớn. Trên thực tế chính là đạo lý này. Tánh đức, giống như trong 

“Kinh Hoa Nghiêm” có nói:  “Một là tất cả, tất cả là một” . Cho dù hiện nay chúng ta 

đang mê, khi chúng ta mê, nhìn thấy một hạt vi trần (hạt vi trần này quá nhỏ, chúng ta 

rất khó nói), chúng ta nhìn thấy một hạt cát, nhìn thấy một hòn đá nhỏ, nhìn thấy một 

giọt nước, không nên cho rằng những thứ này rất bình thường. Một giọt nước này, một 

hạt cát này có đầy đủ tánh đức viên mãn, có đầy đủ pháp giới viên mãn. Vô lượng trí 

huệ  của  chư  Phật  Như  Lai,  pháp  thân  thanh  tịnh  các  Ngài  đều  có  đầy  đủ  viên  mãn. 

Phải hiểu thấu đáo đạo lý này, tin sâu không hoài nghi lời giáo huấn của Phật, chỉ cần 

chúng ta chăm chỉ làm, chăm chỉ thực hiện thì bạn sẽ được thọ dụng. 

Từ  chỗ  La  Võng,  Bảo  Thọ, đây  là  trong  “Kinh  A  Di  Đà”  chúng  ta  thường  tụng  đến 

thuộc lòng, rất là tự nhiên phát ra âm thanh vi diệu. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ rất hiếm 

có, ở trong đoạn chú giải này Ngài nói: “Phong cổ diệu âm” . Phong là cổ động.  “Đức 

 phong từ động, bảo thọ bảo võng” . Trong cái âm thanh này, bạn hãy nghe một cách kỹ 

càng, trong âm thanh đó diễn thuyết pháp âm vi diệu khổ không, vô thường, vô ngã, 

Ba La Mật v.v.... Trong âm thanh này, tùy theo công phu tu học của mỗi người khác 

nhau, bạn đã nghe được, đã thấy được và đã thể hội được cũng đều khác nhau. Đạo lý 

này không khó hiểu. Trong Kinh luận Đại Thừa có nói rất nhiều. Nói đến chỗ này, chỉ 

có trong giáo lý Đại Thừa của nhà Phật mới thật sự đem chân tướng của vũ trụ, danh 

từ ở trong Phật học gọi là chư pháp thật tướng. “Chư pháp” là tất cả pháp thế xuất thế 

gian. “Thật tướng” chính là tướng chân thật. Phật nói với chúng ta vũ trụ là một chứ 

không phải hai, cũng giống như thân thể con người của chúng ta vậy, thân là một chứ 

không phải hai. Thân này của chúng ta giống như vũ trụ vậy. Còn hiện nay chúng ta 

giống cái gì? Hiện nay chúng ta là một tế bào ở trên thân, là một sợi lông trên thân. 

Chúng ta chỉ biết cái tế bào này mà không biết những tế bào khác trên thân của chúng 

ta cùng với chúng ta có mối quan hệ gì. Phật Bồ Tát thì hiểu rõ cái chân tướng này, 

hiểu  được  toàn  vũ  trụ  là  một  thể,  bao  gồm  tận  hư  không.  Hư  không  cũng  là  tự  tánh 

biến hiện, không phải là thật. 

Không  gian  và  thời  gian  ở  trong  “Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận”  xếp  vào  trong  bất 

tương  ưng  hành  pháp.  Hai  mươi  bốn  điều  bất  tương  ưng  hành  pháp,  trong  đó  có 

“phương phần”. “Phương” chính là không gian. “Thời phần”, thời chính là thời gian. 

Cái gọi là bất tương ưng hành pháp, dùng danh từ hiện nay mà nói, chính là khái niệm 

trừu tượng, không phải là thật. Các nhà khoa học hiện nay từ trên lý luận mà suy đoán 

ra, lý luận này là căn cứ vào số học mà  suy đoán, nhưng hiện nay vẫn chưa có phát 

hiện  ra. Họ nói  không  gian không phải là thật, dưới  một điều kiện nào  đó thì không 

gian  không  còn  nữa.  Không  còn  nữa là  cảnh  giới  gì?  Là không  có  xa  gần, thời  gian 

dưới  một  điều  kiện  nào  đó  thì  thời  gian  cũng  không  còn.  Thời  gian  không  còn  nữa 

chính là không có trước sau, bạn sẽ biết được bao nhiêu năm về trước, mấy chục ngàn 

- 439 - 

năm trước, mấy trăm ngàn năm trước, vô lượng kiếp trước ở ngay trước mắt; hoặc là 

bao  nhiêu  năm  về  sau,  mấy  chục  ngàn  năm  sau,  ức  vạn  năm  sau  cũng  ở  ngay  trước 

mắt. Thời gian không còn nữa, không gian không còn nữa, vậy thì Thế giới Cực Lạc ở 

đâu? Thế giới Cực Lạc ở ngay trước mắt chúng ta. Các nhà khoa học đã chứng minh, 

thời gian và không gian xác thực là không phải thật, nhưng ở dưới một điều kiện nào 

đó. Cái điều kiện này thì họ không có cách nào tìm ra được, ở trong Phật pháp thì có. 

Phật pháp dùng cách gì để nhìn ra chân tướng sự thật? Là dùng thiền định. Cho nên 

tổng cương lĩnh tu hành của nhà Phật chính là thiền định. Tám  mươi bốn ngàn pháp 

môn  là  tám  mươi  bốn  ngàn  cách  tu  thiền  định.  Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  là  tu  thiền 

định. Hay nói cách khác, ý nghĩa thật sự của thiền định chính là buông bỏ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Do đây mới biết, thời gian và không gian, tất cả vạn sự vạn vật 

từ đâu mà có? Thật sự, lời Phật nói không sai, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Chỉ cần 

bạn  dừng lại tâm  tưởng thì sẽ  không  có, hết thảy  tất  cả vạn  pháp  sẽ không còn  nữa, 

thời gian và không gian cũng không còn nữa. Do vọng tưởng mà sanh ra. Câu nói này 

đã nói tường tận chân tướng sự thật của vũ trụ. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội, phải 

chứng  được  cảnh  giới  này.  Cảnh  giới  này  chính  là  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Cảnh  giới 

này chính là chư Phật, Như Lai, là cảnh giới của Pháp Thân Bồ Tát, các Ngài đã thọ 

dụng. Không có gì khác, buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước thì bạn sẽ được 

chứng đắc, bạn sẽ khế nhập. Cảnh giới này ở đâu? Ở ngay trước mắt. Cũng giống như 

một ly nước vậy, lìa bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước thì bản lai diện mục hiện tiền, 

đó chính là Nhất Chân Pháp Giới. Chúng ta vẫn cứ khởi tâm động niệm, vẫn còn vọng 

tưởng chấp trước, thì đem cái ly nước này biến đổi thành sự kết tinh đủ các hình dạng 

không như nhau. Sự kết tinh này đang thay đổi trong từng sát na. Tiến sĩ Giang Bổn 

Thắng đã thí nghiệm ra, với đồ án theo dõi nước thay đổi sự kết tinh trong mười năm, 

không có cái nào giống nhau. Tại sao không có cái nào giống nhau vậy? Vì niệm trước 

và  niệm  sau  của  chúng  ta  không  giống  nhau  thì  làm  sao  mà  sự  kết  tinh  giống  nhau 

được. Từ trước đến giờ chưa thấy qua các đồ án giống nhau, tương tự thì có, tuyệt đối 

không có sự giống nhau hoàn toàn. Đạo lý là ở chỗ này. Thật sự trong Kinh Đại Thừa 

có nói rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Cho nên ở trong Kinh luận nói, tướng của nam nữ khác nhau, đều là hư vọng không 

thật, cho nên gọi là khổ, không, vô thường. Trong “Vãng Sanh Luận” có nói hai câu 

rất hay:  “Tiếng phạm âm sâu xa, vi diệu nghe mười phương” . Phạm âm là gì? Phạm 

âm,  nghiêm  khắc  mà  nói,  chính  là  trong  Như  Lai  tạng,  tánh  âm  chân  không,  chân 

không tánh  âm. Pháp tánh thì động, chấn động. Tôi  vừa  nói  qua, chấn động thì biến 

thành vật chất. Vật chất nhất định là có sắc, thanh, hương, vị, đây là tánh đức. “Thanh” 

trong Kinh nói chính là phản ứng. Ngày nay chúng ta có thể hiểu được cái ý này của 

Phật, nhưng cái thanh này trước đến giờ chúng ta chưa có nghe qua. Tại sao vậy? Vì 

cảnh giới của chính chúng ta chưa đạt đến, cũng chính là nói tâm của chúng ta chưa đủ 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh không phải mới vừa tu thì được viên mãn (điều này không 

thể có được), mà là từng bước từng bước mới được nâng cao. Hay nói cách khác, vọng 

- 440 - 

tưởng phân biệt  chấp trước  chúng ta phải dần  dần  buông bỏ. Đây  chính là  công phu 

chân thật. Nhất định là mỗi năm mỗi nhẹ đi, mỗi tháng mỗi nhẹ đi. Từ chỗ nào có thể 

nhận thấy được? Xin nói với quý vị, rất là rõ ràng, từ tướng mạo của bạn, từ thể chất 

của bạn, từ hoàn cảnh cuộc sống của bạn có thể nhìn ra được. Quả nhiên phiền não của 

bạn mỗi năm mỗi nhẹ đi, tướng mạo của bạn mỗi năm mỗi tốt hơn, sức khỏe của bạn 

mỗi năm mỗi tốt hơn. Tại sao vậy? Vì sức khỏe không tốt là phiền não. Phiền não của 

bạn mỗi năm  mỗi ít đi, điều này là tốt. Sự khỏe mạnh này là do trí huệ của bạn mỗi 

năm mỗi tăng trưởng. Cho nên từ cái tướng mạo của bạn, từ thể chất của bạn, từ hoàn 

cảnh cuộc sống của bạn, bạn nên tỉ mỉ mà quan sát, nơi cư trú của bạn, hết thảy hoàn 

cảnh đều thay đổi tốt đẹp, đất đai nơi cư trú đều thay đổi tốt hơn. Cây cỏ hoa lá đều 

thay đổi tốt đẹp, chim muôn, thú vật ở nơi cư trú thảy đều thay đổi tốt đẹp. Thậm chí 

ảnh hưởng đến khí hậu cũng thay đổi tốt đẹp. Cảnh giới này không thể nghĩ bàn. Bạn 

phải thật sự làm, hy vọng có thể làm được mỗi tháng mỗi tốt đẹp hơn, thì bạn sẽ nắm 

chắc  phần  vãng  sanh,  thì  bạn  đã  có  đầy  đủ  niềm  tin,  mỗi  ngày  một  tốt  hơn.  Vậy  là 

chúng ta chưa làm được. Đó là Pháp Thân Bồ Tát, chúng ta chưa đạt được cảnh giới 

của Pháp Thân Bồ Tát, chúng ta chưa làm được. Chúng ta có thể làm được từng tháng 

một, vậy là tiến bộ rất nhiều rồi. Đây là chân thật học Phật, lợi ích công đức thù thắng 

vô cùng, thật sự là tự thọ dụng. 

Trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ có nói đến “vi diệu”, Ngài cũng y theo 

trong Kinh luận của cổ Đại đức đã nói: “Xuất hữu nhi hữu khiếu vi”. Xuất hữu là gì? 

Hữu có ba loại là: Dục giới hữu, sắc giới hữu, vô sắc giới hữu. Xuất hữu chính là ra 

khỏi  tam  giới.  Ở  trong  Kinh  Phật  có  nói  với  chúng  ta,  những  người  ở  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực Lạc  không  có lòng  ham  muốn, không  có dục. Cái dục này  chính là  tài, 

sắc, danh, thực, thùy; chúng tôi thường nói là tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, ngũ 

dục  lục  trần,  tham  sân  si  mạn,  họ  hoàn  toàn  không  có.  Những  thứ  này  phải  nên  bỏ. 

Những thứ này sẽ tạo ra sáu nẻo luân hồi, khiến cho chúng ta không có cách nào ra 

khỏi sáu nẻo. Ngày nay chúng ta giác ngộ, nhất định phải xả. Xả thì mới được tự tại. 

Cho nên nó không phải là Dục giới. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây là chúng ta 

nói Phàm Thánh Đồng Cư độ, chúng ta đới nghiệp vãng sanh, sanh đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thì những thứ này sẽ không còn. Ở nơi đây, chúng ta dùng một câu 

Phật hiệu để chế phục vọng niệm, đè nó xuống. Đây là đới nghiệp vãng sanh, Phật đến 

tiếp dẫn bạn sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Phật tiếp dẫn bạn thì trước tiên sẽ 

phóng quang chiếu bạn. Phật quang vừa chiếu thì làm cho công phu của bạn nâng lên 

gấp bội. Như chúng ta có thể chế phục được, trong lúc chế phục, Phật quang vừa chiếu 

thì được sự nhất tâm bất loạn. Nếu như bạn được sự nhất tâm, Phật quang vừa chiếu 

thì  liền  trở  thành  lý  nhất  tâm.  Cho  nên  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì 

mười sáu chữ này không còn nữa; tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, 

tham sân si mạn đều không còn nữa. Hiện nay chúng ta ở cõi này, xem mười sáu chữ 

này càng nhẹ càng tốt, thì bạn sẽ nắm chắc việc vãng sanh. 

- 441 - 

Thế nhưng Thế giới Tây Phương Cực Lạc xác thực là có đất đai, giống như ở nơi này 

của chúng ta, nó là tinh cầu, là địa cư, nó không phải là Sắc Giới (Sắc giới không phải 

sống ở trên mặt đất). Nó có sắc, thật sự có thanh. Có sắc, nên nó cũng không phải là 

Vô  Sắc  Giới.  Đây  là  nói  về  Tịnh  Độ,  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  của  Thế  giới  Tây 

Phương, dùng tam giới của chúng ta để mà nói thì không thông, cho nên gọi là “xuất 

hữu”, siêu việt tam hữu. Siêu việt tam hữu nó lại có hữu, nó có sắc thân, nó có địa cư, 

cuối cùng là sự việc như thế nào? Đại đức xưa có nói, hữu của Tịnh Độ là y nhất thừa 

nguyện hải mà có. Nhất thừa nguyện hải chính là bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật,  y  theo  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  mà  có.  Điều  này  thật  sự  không  thể  nghĩ 

bàn.  Cho  nên  A  Di  Đà  Phật  đích  thực là  vĩ  đại,  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  của 

chúng  ta  trong  bổn  Kinh  tán  thán  Ngài  là  “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương”, tán thán đến chỗ cùng cực. Thích Ca Mâu Ni Phật tán thán chính là tán thán 

đại  biểu  cho  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai.  Điều  này  thật  tuyệt  vời. 

Đây là nói ý nghĩa của chữ “vi”. 

Tiếp theo là nói chữ  “diệu” . Chữ diệu này thật sự là diệu, diệu không thể nghĩ bàn. Ý 

nghĩa của diệu là gì? Chính là thấy sắc, nghe tiếng, nó có thể giúp bạn khai ngộ, đó gọi 

là  diệu. Đây  chính là trong  Tịnh  Tông thường gọi  là  lục  trần thuyết  pháp. Thấy  sắc, 

nghe tiếng, bất luận là nghịch cảnh hay thuận cảnh, thiện duyên hay ác duyên, cả thảy 

đều giúp cho bạn khai ngộ. Đây là diệu. 

Xin  nói  thêm  với  quý  vị,  Thế  giới  Cực  Lạc  diệu,  cõi  này  của  chúng  ta  cũng  diệu, 

không khác với cõi Cực Lạc Thế giới. Vấn đề là ở chỗ nào? Chính là lời trong Thiền 

tông thường hay nói:  “Bạn đã lãnh hội chưa?   Bạn biết hay chưa?”.  Nếu như bạn đã 

biết,  thì  cõi  này  cùng  với  Cực  Lạc  không  khác  nhau.  Cho  nên  bạn  xem  trong  “Tam 

Thời Hệ Niệm” của Trung Phong Thiền Sư, trong những lời khai thị có nói:  “Tâm ta 

 tức là Di Đà, Di Đà chính là tâm ta” ,   “cõi này chính là Cực Lạc, Cực Lạc chính là cõi 

 này” .  Thiền  sư  Trung  Phong  là  người  đã  chứng  đạo,  không  phải  là  người  thông 

thường. Người thông thường không thể nói được những lời này. Nếu như Ngài không 

nhập cảnh giới này thì sẽ không nói được những lời như vậy. Cho nên tôi khẳng định 

Đại Sư Trung Phong Ngài đã làm được hai chữ “vi diệu” này. Làm được hai chữ “vi 

diệu”  này  chính  là  bình  thường  trong  các  buổi  giảng  tôi  với  quý  vị  là  chuyển  cảnh 

giới. Bạn có thể chuyển được cảnh giới, bạn có thể chuyển được cảnh giới thì không bị 

cảnh  giới  chuyển.  Bất  luận  là  ở  cảnh  giới  nào  cũng  đều  là  đạo  tràng  tốt,  bất  luận  là 

hạng người nào cũng đều là thiện tri thức. Bạn có thể học được như vậy thì cuộc đời 

này  của  bạn  khẳng  định  sẽ  thành  tựu  viên  mãn.  Làm  sao  mà  biết  được?  Thiện  Tài 

Đồng Tử đã thành tựu giống như vậy. Bạn có thể học Thiện Tài Đồng Tử thì làm sao 

mà không thành tựu được chứ? Trong suy nghĩ của Thiện Tài Đồng Tử, hết thảy tất cả 

chúng sanh đều là chư Phật Như Lai, đều là hóa thân của Pháp Thân Bồ Tát, hết thảy 

đều là đến dạy cho ta. Ngài một đời thành tựu. 

Ngày nay, sự chướng ngại lớn nhất của chúng ta, sự phiền phức lớn nhất của chúng ta 

là gì? Những người khác đều là chúng sanh, là ta mạnh hơn những người khác, người 

- 442 - 

khác thì không bằng ta. Vậy là tiêu rồi, tất cả đều xong rồi. Trong đời này của bạn, bất 

luận là dụng công như thế nào, ngày đêm không ngừng nghỉ thì bạn cũng không thể 

thành tựu. Ý nghĩ này của bạn là tâm luân hồi, có dụng công như thế nào đi nữa cũng 

là tạo nghiệp luân hồi, làm sao mà có được thành tựu? Bạn nên thay đổi tâm. Không 

phải là đi phẫu thuật thay đổi tâm (đó là phá hoại hoàn cảnh tự nhiên), mà là thay đổi 

trong tâm, là thay đổi cách nghĩ, cách nhìn của bạn, thì mới có thể thành tựu. 

Đại Sư Ngẫu Ích trong “Tông Luận” có nói hai câu phải thường nhớ, phải thật sự thể 

hội, đó là  “Cảnh duyên không tốt xấu, tốt xấu tại nơi tâm” . Câu nói này rất là quan 

trọng. Sau khi thật sự hiểu được rồi thì tâm thanh tịnh của bạn sẽ hiện tiền, tánh bình 

đẳng cũng hiện tiền. Bạn có thể buông bỏ được vọng tưởng phân biệt chấp trước, Thế 

giới Cực Lạc sẽ hiện tiền, Thế Giới Hoa Tạng cũng sẽ hiện tiền. Trong tâm của bạn sẽ 

nhìn thấy được, không có người nào mà không phải là Bồ Tát tái lai, không có người 

nào mà không phải là hóa thân của Như Lai, chỉ có một mình ta là phàm phu. Cho nên 

ta  đã  sai  rồi,  ta  đúng  cũng  là  sai, cả  thảy  mọi  người  đều  đúng.  Tại  sao  vậy?  Vì  mọi 

người đều là hóa thân của Phật Bồ Tát. Cái niệm này mà chuyển trở lại thì được đại 

thọ dụng, thì công phu của bạn thật sự sẽ không thoái chuyển. Phàm phu trong một đời 

thành tựu thì phải học Thiện Tài Đồng Tử. Thiện Tài Đồng Tử là cách nghĩ này, Thiện 

Tài  Đồng  Tử  chính  là  quan  niệm  này. Cho  nên  quý vị  phải  biết, năm  mươi  ba  tham 

học là gì? Năm mươi ba tham học chính là từ sáng sớm thức dậy đến buổi tối đi ngủ, 

trong một ngày bạn đã tiếp xúc với tất cả người, sự, vật đó chính là năm mươi ba vị 

thiện tri thức. Năm mươi ba là năm mươi ba loại. Trong tâm của Ngài đều là thiện tri 

thức, toàn là Pháp Thân Bồ Tát, toàn là Như Lai thị hiện. Cho nên người ta một đời 

thành tựu, cũng chính là bất kỳ lúc nào bạn nhìn thấy tất cả chúng sanh đều là Phật thì 

bạn  đã  thành  Phật  rồi. Nếu  bạn  nhìn  thấy  tất  cả  chúng  sanh  chưa thành  Phật  thì  bạn 

vẫn là phàm phu. Đạo lý là ở chỗ này. 

Tôi học Phật đến nay là đã năm mươi ba năm, giảng Kinh trên giảng đài là bốn mươi 

sáu năm, những điều tôi đã học thì chẳng giữ lại chút nào, tôi hoàn toàn đem ra cúng 

dường mọi người, mong muốn các bạn học được tốt hơn tôi, thù thắng hơn tôi. Học 

được giống như tôi thì bạn rất bình thường, bạn không học được điều gì. Bạn phải học 

giỏi  hơn  tôi  thì  bạn  mới  thật  sự  học  được.  Tại  sao  vậy?  Năm  xưa,  khi  tôi  học  Kinh 

giáo với lão sư của tôi, thầy không có giảng rõ ràng. Thầy mà giảng rõ ràng như vậy 

thì cảnh giới ngày nay của tôi không phải là cảnh giới này. Đây là sự thật. 

Bây giờ thời gian đã hết, buổi tối hôm nay xin giảng đến đây. 

A Di Đà Phật! 



Tập 307 

Kinh văn: “Kỳ Phật quốc độ, mỗi ư thực thời, tự nhiên đức phong từ khởi. Xuy 

chư  la  võng,  cập  chúng  bảo  thọ,  xuất  vi  diệu âm,  diễn  thuyết  Khổ,  Không,  Vô 

Thường, Vô Ngã, chư Ba La Mật”. 

- 443 - 

Hôm qua chúng tôi giảng đến đoạn này, nói đến “vi diệu âm”. Chữ  “Vi” này đã nói 

với quý vị, phía sau có chữ “Diệu”. Vi là “xuất hữu nhi hữu”, nói rõ cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư độ của Thế giới Tây Phương Cực Lạc cùng với lục đạo nơi đây của chúng ta, 

cõi Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới thật sự là có khác biệt, cho nên không thể nói là 

giống nhau, cũng không thể nói là không giống nhau. Đây là ý nghĩa của chữ Vi. Từ 

Diệu là “danh có thể khai ngộ nên gọi là diệu”. Danh là danh từ, tướng là hiện tướng. 

Tất  cả  danh  tướng  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  có  thể  giúp  cho  mọi  người 

khai ngộ. Điều này vi diệu vô cùng. 

Nói đến danh tướng,  trong  Pháp  Tướng Tông  đem  tất  cả pháp  thế xuất  thế gian quy 

nạp lại thành năm loại lớn gọi là ngũ pháp. Đại khái là các đồng tu học Duy Thức thì 

những danh từ này đều có thể biết rõ. Cái gọi là ngũ pháp, tam tự tánh, bát thức, nhị vô 

ngã, ngôn ngữ tuy là nói đơn giản, xác thực là lấy những điều đã nói trong “Kinh Bát 

Nhã”, thật tướng của các pháp đều nói ra hết. 

Cái Ngũ Pháp này là năm loại lớn, thứ nhất là danh, thứ hai là tướng, thứ ba là vọng 

tưởng, thứ tư là chánh trí, thứ năm là như như. Hai loại ở phía trước là nói đến pháp 

thế gian và pháp xuất thế gian. Danh và tướng là pháp thế gian. Cảnh giới nói ở trong 

pháp  thế gian, chúng ta  nói  đến  tâm,  nói đến  cảnh  giới,  thế  gian  đương  nhiên  là nói 

đến lục đạo, trên thực tế là bao gồm mười pháp giới. Ngoài lục đạo ra, vẫn còn có Tứ 

Thánh Pháp Giới là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Phật ở tại chỗ này chúng ta 

nhất định phải nói cho rõ, Phật ở trong mười pháp giới thì chưa kiến tánh. Nếu như đã 

kiến tánh thì các Ngài không còn ở trong  mười pháp giới, mà các Ngài đã đến Nhất 

Chân Pháp Giới rồi. Cho nên Phật ở trong mười pháp giới chính là tông Thiên Thai đã 

nói là Tạng, Thông, Biệt, Viên tứ giáo. Phật của Tạng giáo, Phật của Thông giáo vẫn 

chưa ra khỏi mười pháp giới, Phật của Biệt giáo thì ra khỏi rồi. Biệt Giáo Sơ Địa giống 

như  Viên  Giáo  Sơ  Trụ,  đây  chính  là  trong  Pháp  Tướng  tông  thường  nói:  “Phá  một 

 phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân”,  trong Thiền Tông thì nói là “đại triệt đại 

 ngộ”,  chính  là  cảnh  giới  này.  Đây  là  đã  vượt  qua  mười  pháp  giới.  Nếu  trong  Hoa 

Nghiêm  Tông  đã  nói,  đây  là  Tiểu  Giáo,  Thủy  Giáo.  Nói  Ngũ  Giáo  là  Tiểu,  Thủy, 

Chung,  Đốn,  Viên.  Phật  của  Tiểu  Giáo,  Phật  của  Thủy  Giáo  thì  nói  giống  với  Tông 

Thiên Thai, Phật của Tạng Thông thì vẫn chưa kiến tánh. Cho nên người thông thường 

nói thành Phật, đặc biệt là trong Mật tông thường nói  “Tức thân thành Phật”  là thành 

Phật như thế nào? Bạn nên hiểu cho rõ, không thể so với Thích Ca Mâu Ni Phật, càng 

không thể so với A Di Đà Phật, các vị Phật đó là Phật quả cứu cánh Viên Giáo. Cho 

dù ở trong Biệt Giáo, Viên Giáo, quý vị đã đọc “Kinh Kim Cang” rất nhiều, ở trong 

“Giảng Nghĩa Kinh Kim Cang” của lão cư sĩ Giang Vị Nông thì nói rất rõ ràng, “Chư 

Phật” mà trong “Kinh Kim Cang” đã nói là Phật thật chứ không phải là Phật giả. “Chư 

Phật” mà cư sĩ Giang Vị Nông nói với chúng ta là bốn mươi mốt vị phần chứng Phật, 

trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là bốn mươi mốt vị Pháp Thân Đại Sĩ. Pháp Thân Đại 

Sĩ cả thảy đều là phá vô minh, chứng pháp thân, các Ngài không ở trong mười pháp 

giới  mà  ở  trong  Nhất  Chân  Pháp  Giới,  không  phải  là  ở  Thế  giới  Cực Lạc mà  ở  Thế 

- 444 - 

giới Hoa Tạng, cho nên đó là Phật thật chứ không phải là Phật giả. Chữ “chư” chính là 

nói bốn mươi mốt vị. Cách nói này thật là hay vô cùng. 

Tại  sao  gọi  bốn  mươi  mốt  vị  Pháp  Thân  Bồ  Tát  này  là  Phật  thật  vậy?  Tâm  mà  các 

Ngài  dùng  cùng  với  tâm  của  quả  địa  Như  Lai  dùng  là  như  nhau,  là  dùng  chân  tâm. 

Quý vị nên biết rằng, ở trong mười pháp giới dùng vọng tâm, không phải dùng chân 

tâm. Ở trong “Bách Pháp” nói  “Đồng sanh tánh, dị sanh tánh”  chính là nói điều này. 

Ở trong mười pháp giới, bao gồm cả lục đạo của chúng ta, đương nhiên bao gồm cả 

chúng ta trong đó, gọi là dị sanh tánh. Dị là không giống nhau, cách dụng tâm không 

giống với chư Phật. Chúng ta dụng là tám thức, năm mươi mốt tâm sở, là vọng tâm. Ở 

trong Pháp Tướng Tông gọi các Ngài là chuyển thức thành trí, chuyển tám thức thành 

bốn trí, cho nên các Ngài không dùng tám thức, các Ngài dùng là bốn trí Bồ Đề, tâm 

Bồ Đề. Các Ngài dùng là đại viên cảnh trí không phải là A Lại Da, chuyển A Lại Da 

thành  đại  viên  cảnh  trí, chuyển  Mạc  Na thành  bình đẳng  tánh trí,  chuyển  ý  thức thứ 

sáu thành diệu quan sát trí, chuyển tiền ngũ thức thành sở tác trí, nên chúng ta gọi các 

Ngài là Pháp Thân Bồ Tát. Không giống như chúng ta, các Ngài thì chuyển tám thức 

thành bốn trí, như vậy thì giống với cách dụng tâm của Như Lai. Cái này gọi là đồng 

sanh tánh, không phải là dị sanh tánh. Khác nhau là ở chỗ này. Chúng ta là dùng vọng 

tâm. Cho nên phải biết điều này. 

Phật  ở  trong  mười  pháp  giới  vẫn  là  dùng  vọng  tâm,  không  phải  là  chân  tâm,  nhưng 

dùng cái tâm vọng này vẫn gần với chân tâm hơn. Chúng ta gọi các Ngài là Phật. Vị 

Phật này trong Thiên Thai Tông gọi là Lục Tức Phật, Phật ở trong mười pháp giới là 

tương tợ tức Phật, không phải là Phật thật. Tương tợ là rất giống Phật, nhưng không 

phải là Phật thật, đó chính là vì các Ngài chưa thể chuyển tám thức thành bốn trí. Phải 

hiểu đạo lý này. Sau khi thấu hiểu rồi thì chúng ta phải biết tu như thế nào. 

Nếu như chúng ta ở thế gian này có thể chuyển tám thức thành bốn trí, thì khi đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta sẽ sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm Độ, không 

phải là cõi Đồng Cư Độ, cũng không phải là cõi Phương Tiện Độ. Phải nên hiểu đạo lý 

này. Có thể chuyển tám thức thành bốn trí thì trong Tịnh Tông gọi là lý nhất tâm bất 

loạn, không phải là sự nhất tâm. 

Công phu trong Tịnh Độ Tông của chúng ta cũng phân thành ba cấp bậc. Bậc cao nhất 

gọi là lý nhất tâm, bậc kế tiếp là sự nhất tâm, bậc thứ ba gọi là công phu thành phiến. 

Công phu thành phiến thì có thể vãng sanh, sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Nếu 

như niệm Phật đến sự nhất tâm bất loạn thì bạn sẽ sanh vào Phương Tiện Hữu Dư Độ. 

Cấp bậc này thì cao hơn. Niệm Phật đến lý nhất tâm bất loạn thì bạn sẽ sanh vào Thật 

Báo Trang Nghiêm Độ, đó chính là Pháp Thân Bồ Tát. Nhưng có điều rất đặc biệt ở 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  điều  này  chúng  ta  không  thể  nào  không  biết,  đó  là 

vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  hạ  hạ 

phẩm, gặp được A Di Đà Phật, được nguyện lực từ bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật gia trì, thì lập tức bạn được nâng lên thành A Duy Việt Chí Bồ Tát. A Duy Việt 

Chí gọi là tam bất thoái, theo cấp bậc của Bồ Tát mà nói, đây là Thất Địa Bồ Tát. Hay 

- 445 - 

nói  cách  khác,  bạn  là  người  trong  quá  khứ  đã  vãng  sanh  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ 

nhưng trí huệ của bạn, thần thông của bạn, đạo lực của bạn, thọ dụng của bạn ở cấp 

bậc Thất Địa Bồ Tát. Điều này ở trong thế giới của mười phương tất cả chư Phật thảy 

đều chưa có, cho nên chư Phật mới xưng tán A Di Đà Phật là  “Quang trung cực tôn, 

 Phật trung chi vương” . Điều này quý vị phải nên biết. 

Sau khi bạn đã biết rồi, bạn gặp những vị Pháp sư Đại đức hỏi bạn tại sao bạn niệm A 

Di Đà Phật mà không niệm Thích Ca Mâu Ni Phật thì bạn có thể trả lời được. Những 

người đặt ra câu hỏi này rất nhiều. Sự chấp trước như thế này, câu trả lời đơn giản nhất 

là tôi niệm A Di Đà Phật là do Thích Ca Mâu Ni Phật dạy cho tôi, Thích Ca Mâu Ni 

Phật dạy cho tôi niệm A Di Đà Phật đương nhiên là tôi niệm A Di Đà Phật, Thích Ca 

Mâu Ni Phật không có dạy tôi niệm Ngài, Ngài dạy tôi niệm A Di Đà Phật, nếu bạn 

không tin thì bạn hãy đọc Tịnh Độ tam Kinh. Đây là nói từ trên sự. Chúng ta nhất định 

phải thuận theo lời dạy bảo của Thích Ca Mâu Ni Phật. Từ trên lý mà nói thì bạn phải 

hiểu  được,  niệm  A  Di  Đà  Phật,  khả  năng  của  chúng  ta  là  chỉ  đới  nghiệp  vãng  sanh, 

sanh  vào  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  nhưng  mà  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc thì trí huệ, thần thông, đạo lực của chúng ta ngang bằng với Thất Địa Bồ Tát. Bạn 

niệm những vị Phật khác thì không có được. Điều này không thể không biết. 

Tuy nhiên, trong “Kinh Vô Lượng Thọ”, phẩm “Tam Bối Vãng Sanh” nói rất hay, bạn 

xem thượng, trung, hạ tam phẩm đều là  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” . 

Câu  nói  này  vô  cùng  quan  trọng.  Nhưng  đoạn  cuối  cùng,  chính  là  nói  người  tu  học 

pháp Đại Thừa không phải là chuyên tu Tịnh Tông, bất luận là tu pháp môn nào (phải 

biết đó là pháp môn của Đại Thừa), bất luận là bạn niệm vị Phật nào, vị Bồ Tát nào, 

hồi hướng vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì cả thảy đều được vãng sanh. 

Xưa kia có những Đại đức đem đoạn Kinh văn này chia ra thành “nhất tâm tam bối”. 

Phân đoạn chia ra rất hay. Đó là học các tông phái khác có thể đem công đức tu học 

của chính mình hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ. Có thể thấy được pháp môn Tịnh Độ này 

rộng lớn không bờ mé, cả thảy đều bao gồm ở trong đó. Trong “Kinh Kim Cang” nói 

với chúng ta:  “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp” . Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, 

thông suốt chân tướng sự thật này, nếu như bạn có gặp những đồng tu cả cuộc đời của 

họ  chỉ  niệm  Quan  Âm  Bồ  Tát,  nếu  họ  hỏi:   “Tôi  niệm  Quan  Âm  Bồ  tát  có  thể  vãng 

 sanh được không?” . Có thể được, chẳng có vấn đề gì cả, bạn cứ tiếp tục niệm Quan 

Âm Bồ Tát, đem công đức tu học của bạn hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ là được. Hoặc 

có người chỉ niệm  Địa Tạng Vương Bồ Tát đã được nhiều năm rồi, vậy có cần phải 

đổi lại không? Không cần phải đổi lại, cứ tiếp tục niệm Địa Tạng Bồ Tát. Chỉ cần bạn 

niệm đến nhất tâm bất loạn, đem công đức của bạn hồi hướng cầu sanh Thế giới Cực 

Lạc,  người  nào  cũng  được  vãng  sanh.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  rộng  lớn  không  ngần  mé. 

Nếu như họ không có tu học pháp môn nào khác, hoặc là công phu tu học không sâu, 

chuyển trở lại chuyên niệm A Di Đà Phật thì tốt, thật là chắc chắn. Pháp môn này đơn 

giản,  dễ  dàng,  vô  cùng  hy  hữu,  khó  gặp.  Trong  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  có  nói,  rất 

nhiều vị Bồ Tát muốn biết pháp môn này nhưng không có cơ duyên gặp được. Cuộc 

- 446 - 

đời này của chúng ta không cầu mà gặp được, cuộc đời này rất may mắn, cho nên nhất 

định phải nắm chặt lấy nó, trong cuộc đời này nhất định phải thành tựu. 

Từ  “danh”  trong  ngũ  pháp,  tôi  nghĩ  quý  vị  có  thể  hiểu  được.  Hết  thảy  tất  cả  pháp 

tướng thế xuất thế gian đều có danh từ này,  mỗi con người chúng ta đều có danh từ 

này, tiện việc xưng hô. 

Có danh thì đương nhiên có tướng. “Tướng” là hiện tướng. Chủng loại của tướng khác 

biệt vô lượng vô biên. Sáu căn của chúng ta có thể tiếp xúc được, phạm vi này không 

lớn lắm. Thí dụ như trong mười pháp giới, chúng ta chỉ có thể nhìn thấy pháp giới của 

loài người, chỉ có thể nhìn thấy  một phần của pháp giới súc sanh. Pháp giới của súc 

sanh vẫn còn có rất nhiều loài mà mắt thường chúng ta không nhìn thấy được. Những 

chúng sanh trong các pháp giới khác chúng ta cũng không nhìn thấy được, thật sự là 

có,  không  phải  không  có.  Mười  pháp  giới  mà  Phật  nói  với  chúng  ta,  ở  trong  “Kinh 

Hoa  Nghiêm”  có  nói  rất  tường  tận,  mỗi  quốc  độ  của  một  vị  Phật  đều  có  mười  pháp 

giới,  trong  mười  pháp  giới  thì  lại  có  mười  pháp  giới  nữa,  nên  thành  một  trăm  pháp 

giới. Đại Sư Thiên Thai giảng “Kinh Pháp Hoa” có nói với chúng ta “Bách Giới thiên 

như”. Xin nêu lên một thí dụ, trong mỗi một pháp giới thì lại có mười pháp giới; trong 

một trăm pháp giới, mỗi một pháp giới thì lại có mười pháp giới, trùng trùng vô tận, 

cho nên pháp giới không thể nghĩ bàn. 

Phẩm  cuối  cùng  của  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  là  “Phẩm  Nhập  Bất  Tư  Nghì  Giải  Thoát 

Cảnh Giới Phổ Hiền Hạnh Nguyện”. Tiêu đề này mỗi người chúng ta đều đọc, nhưng 

cảnh giới ở trong tiêu đề này nói thật ra là không có ai hiểu, chúng ta đọc “Kinh Hoa 

Nghiêm”  mới  hiểu được  điều  này. Tại  sao  gọi  là  bất tư nghì giải thoát  cảnh giới?  Ở 

trong  đoạn  Kinh  văn  này  nói  “Đức  phong”,  chúng  ta  dùng  lời  hiện  nay  để  mà  nói, 

chính là sự rung động tự tánh tự nhiên. Sự rung động này đã xuất hiện ra hiện tượng. 

Hiện tượng này chính là vật chất. Cho nên vật chất từ đâu mà có? Những người học 

Duy Thức đều biết, vật chất là tướng phần, tướng phần là do kiến phần biến hiện ra. 

Tự chứng phần là thể, kiến phần là duyên. Kiến phần chính là đức phong đã nói ở chỗ 

này. Có thể thấy, lập tức tự chứng phần này nó sẽ hiện tướng. Cái tướng này chính là 

vật chất, trong Phật pháp nói là vi trần, dùng danh từ này để nói. 

Vi trần vô cùng vô cùng nhỏ. Hạt vi trần này hoàn toàn không phải là thật sự tồn tại. Ở 

trong “Kinh Lăng Nghiêm”, Phật nói rất rõ ràng là  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt 

 tận” . Cho nên trong “Kinh Bát Nhã” mới nói:  “Tất cả pháp (chính là tất cả pháp thế 

xuất thế gian)  vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” . Đây là nói thật tướng của các 

pháp. Thế Tôn nói “Kinh Bát Nhã” hết hai mươi hai năm, hiện giờ là một bộ Kinh lớn 

nhất ở trong “Đại Tạng Kinh” của chúng ta. “Kinh Đại Bát Nhã” gồm sáu trăm quyển, 

“Kinh Hoa Nghiêm” chỉ có chín mươi chín quyển. 

Bộ “Kinh Đại Bát Nhã” nói điều gì? Là nói ba câu này, nói với bạn chân tướng của hết 

thảy tất cả pháp thế xuất thế gian vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Cái tướng 

này là vô sở hữu? Rõ ràng tôi nhìn thấy hiện tại là nó có, tôi nhìn thấy rõ ràng là có 

- 447 - 

mà? Vậy là bạn nhìn nhầm rồi, là cảm giác của bạn sai rồi, không phải là thật tướng. 

Thật sự tướng là vô sở hữu. Điều này chúng ta rất khó hiểu. 

Trong  nhà  quý  vị  có  truyền  hình  không?  Mỗi  ngày  bạn  có  xem  truyền  hình  không? 

Bạn  tỉ  mỉ  nhìn  vào  màn  hình  của  truyền  hình,  nó  là  có  hay  không  có?  Khoa  học 

thường thức hiện nay, màn hình của truyền hình là những điểm do tia tạo thành hình 

ảnh, màn ảnh đó là sát na sanh diệt, tốc độ của nó rất nhanh, mắt của chúng ta không 

phát  hiện  kịp,  cho  nên  cái  màn  ảnh  này  chính  là  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  đã  nói 

 “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”,  cái màn ảnh này thực sự là vô sở hữu, tất cánh 

không,  bất  khả  đắc.  Cho  nên  nếu  hiểu  được  Phật  pháp  thì  khi  xem  truyền  hình,  bạn 

liền khai ngộ. 

Một thí dụ nữa thấy rõ ràng hơn truyền hình, chúng tôi trước đây trong lúc giảng Kinh 

thường  hay  lấy  nó  làm  thí  dụ,  chính  là  phim  điện  ảnh.  Phim  điện  ảnh  càng  dễ  thấy 

hơn. Trên màn hình chiếu phim, bạn xem nó rất giống như thật, thật ra nó là từng tấm, 

từng tấm. Nó là phim chiếu bằng đèn, nó thay đổi rất nhanh, bạn không có cách nào 

phát  hiện  ra  nó.  Trên  thực  tế,  tốc  độ  của  nó  không  thể  nhanh  bằng  dòng  điện.  Phim 

điện  ảnh  âm  bản  thông  thường,  trong  một  giây  đóng  mở  hai  mươi  bốn  lần,  chính  là 

trong một giây nó thay đổi hai mươi bốn lần. Ống kính máy chiếu mở ra thì đèn của 

máy chiếu phóng lên tấm màn bạc, lập tức đóng lại thì tấm thứ hai được thay thế. Cách 

thay đổi là như vậy. Trong một giây thay đổi hai mươi bốn lần, cho nên bạn cho rằng 

nó là thật. Hình ảnh hiện trên tấm màn bạc sự thật là tất cánh không, là vô sở hữu, là 

bất khả đắc. Nhưng người xem phim điện ảnh rất là khờ, thấy họ cười thì mình cười 

theo họ, thấy họ khóc thì mình khóc theo họ, bạn không biết chân tướng sự thật. Tốc 

độ của phim điện ảnh so với truyền hình thì nhanh hơn rất nhiều, sóng điện từ của nó 

bằng với tốc độ ánh sáng, nó được hình thành là do các điểm ảnh tạo thành, bạn nhìn 

không ra nên cho nó là thật. 

Cảnh giới hiện thực này của chúng ta, điều này thật là rắc rối, vận tốc của nó nhanh, 

ánh sáng và điện không thể so sánh, không có cách nào để so sánh. Trong “Kinh Nhân 

Vương” có nói một thí dụ, khi giảng Kinh, tôi cũng thường dùng nó để giảng giải, đó 

chính  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  phương  tiện  mà  nói  chứ  không  phải  là  nói  lời  chân 

thật. Trong “Kinh Nhân Vương” có nói, một khảy móng tay có sáu mươi sát na, một 

sát na có chín trăm lần sanh diệt. Theo tốc độ như thế này của chúng ta, chúng ta dùng 

tốc độ nhanh nhất, đại khái trong một giây có thể khảy được bốn lần. Bốn nhân cho 

sáu mươi, rồi nhân cho chín trăm, vậy là trong một giây vừa đúng hai mươi vạn tám 

ngàn lần. Hai mươi vạn tám ngàn lần vẫn không thể nào so với tốc độ ánh sáng. Cho 

nên Phật phương tiện mà nói ra, không phải là nói chân thật. Nếu nói thật, thì tốc độ 

của nó nhanh đến mức nào? Một phần một trăm triệu vạn của một giây. Tốc độ của nó 

nhanh như vậy, cho nên, tất cả các vận tốc không thể so cùng với sóng tâm. Sự khởi 

tâm  động  niệm  của  chúng  ta,  cái  sóng  tâm  này  không  thể  so  sánh.  Cái  tâm  này  vừa 

chấn  động,  bởi  vì  nó  không  có  không  gian,  không  có  thời  gian,  nó  vượt  qua  không 

gian và thời gian, nó vừa khởi niệm thì biến khắp pháp giới, hư không giới. Cho nên 

- 448 - 

cái này không phải là vật lý (khoa học ngày nay nói là vật lý), đây là tâm lý, cho nên 

khởi tâm động niệm, thiện niệm của bạn, ác niệm của bạn sẽ biến khắp pháp giới hư 

không  giới.  Phàm  phu  chúng  ta  không  biết,  Phật  cùng  với  Pháp  Thân  Bồ  Tát  rất  rõ 

ràng, rất minh bạch. 

Cái danh  cùng với  cái  tướng  chính  là cảnh  giới.  Thân thể của chúng  ta, cái  sắc thân 

này là tướng cũng phụ thuộc vào cảnh giới. Hiện tại, ở địa vị phàm phu này của chúng 

ta mà nói… Nói địa vị phàm phu, ở trong Kinh Phật đem mười pháp giới cả thảy gọi 

là phàm phu, lục đạo gọi là nội phàm, tứ Thánh gọi là ngoại phàm, đây là phàm phu 

ngoài lục đạo. Tạo sao gọi là phàm phu? Vì họ dùng vọng tâm không phải dùng chân 

tâm. Dùng chân tâm thì là Thánh nhân. Dùng chân tâm, chân tâm chính là tâm Bồ Đề, 

chính là những điều mà chúng tôi đã nói trong những năm gần đây: Chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Đây là tâm Bồ Đề, là chân tâm. Phàm phu chúng ta 

dùng tâm thì hoàn toàn trái ngược với tâm Bồ Đề này, tâm của chúng ta là hư vọng, 

tâm của chúng ta là nhiễm ô. Hư vọng thì không phải là chân thành, nhiễm ô thì không 

phải là thanh tịnh, cao thấp thì không phải là bình đẳng, ngu si thì không có trí huệ, tự 

tư  tự lợi  thì  không  có  từ  bi. Chúng ta khởi  tâm  động niệm  cùng với  tâm  Bồ  Đề  này 

hoàn toàn tương phản, cho nên ở trong ngũ pháp gọi là “vọng tưởng”. Vọng tưởng là 

tâm, có thể thay đổi, danh, tướng ở bên ngoài thay đổi. Đây là pháp thế gian. 

 Phía  sau  còn  có  hai  điều  là  chánh  trí  và  như  như. Chánh trí là trí. Như như là lý, 

như như cũng là cảnh giới, thông thường chúng ta gọi là Nhất Chân Pháp Giới, gọi là 

Thế  giới  Hoa  Tạng, gọi  là  Thế  giới  Cực Lạc, đều  là  như như.  Hai  chữ như như này 

dùng  được  vô  cùng  hay.  Cảnh  giới  này  làm  sao  mà  hiện  ra  được?  Cảnh  giới  này  là 

chánh trí hiện tiền. Chánh trí chính là bổn tánh, là trí huệ Bát Nhã xưa nay vốn sẵn có, 

cho nên Nhất Chân Pháp Giới thân độ của chư Phật là trí huệ Bát Nhã của tự tánh biến 

hiện ra, bên trong nhất định là không có vọng tưởng phân biệt chấp trước. Chúng ta 

vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  nên  sai  rồi,  chính  là  đem  Nhất  Chân  Pháp  Giới 

chuyển thành mười pháp giới, trí huệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh chuyển thành phiền 

não hiện nay chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Như như chính là pháp tánh 

thân, pháp tánh độ. Pháp tánh thân biến thành cái nhục thân này của chúng ta hiện nay. 

Pháp tánh độ biến thành uế độ của Thế giới Ta Bà hiện nay của chúng ta. Thật ra, hôm 

qua có nói với quý vị, danh và tướng đều không thay đổi, có thay đổi là vọng tưởng 

phân biệt chấp trước của chúng ta. Đạo lý này nhất định phải biết, nhất định phải hiểu, 

nhất định phải thấu triệt, sau đó thì bạn mới có thể học Phật. 

Học Phật là gì? Là chuyển cảnh giới. Chuyển cảnh giới chính là chuyển tâm, nên đem 

tư tưởng, ý nghĩ của chúng ta chuyển trở lại, tuyệt đối không bị chìm vào trong vọng 

tưởng phân biệt chấp trước. Điều này nói thì dễ nhưng làm thì không đơn giản, tuy là 

không đơn giản nhưng nhất định phải làm, chăm chỉ nỗ lực mà làm. Cách làm như thế 

nào?  Trước  đây,  Chương  Gia  Đại  Sư  dạy  cho  tôi  nhìn  thấu,  buông  bỏ.  Nhìn  thấu  là 

hiểu  rõ.  Trong  tất  cả  pháp,  buông  bỏ  là  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước. 

Vọng tưởng thì khó, từ phân biệt chấp trước mà bắt đầu; đối với tất cả pháp, trước tiên 

- 449 - 

học không nên chấp trước. Quả nhiên đối với pháp thế xuất thế gian không chấp trước, 

không chấp trước thì có thể tùy duyên, bạn sẽ ra khỏi lục đạo. Nghiệp nhân quan trọng 

nhất của lục đạo chính là chấp trước. 

Điều đầu tiên trong sự chấp trước chính là chấp cái thân này là ta, đây là sự chấp trước 

nghiêm trọng nhất, cho nên bạn phải nhìn thấu thân này không phải là ta. Vậy thân là 

cái gì? Thân là cái ta sở hữu, vậy mới đúng. Giống như mặc quần áo vậy, quần áo này 

không phải là ta, quần áo là cái ta sở hữu, đây là quần áo của ta sở hữu. Thân thể này 

là  cái  ta  sở  hữu,  nó  không  phải  là  ta.  Cái  ý  niệm  này  phải  chuyển  trở  lại.  Sau  khi 

chuyển trở lại thì việc tu hành sẽ đơn giản, rất nhiều sự chướng ngại sẽ tự nhiên được 

hóa giải. Tại sao vậy? Thân thể này không phải là ta thì ta sẽ không bị nó lợi dụng. 

Hiện nay người thông thường cho rằng thân thể này là ta, vậy là bạn bị nó đánh lừa 

rồi, nó sẽ tham ăn, tham chơi, nó sẽ thích cái này, ghét cái kia, vậy không phải là mỗi 

ngày  bạn  đang  tạo  nghiệp  sao?  Bạn  bị  nó  đánh  lừa  nên  mỗi  ngày  nó  kêu  bạn  tạo 

nghiệp, điều này thì rắc rối to. Bạn nghĩ nó không phải là bạn, giống như mặc quần áo 

vậy, giống như quần áo tôi mặc, tôi biết được quần áo này không phải là tôi, tuyệt đối 

phải điều khiển nó, không để nó điều khiển mình. Đây là chỗ khác nhau giữa Bồ Tát 

và phàm phu. Cái thân thể này của phàm phu hoàn toàn lấy thân thể tạo nghiệp, tạo vô 

lượng vô biên tội nghiệp. Phật, Bồ Tát biết cái thân này không phải là ta, cho nên các 

Ngài không dùng cái thân này để tạo nghiệp, các Ngài dùng cái thân này để thành tựu 

vô  lượng  vô  biên  công  đức.  Bạn  có  biết  dùng  thân  này  hay  không?  Giống  như  mặc 

quần áo vậy, bạn biết rằng quần áo không phải là ta thì bạn mặc quần áo rất tự tại, bạn 

điều khiển nó. Nếu như bạn nói quần áo là ta thì rắc rối to rồi, mỗi giờ mỗi phút đều 

phải chăm sóc cho nó. 

Tổ sư Đại đức xưa nay thông minh. Người thế gian hiện nay, tài nguyên thiên nhiên 

phong phú, khoa học kỹ thuật tiến bộ, những thứ cần dùng trong cuộc sống hàng ngày 

về  chất  cũng  như  về  lượng  so  với  trước  đây  tiến  bộ  rất  nhiều.  Trong  xã  hội  nông 

nghiệp trước đây, muốn mua một bộ quần áo mới thì không dễ dàng gì. Người thông 

thường một năm đại khái mới may một bộ quần áo mới, để Tết đến thì mặc, trên thân 

được mặc quần áo mới thì không được tự tại. Tại sao vậy? Vì quá trân trọng nó, ngồi ở 

chỗ nào liền nhìn xem chỗ ngồi đó có sạch sẽ không. Đây là gì vậy? Đây không phải là 

người mặc quần áo mà là quần áo mặc người. Cho nên Đại đức trong Phật môn, khi 

quần áo may xong rồi thì đem quần áo làm cho cũ đi, lấy quần áo cũ rách không xài 

nữa cắt một miếng vải dán lên trên chỗ thân này. Các bạn nhìn thấy người xuất gia, ở 

chỗ này của chúng tôi có một miếng vải, cái miếng vải này hiện nay là dùng vải mới 

không  phải  là  dùng  vải  cũ,  ngày  xưa  là  dùng  vải  cũ,  quấn  vào  chỗ  này  nên  gọi  là 

miếng dán mới, làm cho quần áo mới này giống như là quần áo cũ để mặc. Chính là ý 

nghĩa này. Đây là cách mà Tổ sư Đại đức nghĩ ra. Ý nghĩa ở chỗ này rất sâu, dạy cho 

bạn niệm niệm không nên để hoàn cảnh xoay chuyển. Khi bạn bị cảnh giới chuyển thì 

bạn sẽ bị thiệt thòi lớn. 

- 450 - 

Trong “Kinh Lăng Nghiêm”, Phật nói:  “Nhược năng chuyển vật, tức đồng Như Lai” . 

Chư Phật, Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát tài giỏi hơn chúng ta chính là các Ngài có thể 

chuyển  vật,  các  Ngài  không  bị  vật  chuyển.  Hiện  tượng  phàm  phu  lục  đạo  chúng  ta 

chính là bị vật chuyển mà không thể chuyển vật. Chúng sanh và Phật khác nhau ở chỗ 

này.  Danh  tướng  biết  rồi  thì  thật  sự  có  thể  giúp  con  người  khai  ngộ.  Thí  dụ  rõ  ràng 

nhất chính là Thiện Tài Năm Mươi Ba Tham. Bạn xem, Thiện Tài Đồng Tử mỗi ngày 

đều  tiếp  xúc  với xã  hội  đại  chúng, năm  mươi  ba  tham  vấn  quý vị  phải  hiểu  rõ, năm 

mươi ba vị thiện tri thức chính là hết thảy tất cả đại chúng ở trong xã hội, Phật chia ra 

thành năm mươi ba loại, nam nữ, già trẻ, các ngành các nghề, mỗi ngày từ sáng đến tối 

bạn đều tiếp xúc hết. Các Ngài tiếp xúc thì khai ngộ, các Ngài không có mê; mỗi ngày 

tiếp xúc, mỗi ngày giác ngộ, đem phiền não, tập khí từ vô thủy kiếp đến nay cả thảy 

đều đoạn tận, các Ngài một đời viên mãn thành Phật. Đây là giáo huấn chân thật. 

Người thông thường trong cuộc sống bình thường đều có chỗ ngộ, nhưng sự giác ngộ 

của  họ  giống  như  cổ  Đại  đức  đã  nói,  chỉ  trong  khoảng  ngắn  một  sát  na,  cái  khoảng 

ngắn này giống như tia chớp ánh sáng vừa lóe lên thì không còn nữa. Chúng ta có lúc 

ngẫu  nhiên  vừa  giác  ngộ  nhưng  đến  niệm  thứ  hai  thì  mê  lại  rồi,  cũng  giống  như  tia 

chớp vậy, không thể nói là không có giác ngộ, vừa mới ngộ thì trong chớp mắt lập tức 

lại mê. Vậy thì phải làm sao? Mỗi ngày phải ngộ, thường xuyên phải ngộ, thì cái ánh 

sáng đó bạn mới có thể duy trì lại được, cho nên có mê cũng chẳng được. Trong chú 

giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói rất hay: “Văn vật thể chi danh, tiện tâm phù hiện 

 kỳ  tướng,  bảo  thọ  thuyết  pháp,  bất  ly  danh  cú,  dĩ  danh  năng  lệnh  nhân  khai  ngộ  cố 

 xưng vi diệu, như thị vi diệu pháp âm,   cố sử văn giả năng ngộ thâm viễn”. Ý nghĩa này 

ở trong Vãng Sanh Luận có nói, bạn ngộ được sâu, bạn ngộ được rộng. 


*********************** 

Kinh văn: “Lưu bố vạn chủng ôn nhã đức hương. Kỳ hữu văn giả, trần lao cấu 

tập, tự nhiên bất khởi”. 

Đoạn Kinh văn phía trước là nói đến lỗ tai đối với diệu âm. Đoạn này thì nói đến lỗ 

mũi  đối  với  diệu  hương.  Thêm  vào  một  chữ  diệu  chính  là  có  thể  giúp  cho  bạn  khai 

ngộ, thấy sắc, nghe tiếng, ngửi mùi đều có thể giúp bạn khai ngộ. 

Thực tại mà nói, chúng ta đã mê quá sâu rồi, mê đã quá lâu rồi, ở trong cảnh giới này 

hoàn toàn không giác ngộ, cho nên khởi tâm động niệm đều là tạo sanh tử luân hồi, 

sanh tử đời đời không ngày chấm dứt. Nếu như bạn biết được, nơi này của chúng ta 

cùng với Thế giới Cực Lạc không khác nhau, không có sai biệt. Ở Thế giới Cực Lạc, 

lục trần có thể giúp cho bạn giác ngộ, thế giới hiện tiền này của chúng ta làm sao mà 

không  thể  chứ?  Có  thể  như nhau. Cho  nên, thế giới  này  cùng  với  Thế  giới  Cực Lạc 

thực tại mà nói là không có khác nhau. 

Thế nhưng có cần đi đến Thế giới Cực Lạc không? Phải đi. Tại sao phải đi? Hiện nay 

chúng ta ở đây tu hành không tệ, tôi hoàn toàn đã hiểu được, tôi biết dụng công nhưng 

sau khi chết đi, đến kiếp sau thì còn biết hay không? Điều này không chắc chắn. Đến 

- 451 - 

Thế giới Cực Lạc mới bảo đảm vĩnh viễn không bị mê, sự công phu của bạn mới được 

liên tục. Ở thế gian này, bạn vừa đầu thai, vừa cách ấm thì liền mê, rất là khó. Đây là 

chân  tướng  sự  thật.  Huống  hồ  bạn  ở  thế  gian  này,  căn,  trần,  tướng  tiếp  xúc  mà  bạn 

không mê, (không mê chính là giác ngộ), bạn sẽ nắm chắc việc vãng sanh. Vãng sanh 

thật sự là ở trong một niệm, một chút khó khăn cũng chẳng có. Vậy tại sao lại không 

đi? Nếu như bạn không đi thì vẫn là vọng tưởng phân biệt chấp trước, đang làm điều 

mờ ám, đang bị chướng ngại. Do đó mới biết, học  Phật  bất  luận  là  học  pháp  môn 

nào, sau khi thật sự giác ngộ, không có chuyện không cầu sanh Thế giới Cực Lạc. 

Cầu sanh Thế Giới Cực Lạc là một hiện tượng tự nhiên. Thuận theo lời giáo huấn 

của chư Phật vãng sanh Thế giới Cực Lạc là đúng. Bạn không thuận theo những lời 

dạy này thì sai rồi. 

Đoạn Kinh văn “phong tống diệu hương”  này ,  cái hương này là  “ôn nhã đức hương” . 

 “Ôn”  trong chú giải nói là ôn hòa, ôn thiện, ôn lương, cho nên trong cái từ “ôn” này 

còn có ý nghĩa là hòa, thiện và lương. Cảnh giới có thể làm cho tánh đức của bạn hiện 


ra sự ôn hòa, ôn thiện, ôn lương. Thế gian này của chúng ta có gió ôn hòa không? Có. 

Không chậm, không nhanh, vậy là thân của chúng ta mát mẻ, dễ chịu. Có thể làm cho 

tánh đức của chính mình hiện ra sự ôn hòa, ôn thiện, ôn lương không? Xác thực là có 

thể. Nhưng tại sao vẫn chưa hiện ra? Vì phiền não quá nặng, người thông thường nói 

là nghiệp chướng quá nặng. Lời nói này không sai, thật sự là nghiệp chướng quá nặng, 

cho nên đức năng bên trong tự tánh của bạn không hiện ra được. 

Ở trong giảng đường, chúng ta đọc đoạn Kinh văn này, xem Tổ sư giảng dạy thì chúng 

ta hiểu được. 

“Nhã” có ý nghĩa là chánh. “Đức hương”, hương vốn có vạn đức. Ở chỗ này phải biết, 

vật là sự thay đổi của pháp tánh, pháp tánh vốn có đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức 

tướng.  Trong  cái  đức  tướng  này,  chúng  ta  thường  nói  là  sắc,  thanh,  hương,  vị;  vô 

lượng diệu sắc, vô lượng diệu hương, vô lượng diệu vị, vô lượng diệu âm. Cảnh giới 

không thể nghĩ bàn. Hương có đủ vạn đức, sắc, thanh, vị, không có thứ nào mà không 

có. 

 “Ôn nhã” , nhã là chánh mà không tà nên gọi là nhã, nó đã khởi tác dụng, chúng ta ở 

chỗ này nhìn thấy được. 

 “Kỳ hữu văn giả, trần lao cấu tập, tự hiên bất khởi” . Trần lao cấu tập là phiền não 

tập khí. Cho nên ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, sắc tướng mà  mắt bạn nhìn thấy, 

âm thanh mà tai bạn nghe được, mũi ngửi được mùi vị  “ôn nhã đức hương”,  đều có 

thể đoạn trừ phiền não tập khí của chúng ta từ vô thủy kiếp đến nay. 

 “Tự  nhiên bất khởi” , đây là do nguyên nhân gì? Chính là trong cảnh giới đó đều là 

thuộc về chánh pháp, hoàn toàn là tánh đức tự nhiên lưu lộ, ở nơi đó bạn sẽ được sự 

hun đúc của tánh đức. Không giống thế gian này của chúng ta, cảnh giới mà sáu căn 

của bạn tiếp xúc là gì? Hiện tượng sắc tướng mà bạn nhìn thấy là bất chánh. Thấy rồi 

thì  làm  sao?  Thấy  rồi  thì  nổi  lên  tà  niệm,  bạn  không  khởi  chánh  niệm.  Sắc,  thanh, 

- 452 - 

hương, vị, xúc, pháp mà sáu căn chúng ta tiếp xúc hiện tiền đều là khởi dậy tham, sân, 

si mạn của bản thân mình, đều là khiến cho bạn tự tư tự lợi, khiến cho bạn tổn người 

lợi mình. Hay nói cách khác, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm của bạn đều là đang 

tạo nghiệp. Điều này nguy hiểm không? 

Ở Tây  Phương  Cực Lạc,  sáu căn tiếp xúc cảnh  giới  sáu trần tuyệt  đối  không  để  cho 

bạn khởi những ý niệm bất thiện. Đó chính là nói, cảnh giới ở nơi đó hoàn toàn là tánh 

đức lưu lộ. Cảnh giới ở nơi này của chúng ta cũng là tánh đức hiện tiền nhưng lại bị ô 

nhiễm. Sự việc là như vậy. 

Những  thứ  gì  làm  ô  nhiễm?  Do  tâm  không  thanh  tịnh  của  chúng  sanh.  Ở  trên  Kinh 

Phật nói rất nhiều, nghiêm trọng nhất gọi là tam độc phiền não tham - sân - si. Tham 

sân si chính là hết thảy tất cả ác nghiệp căn bản, được gọi là tam độc. Bạn có tam độc 

trong tâm thì hết thảy cảnh giới bên ngoài đều bị nhiễm tam độc, sẽ hoàn toàn giống 

với thí nghiệm sự kết tinh đối với nước của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng. 



Tập 308 

Đã bị nhiễm tam độc, quay lại là tâm của bạn bị nhiễm ô. Đây là việc phiền phức, vĩnh 

viễn  không  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Trên  thế  giới  này,  năm  ngoái  xuất  hiện  dịch  bệnh 

SARS truyền nhiễm. So với năm ngoái thì năm nay còn nghiêm trọng hơn. Hiện giờ 

có rất nhiều đồng tu hỏi tôi, dịch bệnh SARS này sẽ biến dạng, càng biến dạng càng 

độc hơn, dùng đến loại thuốc cuối cùng đã không còn cách nào khống chế được, việc 

này là do nguyên nhân gì tạo ra vậy? SARS là vi khuẩn mang bệnh độc, vi khuẩn vốn 

không độc, độc của nó là do truyền nhiễm. Ai truyền nhiễm cho nó vậy? Do tham sân 

si  của  chúng  ta  truyền  nhiễm  cho  nó,  sau  đó  nó  truyền  nhiễm  lại  cho  chúng  ta,  một 

chuyện  nhỏ  rất  bình thường. Cho  nên  bạn dùng  tâm  thương  yêu, dùng  tâm  từ bi  đối 

với nó thì độc của nó sẽ được hóa giải, không còn nữa. Thế nhưng bạn cố ý phải giết 

chết vi khuẩn này thì vi khuẩn này càng độc. Ý niệm giết này nhằm vào nó thì lập tức 

độc của nó sẽ tăng lên, cho nên đến cuối cùng nó đã thay đổi hình dạng mười mấy lần, 

càng thay đổi thì càng độc. Nguyên nhân là do đâu? Chính là ý niệm của con người 

chúng ta muốn tiêu diệt nó, muốn giết chết nó, cho nên nó thay đổi hình dạng, càng 

thay  đổi  càng  độc.  Nếu  như  bạn  hiểu  được  đạo  lý  của  Phật  pháp,  thông  suốt  chân 

tướng sự thật, chúng ta dùng tâm từ bi, tâm thanh tịnh đối xử với nó, thì độc của nó lập 

tức không còn. Phật pháp trị bệnh hay, trị bệnh rất dễ dàng. Cho nên gặp phải những 

chuyện như vậy, điều quan trọng nhất là tâm địa phải thanh tịnh, tâm địa phải từ bi, thì 

bạn sẽ không bị nhiễm bệnh; nó càng độc, truyền đến thân thể chúng ta thì liền được 

hóa giải, độc cũng không còn, bệnh cũng không còn. Trong y học hiện nay gọi là hệ 

miễn dịch, hệ miễn dịch của chúng ta là chân tâm, là chân thành, thanh tịnh, từ bi. Đây 

mới thật sự là hệ miễn dịch của chư Phật, Như Lai, tất cả chúng sanh ai ai cũng đều 

có, chẳng qua là bạn không biết sử dụng như thế nào mà thôi. Trong tâm của bạn mỗi 

- 453 - 

ngày đều khởi tham sân si thì hết cách rồi, làm cho hệ miễn dịch của bạn bị phá hỏng 

rồi. 

Trong Kinh nói  “trần lao cấu tập tự nhiên bất khởi” . Câu nói này rất hay. Bạn xem, 

chẳng có một chút miễn cưỡng nào, không cần phải thêm bất kỳ ý nghĩa nào vào trong 

đó, rất là tự nhiên. Cho nên tâm địa từ bi, thanh tịnh, chân thành là quan trọng hơn tất 

cả.  Đặc  biệt  là  thời  đại  hiện  nay  có  rất  nhiều  tai  nạn,  làm  sao  để  có  thể  tiêu  tai  giải 

nạn? Chính là chân thành -thanh tịnh - bình đẳng - từ bi thì bạn có thể tiêu tai miễn 

nạn. Nếu như bạn có thể tu thêm chánh giác thì tốt, đối với tất cả nghiệp nhân quả báo 

bạn sẽ hiểu được rất rõ ràng, minh bạch, bạn có trí huệ. 


********************** 

Kinh  văn:  “Phong  xúc  kỳ  thân,  an  hòa  điều  thích,  do  như  tỳ  kheo  đắc  diệt  tận 

định”. 

Đoạn  này  là  nói  “Diệu  xúc”.  Xúc  là  thân  thể  của  chúng  ta  tiếp  xúc,  thân  được  diệu 

xúc.  “Đức phong xúc thể, tự nhiên an lạc hòa hài, điều tâm thích ý” . Bạn nói xem, 

cảnh giới này vui vẻ bao nhiêu, tốt đẹp biết bao nhiêu. Ở chỗ này, Thế Tôn hình dung 

sự vui vẻ đó thí dụ giống như “Tỳ kheo đắc diệt tận định”. Diệt tận định là sự chứng 

đắc  của  A  La  Hán,  chính  là  kiến  tư  phiền  não  cả  thảy  đều  diệt  tận.  Bạn  nên  biết, 

nguyên nhân phàm phu không thể ra khỏi lục đạo là gì? Nguyên nhân chính là kiến tư 

phiền não. Kiến là kiến giải, kiến giải sai lầm, người thông thường chúng ta nói là nhìn 

thấy sai lầm. Tư là tư tưởng, tư hoặc. Hay nói cách khác, bạn nghĩ sai lầm, bạn thấy 

sai lầm, bạn tưởng sai lầm, đây là nguồn gốc của lục đạo luân hồi. Nếu như bạn không 

thể đem kiến giải tư tưởng của bạn tu chỉnh trở lại thì bạn vĩnh viễn không có cách nào 

để ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Nói tổng quát là chúng ta đã nhìn sai ở chỗ nào? Trên thực 

tế mà nói thì nhìn sai rất nhiều, nói không hết! 

Phật ở trong Kinh đem tất cả lỗi lầm của chúng ta quy nạp thành năm loại lớn. 

 Thứ  nhất  gọi  là  “thân  kiến” .  Thân  kiến  là  lầm  tưởng  cái  thân  này  chính  là  ta,  bạn 

xem cái thân này chính là mình. Điều này đã nói với quý vị rồi, thân là cái ta sở hữu 

chứ không phải là ta, là phương tiện  mà ta sở hữu, nó không phải là ta. Ý niệm này 

đến lúc nào thì bạn mới có thể chuyển trở lại? 

 Loại thứ hai là “biên kiến” . Biên kiến chính là ngày nay trong khoa học được gọi là 

kiến giải tương đối. Có ngã, tương đối với ngã là con người. Lục đạo phàm phu của 

thế gian này là thế giới tương đối, đối lại với lớn là nhỏ, đối lại với dài là ngắn, đối lại 

với thiện là ác, đối lại với chánh là tà. Cả thảy đều là tương đối. Đây là biên kiến, hai 

bên, chấp trước hai bên. Cách kiến giải này là sai lầm. Lục đạo là từ đây mà có. Bạn 

mà có kiến giải này thì bạn sẽ không ra khỏi lục đạo. 

 Loại thứ ba và thứ tư là “kiến thủ kiến và giới thủ kiến” . Chúng ta gọi hai loại này là 

thành  kiến.  Thành  kiến  chính  là  chấp  trước,  người  nào  đó  có  thành  kiến  quá  sâu, 

không chịu buông bỏ, vậy thì sẽ xảy ra tranh chấp với người khác. Kiến thủ kiến là nói 

- 454 - 

trên quả của thành kiến, giới thủ kiến là nói trên nhân của thành kiến, tất cả đều không 

rời nhân quả. 

Ngoài bốn loại lớn này ra, hết thảy tất cả kiến giải sai lầm được quy thành một loại gọi 

là  “tà kiến” , chính là kiến giải của bạn không chính xác. 

Kiến giải sai lầm có năm loại lớn, được gọi là kiến phiền não. 

Suy nghĩ cũng có năm loại lớn, Thế Tôn cũng quy nạp chúng thành năm loại lớn là: 

tham, sân, si, mạn, nghi. “Nghi” chính là hoài nghi đối với lời dạy bảo của cổ Thánh 

tiên Hiền. Dùng lời hiện nay của chúng ta để mà nói, là sanh lòng hoài nghi đối với 

nguyên tắc, nguyên lý của đại tự nhiên, không hiểu được sự vận hành của đại tự nhiên, 

cho nên bạn mới khởi lên cách nghĩ đối với năm loại sai lầm lớn này. Chúng ta nên 

biết, trong chân tâm tự tánh không có tham sân si mạn, cũng không có thân kiến; biên 

kiến, thủ kiến, giới  kiến,  tà kiến. Vậy  tại sao lại sanh ra những  thứ này  vậy?  Những 

thứ phiền não đó không phải được sinh ra trong đời này, mà trong đời quá khứ, đời đời 

kiếp  kiếp  cả  thảy  đều  có, đời  đời kiếp  kiếp  mang  đến, cho nên  gọi  là  đủ  sanh phiền 

não. 

Nếu như bạn không gặp được Phật pháp, không có ai nói rõ ràng minh bạch với bạn, 

bạn vĩnh viễn tiếp tục sai lầm. Từ chỗ này chúng ta có thể hiểu được, ân huệ của Phật 

Bồ Tát đối với chúng ta lớn biết bao. Vô lượng kiếp đến nay chúng ta đều mê ở chỗ 

này, ngày nay Phật Bồ Tát đã nói rõ ràng cho chúng ta, chúng ta hiểu được chúng ta 

thật sự sai lầm. Cho nên tôi dạy các đồng tu, lời nói có khó nghe quá, cũng không dễ 

làm được, thế nhưng bạn không làm thì không được, vậy thì phải vĩnh viễn ghi nhớ: 

Người khác luôn luôn đúng, chỉ có tôi sai, người khác có sai thì cũng là đúng, ta 

có  đúng  thì  cũng  là  sai.  Tại sao vậy? Bạn hiểu được kiến tư phiền não thì bạn mới 

thừa nhận ta thì sai còn người khác thì đúng. Tại sao người khác sai mà cũng là đúng 

vậy? Xin nói thật với bạn là căn bản thì họ không có sai, do bạn cho là họ sai. Ý nghĩa 

của lời nói này sâu vô cùng. Nếu như bạn thật sự hiểu, thật sự có thể hồi đầu thì bạn có 

thể thành vô thượng đạo. Tại sao vậy? Vì tâm thanh tịnh của bạn hiện tiền, tánh bình 

đẳng của bạn hiện tiền. Nếu bạn còn cho rằng người khác là sai lầm, tôi sai ở chỗ nào? 

Vọng tưởng phân biệt chấp trước của tôi kiên cố như vậy, tôi không dám buông bỏ, họ 

thì sai rồi còn tôi mới đúng, cuối cùng thì sẽ đi về đâu? Cuối cùng sẽ đi vào ác đạo. 

Tôi xin nói lời chân thật với mọi người, đến lúc họ chọn đường đi đều là đi vào tam ác 

đạo, tam thiện đạo thì họ không có phần. Nếu như bạn chấp nhận sai, tất cả đều là sai 

lầm  của  tôi,  thành  thật  mà  nói,  không  biết  là  bạn  có  vãng  sanh  Tịnh  Độ  hay  không 

nhưng bạn sẽ không đọa vào tam ác đạo, đời sau ít nhất là cõi trời, cõi người bạn sẽ có 

phần. Cho nên tôi sai, như vậy thật sự mới đúng, bạn đúng thì thật sự là bạn sai rồi. 

Cái lý ở chỗ này rất sâu, sự thì rất phức tạp, hiểu được điều này không dễ. Tôi nghiên 

cứu Kinh điển Đại Thừa đã năm mươi ba năm rồi mới minh bạch, rõ ràng. Việc này 

thì không dễ. 

- 455 - 

Cho nên, kiến tư phiền não phải diệt tận, thật sự đoạn tận. Đoạn tận thì khó. Thật sự 

mà nói, vừa đoạn tận thì bạn ra khỏi sáu nẻo luân hồi, thông thường mà nói là bạn đã 

chứng  quả  A  La  Hán.  Nếu  như  bạn  học  Đại  Thừa,  trong  Tứ  Thánh  Pháp  Giới,  bạn 

chính là Bồ Tát trong mười pháp giới, Phật trong mười pháp giới. Đây là Đại Thừa. 

Tiểu Thừa chính là Thanh Văn, Duyên Giác, pháp giới bốn Thánh. Người trong pháp 

giới tứ Thánh là Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác trong mười pháp giới phát tâm 

niệm Phật vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì sẽ sanh vào Phương Tiện Hữu 

Dư Độ, cao hơn một bậc so với Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Phật, thí dụ này thì chúng 

ta vẫn  chưa có  cách thể  hội được. Tại  sao vậy?  Vì bạn  chưa chứng được A  La Hán, 

bạn không biết được niềm hạnh phúc của A La Hán, nhưng chúng ta nên bình lặng, tỉ 

mỉ  mà tư duy thì cũng có thể hưởng được  một chút. Tại sao vậy? Vì chúng ta phiền 

não đã quá khổ rồi. Bạn xem, trong tâm  của bạn có âu lo, có vướng bận, lo được lo 

mất, thật sự là khổ! Nếu như ngày nay bạn không sanh phiền não, trong tâm không có 

âu lo, không có vướng bận, bạn mới biết được điều này thật sự là tự tại. Thực tại mà 

nói, cái kiểu tự tại này người thế gian thông thường của chúng ta nói phải tu phước tu 

huệ, phước huệ đều có đủ thì mới có thể đạt được. Bạn chỉ cần tu là chắc chắn sẽ đạt 

được phước huệ, nhưng cần có thời gian, không phải vừa mới tu thì lập tức có được, 

không nhanh như vậy được. Chính tôi đã đi trên con đường này rồi, tôi là người đã trải 

qua, cho nên mới chia sẻ để mọi người tham khảo. 

Tôi  hoàn  toàn  là  người  không  có  phước  báu,  lúc  thời  còn  trẻ  thì  khổ  vô  cùng.  Gặp 

được Phật pháp, lão sư dạy tôi tu phước tu huệ. Tu như thế nào? Lão sư nói với tôi, 

thật ra đây là lời Phật đã nói trong Kinh là tu bố thí, bố thí tài thì được giàu có, bố 

thí pháp thì được thông minh trí huệ, bố thí vô úy thì được khỏe mạnh sống lâu. 

Hai  kiểu  bố  thí  trước  thì  dễ  hiểu,  sau  khi  tôi  học  Phật  thì  y  giáo  phụng  hành,  là  do 

Chương Gia Đại Sư dạy cho tôi. 

Cách  tu  bố  thí  vô  úy  như  thế  nào?  Ăn  chay  trường  chính  là  bố  thí  vô  úy,  vĩnh  viễn 

không sát sanh, không làm tổn thương chúng sanh, đây là bố thí vô úy. Biết được bản 

thân mình trước khi học Phật nghiệp sát rất nặng, khi tôi còn trẻ rất thích săn bắn, giết 

chúng sanh rất nhiều, cho nên tôi biết được cái tội này rất là nặng. Sau khi học Phật tôi 

không những lập tức liền ăn chay, mà còn thường xuyên tham gia phóng sanh. Những 

pháp hội ở các ngôi chùa đều có phóng sanh, tuy là tôi không có khả năng nhưng cũng 

đóng  góp  một,  hai  đồng,  tôi  hết  lòng  phóng  sanh.  Đây  là  bố  thí  vô  úy.  Về  sau  này, 

hoàn  cảnh  cuộc  sống  dần  dần  khá  hơn  một  chút,  sau  khi  xuất  gia  được  cúng  dường 

nhiều một chút, tôi liền đem tiền này đi giúp đỡ thuốc men, đóng góp tiền thuốc cho 

bệnh viện. Tôi nói với bệnh viện, nếu có những người bệnh nghèo khổ không có tiền 

mua thuốc, số tiền này đóng góp cho bệnh viện để chuyên dùng giúp đỡ họ. Đây cũng 

thuộc  về  bố  thí  vô  úy.  Trong  cuộc  đời  của  tôi,  chỉ  dùng  tiền  cho  ba  mục  đích,  tôi 

không dùng tiền cho những mục đích khác. Cuộc sống bản thân cũng rất đơn giản, rất 

tiết kiệm, ba - bốn mươi năm tôi không dùng đến tiền, cho nên tâm được thanh tịnh, 

tiền đối với tôi chẳng có một chút tác dụng nào. Ở chỗ này nói như niềm vui của Tỳ 

- 456 - 

kheo lậu tận, tôi đạt được chút ít, trong tâm tôi không có lo âu, không có vướng bận, 

không có quan niệm về tiền tài, cái ý niệm tài - sắc - danh - thực - thùy dần dần trở nên 

phai nhạt dần, trong tâm không còn vướng bận, không còn lo âu, không còn được mất. 

Người ta hỏi tại sao tôi không già? Như vậy sẽ không già. Các bạn tại sao lại già? Vì 

mỗi ngày đều lo âu.  “Lo âu khiến cho người ta già” , đây là lời của người xưa nói. Bạn 

có  lo  âu, bạn  có  vướng  bận, bạn  có  phiền  não,  cho  nên  bạn  bị  già  rất  nhanh.  Tất  cả 

những thứ này tôi đều buông xuống, hết thảy tất cả đều không cần, hết thảy những thứ 

cần dùng thì có liên tục không ngừng. 

Khi tôi ở Toowoomba Úc Châu, nơi này là một nơi mà đạo Ki Tô bảo thủ nhất, chúng 

tôi đến nơi đó xây dựng một đạo tràng Phật giáo, trước đến giờ chưa từng có. Ở nơi đó 

không có tín đồ Phật giáo, không có người tin Phật. Bạn ở đó dựng lên một đạo tràng, 

không có tín đồ, không có cúng dường, bạn làm sao mà sống đây? Cho nên chẳng có 

ai dám đến đó xây đạo tràng. Chúng tôi đến nơi đó, cho nên có rất nhiều người quan 

tâm nói:  “Thưa Pháp sư, kinh tế của Ngài giải quyết bằng cách nào? Tiền từ đâu mà 

 có?”.  Tôi nói:  “Đơn giản thôi, đến ngân hàng mở một tài khoản, đem công bố số tài 

 khoản thì sẽ có tiền thôi” . Tôi chỉ biết là cái đạo tràng này của chúng tôi rất giàu có, 

rốt cuộc có bao nhiêu tiền tôi cũng không biết, tiền khắp nơi trên thế giới gửi đến. Mọi 

người biết tôi đang ở nơi đó, không những gửi tiền đến mà  mọi người cũng đến, rất 

nhiều người đồng ý dời đến sống gần chỗ chúng tôi. Đây là việc tốt. Nguyên nhân là 

gì? Điều này tôi đã nói với bạn là quả báo, hơn năm mươi năm mỗi ngày đều tu tài bố 

thí, hiện tại thì được cái quả báo này. Bạn nói xem, tự tại biết bao, hạnh phúc biết bao, 

một chút cũng chẳng phải bận tâm, không phải lo nghĩ. Bất luận là làm công việc gì, 

thật sự là ngạn ngữ có câu “tâm tưởng sự thành”, chỉ cần khởi lên ý niệm thì thành tựu 

rất viên mãn. Đây chính là bạn tu nhân thiện thì nhất định được quả thiện. Bạn phải 

thật sự tin tưởng, phải tin Phật, những điều Phật nói với bạn không sai một chút nào. 

Bạn  không  tin  Phật,  tự  mình  đi  làm  công  việc  kiếm  tiền,  thật  sự  mà  nói  bạn 

không kiếm được đồng nào. Tại sao vậy? Vì trong mạng của bạn không có tiền, việc 

của  bạn  có  lớn  đi  nữa  cũng  không  kiếm  được  tiền.  Nếu  bạn  kiếm  được  tiền  thì  luật 

nhân quả bị phá vỡ rồi. Ai có thể phá vỡ được luật nhân quả thì mười phương tất cả 

chư Phật Như Lai đều sẽ bái người đó làm thầy. Tại sao vậy? Phật không làm được, 

Phật không có cách. Đây là sự thật. Cho nên bạn muốn phát tài thì phải bố thí, bố thí 

tài thì bạn sẽ phát tài, chính là đạo lý này. Hôm nay tôi muốn đi buôn bán, đi làm việc 

gì để phát tài, bất luận là làm công việc gì thì tài sản cứ đến cuồn cuộn. Tại sao vậy? 

Vì trong mạng có tài. Ở trong mạng này có tài chính là sau khi học Phật tôi tu được. 

Nhất định phải tin Phật, Phật dạy cho chúng ta nhất định không sai. 

Tôi vẫn còn nhớ, tôi đã kể một câu chuyện của năm kia cho các bạn, đây là sự thật. 

Trường Đại Học Griffith ở Brisbane, Học Viện Thương Mại của họ có một tòa lầu lớn. 

Tòa nhà Học Viện Thương Mại xây cất xong, tiến hành lễ khai mạc. Thầy hiệu trưởng 

có mời tôi tham dự lễ khai mạc. Tôi có đi tham dự, đại khái là có khoảng năm mươi 

mấy vị giáo sư và sinh viên làm đại biểu, ở nơi đó tiến hành lễ khai mạc. Trong số đó, 

- 457 - 

họ có mời một vị chuyên gia về ngành thương mại từ Mỹ - vị giáo sư rất nổi tiếng trên 

thế giới đến để đọc diễn văn. Tôi ngồi bên cạnh thầy hiệu trưởng. Đây là một vị giáo 

sư  đã  già, vị giáo  sư  đã  về  hưu. Sau  khi ông  ấy  đọc  diễn  văn xong, tôi nói  với  thầy 

hiệu trưởng, ông ấy mà gặp học trò như tôi thì ông ấy sẽ gặp rắc rối. Thầy hiệu trưởng 

hỏi tại sao vậy? Tôi nói, ông ấy dạy người ta kinh doanh, quản lý tiền bạc, làm giàu 

như thế nào, nhưng bản thân ông ấy không phát tài, ông ấy không phát tài thì làm sao 

ông ấy có thể dạy người khác phát tài được? Tôi nghi ngờ điều này. Cả cuộc đời đến 

lúc về hưu vẫn là một vị giáo sư nghèo, từ nước Mỹ đi đến nơi đây, đến chiếc vé máy 

bay mà mua cũng không nổi, vẫn phải cần nhà trường mua. Tôi nói, tôi muốn làm học 

trò của ông ấy, ông ấy phải dạy tôi làm giàu như thế nào, tôi thật sự muốn giàu có, bản 

thân của ông ấy giàu có rồi thì tôi mới tin, bản thân ông ấy không giàu thì tôi không 

tin. 

Cuối cùng, tôi nói với thầy hiệu trưởng, cái bài này phải để cho tôi dạy mới đúng, vị 

giáo sư này chưa được, ông ấy không thể bảo đảm cho mỗi sinh viên trong lớp của ông 

ấy giàu có. Tôi nói, tôi muốn đến dạy, tôi có thể đảm bảo mỗi sinh viên trong lớp đều 

giàu có. Nguyên nhân là gì vậy? Tôi nêu cho ông ấy  một thí dụ. Tôi nói, thí dụ như 

người nông dân trồng trọt, vị giáo sư này thật sự hiểu được việc trồng trọt, cái nghề 

này ông ấy rất thành thạo, ông ấy tại sao lại không giàu có? Vì ông ấy không có hạt 

giống, bạn hiểu được càng nhiều nhưng trên đất của bạn không có gieo hạt giống thì 

vĩnh viễn bạn sẽ không có lương thực. Họ nghĩ điều này cũng có lý. Tôi nói, tôi có hạt 

giống, tôi lại biết được cách trồng, tôi uyên bác hơn ông ấy. Hạt giống đó là gì? Chính 

là ba loại bố thí mà Phật đã nói ở trong Kinh, chính là trong mạng của bạn có tài, 

bạn  tu  pháp  bố  thí  thì  trong  mạng  của  bạn  có  trí  huệ,  bạn  tu  bố  thí  vô  úy  thì 

trong  mạng  của  bạn  là  khoẻ  mạnh  sống  lâu.  Điều  này  Phật  nói  không  sai.  Bạn 

không tin, vậy là bạn không có thiện căn, bạn không có cái duyên này rồi. Thật đáng 

tiếc. 

Tôi  nói,  hai  mươi  sáu  tuổi  thì  tôi  tiếp  xúc  được  với  Phật  pháp, đối  với  lão  sư tôi có 

niềm tin, tôn sư trọng đạo, lời của lão sư dạy cho tôi, tôi chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

Tôi học xong thì quả báo hiện tiền, tôi mới xứng đáng với lão sư, tôi không phụ lòng 

lão sư. Cho nên việc học Phật này thật sự phải học để bản thân có được lợi ích. 

Đương nhiên phước báu mà trong Phật pháp nói tuyệt đối không phải là để bản 

thân  mình  hưởng,  mà  phước  báu  phải  chia  sẻ  cho  tất  cả  khổ  nạn  chúng  sanh 

cùng hưởng, giúp đỡ cho họ. Đây mới là phước báu chân thật. 

Cho  nên  chúng  tôi  ở  Toowooba  xây  cất  đạo  tràng, có  không  ít  đồng  tu  đến  đó. Đạo 

tràng của chúng tôi không lớn, hơn nữa, hết thảy tất cả phần thiết bị xây đến đây thì 

dừng, không thể phát triển thêm được nữa. Phát triển tiếp theo là đạo nghiệp, thật sự là 

phải tu đạo. 

Tôi yêu cầu các đồng tu dùng thời gian hai năm, bắt đầu là Tết nguyên đán năm nay, 

hai năm 2004 và 2005, chúng  ta  tu  Đệ  Tử  Quy. Đệ Tử Quy không phải nói là bạn 

đọc qua là được, mà mỗi một câu bạn phải làm được. Là tôi yêu cầu việc này, dựng 

- 458 - 

nền móng, học Đệ Tử Quy. Xuất gia thì học “Sa Di Luật Nghi”, tại gia thì học “Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”.  Trong  hai  năm  này  nhất  định  phải  học  xong  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh” và “Đệ Tử Quy”, xuất gia thì phải học xong “Đệ Tử Quy” 

và  “Sa  Di  Luật  Nghi”.  Mười  giới,  hai  mươi  bốn  điều  oai  nghi,  những  điều  này  bạn 

phải thật sự áp dụng được, sau này mới có thể học được Kinh giáo. Nếu không thì học 

Kinh giáo rồi, bạn biết giảng nhưng làm không được. Điều này thì không được. Chúng 

ta ngày nay phải thật sự làm được, tuyệt đối không thể có tham vọng cao xa. Cho nên 

trong hai năm này phải xây dựng được nền tảng, bạn là một hiền nhân quân tử, trong 

Kinh Phật nói bạn thật sự là thiện nam tử, thiện nữ nhân, bạn mới không hổ thẹn. 

Tiếp theo, giai đoạn thứ hai là ba năm học pháp môn của Tịnh Tông. Tịnh Tông 

của chúng ta là năm  Kinh một Luận, tuyển chọn lại một số lời dạy của các vị tổ sư. 

Trong ba năm, chúng ta phải thật sự nhận thức được Tịnh Tông, phải hiểu Tịnh Tông, 

Kinh sách của Tịnh Tông đều phải có nền tảng, phải đặt nền tảng. 

Bốn năm cuối, bạn lựa chọn một môn trong Kinh sách để chuyên nghiên cứu, bốn 

năm đó là “một môn thâm nhập, huân tu lâu dài”. 

Chúng tôi dạy học chín năm, hai năm đầu tiên là xây dựng nền tảng, ba năm tiếp theo 

là học chính quy, bốn năm cuối là nghiên cứu một môn thâm nhập. Những người tham 

gia tu học trong chín năm không thể xuống núi. Giới của tôi cam kết rất lớn, chính là 

thành phố Toowoomba này, bạn không thể vượt qua giới hạn. Nếu vượt qua giới hạn 

này thì bạn phải rời khỏi học viện của chúng tôi, chẳng khác nào là bị sa thải, là không 

cần bạn nữa. Chín năm không thể xuống núi, một lòng hướng theo đạo, trong nhà 

có cha, mẹ mất cũng không được xuống núi, như vậy bạn mới có thể thành tựu. 

Năm  trước  tôi  đã  dự  định  cách  tu  học  này.  Sau  khi  dự  định  nhưng  vẫn  do  dự  chưa 

quyết định, thời gian chín năm có quá dài hay không? Đúng lúc tôi có cơ hội đi thăm 

viếng núi Tỷ Lô của Nhật Bản. 

Núi Tỷ Lô là cái nôi của Phật giáo Nhật Bản, các tông phái của Phật giáo Nhật Bản, 

những vị sáng lập ra tông phái đều là ở trên núi đó tu hành. Cho nên khi ở trên núi tôi 

liền hỏi các vị trụ trì là trước đây, những vị sáng lập ra các tông phái đều phải ở trên 

núi tu hành ít nhất là bao nhiêu năm? Các vị ấy nói với tôi ít nhất là mười sáu năm. 

Vậy là chín năm của tôi liền được quyết định, không thể nào thay đổi nữa. Các vị ấy là 

mười sáu năm, đây là ít nhất, lâu nhất là ba mươi năm. Ít nhất là ở trên núi mười sáu 

năm  không  xuống,  cho  nên  tâm  của  họ  đã  định,  họ  mới  có  thể  thành  tựu.  Tâm  của 

bạn  không  định  thì  làm  sao  bạn  thành  tựu  được?  Điều  này  quan  trọng  vô  cùng. 

Tâm có định thì phiền não của bạn mới có thể giảm nhẹ, mới có thể đoạn được 

phiền  não,  một  lòng  hướng  về  đạo. Chúng tôi không tuyển nhiều người, chúng tôi 

cần tinh chuyên, không cần đông, ba đến năm người có thể thành tựu, cái học viện này 

của chúng tôi thật sự có thành tựu, chúng tôi không phụ lòng Phật giáo. 

Nếu như các vị đồng tu đến tham học, mỗi một năm chúng tôi tổ chức bốn lần tọa đàm 

ngắn hạn. Tọa đàm  ngắn hạn  chính là để  cho họ  tập giảng  Kinh. Tọa  đàm  ngắn  hạn 

- 459 - 

mỗi một kỳ là bảy mươi ngày, chính là mười tuần lễ, một năm tổ chức bốn lần. Xuân 

hạ thu đông, mỗi một mùa tổ chức một lần, do chính họ đến giảng, để tập giảng Kinh. 

Quý vị thông thường đến Úc Châu, Cục Di dân Úc Châu sẽ cấp visa cho bạn ba tháng, 

ba tháng là chín mươi ngày, bạn có thể đến nơi đó để tham gia một kỳ tọa đàm Phật 

học bảy mươi ngày, cho nên thích hợp với quy định của luật di dân. 


************************************** 

Kinh  văn:  “Phục  xuy  thất  bảo  lâm  thọ,  phiêu  hoa  thành  tụ,  chủng  chủng  sắc 

quang,  biến  mãn  Phật  độ.  Tùy sắc  thứ  đệ,  nhi  bất  tạp  loạn.  Nhu  nhuyễn  quang 

khiết, như Đâu La Miên”. 

Đoạn  này  là  nói  sự  diệu  dụng  của  đức  phong.  Trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ, nói đến sự diệu dụng của đức phong, Ngài nói trong đoạn này có bốn đoạn. 

Đoạn  thứ  nhất  là   “xuy  vật  xuất  âm,  diễn  thuyết  diệu  pháp” ,  đây  là  đoạn  trước  mà 

chúng  ta  đọc  qua.  Đoạn  thứ  hai  là   “tùy  phong  tán  hương,  văn  giả  thanh  tịnh” .  Ý 

nghĩa câu này cũng nằm trong đoạn trước. Đoạn thứ ba là  “đức phong xúc thân, lạc 

 đồng  diệt  tận” .  Ba đoạn  này  nằm  ở  phía trước.  Đoạn phía sau  Ngài nói  “tùy  phong 

 tống hoa, biến khắp quốc độ” , đây chính là điều trong đoạn này đã nói. Đây là đoạn 

thứ nhất. 

Chi tiết nhỏ thứ nhất trong đoạn này là  “thất bảo lâm thọ” . Điều này các đồng tu đều 

rất là quen thuộc, cây cối ở Thế giới Tây Phương nhiều, đi đến đâu cũng có rừng cây 

bảy báu. 

 “Phiêu hoa thành tụ” . Hoa này là từ trong không trung rơi xuống, hoa trời, nhạc trời. 

 “Tụ”  là có rất nhiều hoa tụ tập lại với nhau, đây là điều tự nhiên. 

 “Chủng  chủng  sắc  quang” .  Hoa  phóng quang,  màu  sắc  của hoa không  giống nhau, 

cho nên đẹp vô cùng. 

 “Biến mãn quốc độ” , khắp cả Thế giới Cực Lạc đi đến đâu bạn cũng thấy được, hoa 

này giống như một tấm thảm vậy, rải đầy cả mặt đất. 

Phía sau nói càng không thể nghĩ bàn:  “Tùy sắc thứ đệ, nhi bất tạp loạn” . Giống như 

hiện nay chúng ta đang nói, hình ảnh những tấm thảm đan vào nhau thành bao nhiêu là 

tranh vẽ, chẳng có lộn xộn chút nào, có trật tự vô cùng, hoàn toàn không có người đi 

sắp xếp, rất là tự nhiên mà biến hóa thành. 

 “Nhu nhuyễn quang khiết, như Đâu La Miên” . Đâu La Miên là tên một loại thực vật 

ở Ấn Độ, thân rất mảnh, rất mềm mại, bạn đi lên trên đó sẽ cảm thấy rất dễ chịu. Điều 

này thuyết minh cho sự diệu dụng của Thế giới Cực Lạc, nó có thể thổi những bông 

hoa tạo thành các tranh vẽ đẹp không thể tả. 

Kinh văn: “Túc lý kỳ thượng, một thâm tứ chỉ, tùy túc cử dĩ, hoàn phục như sơ”. 

Loại hoa này có tính đàn hồi, đi lại ở trên hoa này thì thấy mềm mại. “Tứ chỉ” là bốn 

đầu ngón chân. Độ mềm này khi đi lên trên thì nó lõm vào bốn đầu ngón chân, nhưng 

- 460 - 

mà khi bạn nhấc chân lên thì nó sẽ khôi phục lại trạng thái ban đầu. Điều này nói rõ 

hoa này có tính đàn hồi. 

Sau cùng đoạn này nói: 

Kinh  văn:  “Quá  thực  thời  hậu,  kỳ  hoa  tự  một,  đại  địa  thanh  tịnh,  cánh  vũ  tân 

hoa, tùy kỳ thời tiết, hoàn phục châu biến. Dữ tiền vô dị, như thị lục phản”. 

“Lục phản” chính là sáu lần. Sáu lần là Ấn Độ ngày xưa chia một ngày thành sáu thời. 

Hay nói cách khác, mỗi một thời sẽ có một lần mưa hoa. Hoa ở Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc vi diệu vô cùng, nó có sắc, có hương, nhưng nó không có sự trở ngại, cũng 

chính là nói nó không có gây trở ngại. Thế gian này của chúng ta nếu như lá cây, hoa ở 

trên cây rơi xuống quá nhiều sẽ chướng ngại tầm nhìn, chúng ta đứng đối mặt mà cũng 

không  thấy.  Hoa  ở  bên  đó  thì  không  có  như  vậy,  hoa  tuy  là  bay  lượn,  tuy  ở  rất  xa 

nhưng chúng ta vẫn nhìn  thấy  rất  rõ  ràng, nó không  gây  chướng ngại.  Thật  là  kỳ  lạ. 

Sau khi rơi xuống, thời gian không lâu thì hoa tự nhiên không còn nữa, đến một lúc thì 

trên không trung lại có nữa. 

 “Như thị lục phản” , giống như chúng ta ở đây nói, một ngày có sáu lần. Thế giới Tây 

Phương chúng ta biết là không có ngày đêm, ở nơi đó không cần ánh sáng của mặt trời 

mặt  trăng,  cả  thế  giới  hết  thảy  tất  cả  vật  chất  đều  phóng  quang,  thân  thể  con  người 

cũng phóng quang, ánh sáng chiếu khắp nơi. Người ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

xin  nói  thêm  với  quý  vị,  không  cần  ăn  uống,  cũng  không  cần  ngủ  nghỉ.  Ngủ  là  hôn 

trầm, ngủ là một căn bệnh, đến khi hết cách rồi thì chúng ta phải dùng cách này để trị 

bệnh,  để  khôi  phục  lại  thể  lực  tinh  thần  của  chính  mình.  Người  của  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc vĩnh viễn không bị mệt mỏi, cho nên không cần ăn uống, không cần 

ngủ nghỉ. 

Trong Kinh thường nói là tài, sắc (sắc là nói sắc nam nữ), danh, thực, thùy gọi là ngũ 

dục, là năm cái gốc của địa ngục. Nếu như bạn là người tham lam thì không thể không 

đọa địa ngục. Cho nên những thứ này ở cõi Trời Sắc Giới thì không có, người ở cõi 

Trời Sắc Giới không có ngủ nghỉ, không có ăn uống. Không có ăn uống vậy làm sao 

để duy trì sự sống? Chúng ta thường đọc ở trong Kinh, gọi là “Thiền duyệt vi thực”. 

Thiền duyệt là gì? Dùng lời thông thường mà nói chính là định huệ. Định huệ có thể 

nuôi dưỡng con người, nó thật sự là chất dinh dưỡng, không cần thức ăn ở bên ngoài, 

từ trong tâm bạn sinh ra mới chính là chất dinh dưỡng chân thật, nhất định là không có 

tác  dụng  phụ.  Định  tuệ,  pháp  hỷ  sung  mãn  gọi  là  thiền  duyệt  vi  thực,  pháp  hỷ  sung 

mãn. Trời Sắc Giới ở thế giới này có thể làm được huống hồ là Thế giới Cực Lạc. Sự 

vi diệu của Thế Giới Cực Lạc thì không thể nghĩ bàn. 

Quan niệm của người ở nơi đây, Thế giới Tây Phương Cực Lạc có ngày đêm không? 

Phật phương tiện mà nói, sáu lần mưa hoa, không trung mưa hoa này giống như một 

ngày ở đây của chúng ta, thật ra nó không có ban ngày, ban đêm. Nếu như bạn muốn 

tính thời gian thì bạn phải dùng mưa hoa, cứ mỗi một lần mưa hoa là một thời canh, 

vậy sáu lần mưa hoa thì giống như ở nơi đây của chúng ta là một ngày vậy. Đây cũng 

- 461 - 

là vọng tưởng tập khí ở nơi này của chúng ta vẫn chưa có đoạn. Chính là nói mới vừa 

vãng  sanh  chưa được  bao  lâu, đến  lúc  sẽ  khởi  lên  vọng  tưởng  là  “đã  lâu  rồi  mà  sao 

chưa ăn cơm vậy”. Ý niệm này vừa khởi, thật sự cái gọi là món ăn trăm vị sẽ bày ra ở 

trước mặt bạn, ý niệm vừa khởi thì thức ăn liền ở ngay trước mặt bạn. Có cần phải ăn 

không?  Sau khi  nhìn  thấy  thức ăn, tôi  hiện  giờ  đang  ở  Thế giới  Cực Lạc nên  không 

cần những thứ này nữa, cái này không dùng thì nó lập tức không còn nữa. Điều này 

chính là các nhà khoa học hiện nay đã chứng minh, họ nói sự việc này là thật không 

phải là giả. Điều này là gì? Là sự chuyển biến của năng lượng và vật chất. Lúc nào thì 

khoa học có thể làm cho năng lượng tùy theo suy nghĩ của chúng ta mà biến thành vật 

chất,  chính  là  cảnh  giới  này,  đến  lúc  không  cần  thì  vật  chất  lại  chuyển  thành  năng 

lượng nên không còn nữa. 

Cho nên, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, mọi người sống thật là hạnh phúc, trong 

căn nhà bạn ở gọn gàng vô cùng, thứ gì cũng chẳng có. Tại sao vậy? Đến lúc bạn cần 

dùng, trong nhà khi có khách đến, cần vài chỗ ngồi, ý niệm vừa khởi thì lập tức nó sẽ 

hiện ra. Khách về rồi, không cần nữa thì cả thảy không còn nữa. Bạn nói xem, nó sạch 

sẽ, gọn gàng biết bao. Ở Thế giới Cực Lạc, người vừa mới đến cũng có thể mời bạn 

dùng một bữa cơm. Cơm cũng không cần phải đi nấu, cũng không cần đi mua thức ăn. 

Ý niệm  vừa khởi  thì  cái  gọi  là  món  ăn  trăm  vị.  Thức ăn  trăm  vị  này  cũng  là  thí  dụ, 

ngày xưa chỉ có khi vua dùng cơm thì mỗi bữa ăn là một trăm món thức ăn, đây là nói 

sự giàu có đến cùng cực của thế gian, là bạn dùng cách này để đãi khách. Thế nhưng 

mọi người nhìn thấy mà không muốn ăn nữa thì nó không còn nữa. Thậm chí đến cả 

căn nhà bạn ở cũng tùy theo ý muốn, thích lớn thì nó lớn, thích nhỏ thì nó nhỏ, thích ở 

trên  mặt  đất  thì  nó  ở  trên  mặt  đất,  thích  nó  ở  trên  không  trung  thì  nó  ở  trên  không 

trung, không có kiểu nào mà không tự tại. Bạn nói chúng ta hiện nay cái gọi là nhà lớn 

thì sự nghiệp lớn, phiền phức dần lộ ra, dụng cụ dùng trong gia đình nhiều như vậy khi 

chuyển nhà thì không dễ dàng, rất khó khăn. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là tùy theo 

ý muốn, khi không cần nữa thì nó không còn, lúc cần dùng, muốn cái gì thì liền hiện 

cái đó. Bạn nói xem, tự tại biết bao. Chân thật như vậy, lậu tận Tỳ kheo cũng không 

bằng. Cho nên bạn thật sự hiểu được, hiểu rõ đạo lý, trong Kinh Phật đã nói, những 

chuyện này đã tin rồi thì không còn hoài nghi nữa, vấn đề chính là bạn có muốn đi hay 

không. Rất quan trọng, rất là quan trọng! 

Chúng ta nhất định phải sanh đến Thế giới Cực Lạc, nhất định phải thân cận A Di Đà 

Phật. Di Đà là lão sư của chúng ta. Cho nên cổ Đức đã chú giải rất rõ ràng, phàm hễ 

giống như những việc này thì chính là chúng sanh trong lục đạo ở mười phương chư 

Phật  vãng  sanh  về  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  tập  khí  chưa  đoạn,  thường  xuyên 

khởi lên  cái ý niệm  này, vẫn có hiện tượng này  xuất  hiện, cho nên đây  cũng là hiện 

tượng đới nghiệp vãng sanh mà xuất hiện. Do vậy mà biết, Phương Tiện Hữu Dư Độ 

thì không có hiện tượng này. Chúng sanh vãng sanh đến Phương Tiện Hữu Dư Độ thì 

ra khỏi tam giới, thấp nhất cũng là A La Hán ở thế giới này của chúng ta, không phải 

là người phàm. Cho nên chúng ta niệm Phật, niệm đến sự nhất tâm bất loạn (sự nhất 

- 462 - 

tâm bất loạn chính là kiến tư phiền não đã đoạn hết rồi), điều này thì không dễ. Đới 

nghiệp vãng sanh đến Phàm Thánh Đồng Cư Độ thì kiến tư phiền não bị hàng phục, 

hoàn toàn chưa đoạn, hàng phục xuống là chúng ta thường nói lấy đá đè cỏ, chính là 

dùng một câu A Di Đà Phật này để khống chế vọng tưởng tập khí của chúng ta. 

Nếu thật sự có thể khống chế được, đây gọi là niệm Phật công phu đắc lực, đến cuối 

cùng thì cảnh giới như thế nào? Chúng tôi có thể đưa ra một thí dụ rất đơn giản, đại 

đức Phật môn chúng ta thường nói:  “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm” . Ý niệm 

khởi lên chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước của bạn, gọi là niệm khởi. Đây là 

hiện tượng tự nhiên. Tại sao vậy? Vì bạn là phàm phu, nếu như bạn không khởi vọng 

tưởng thì bạn là Phật Bồ Tát tái lai rồi, bạn không phải là phàm phu. Bạn là phàm phu 

thì chắc chắn bạn sẽ khởi vọng tưởng. Chúng ta nói là khởi vọng tưởng, khẳng định là 

sẽ  khởi  vọng  tưởng,  cái  ý  niệm  này  không  kể  là  niệm  thiện  hay  niệm  ác,  chỉ  cần  ý 

niệm vừa khởi lên, bạn liền phải niệm câu “A Di Đà Phật” này để đè lên cái ý niệm 

này. Cho nên nói hết thảy tất cả ý niệm, vọng niệm, niệm thứ nhất vừa khởi thì niệm 

thứ hai liền chuyển thành A Di Đà Phật, đây gọi là công phu đắc lực, mới gọi là biết 

niệm Phật. Một mặt niệm Phật, một mặt khởi vọng tưởng, vậy là chưa biết niệm Phật, 

vậy  là  chưa biết  cách  nên không thể  vãng  sanh. Bạn nhất định  phải  nhớ. Thế nhưng 

khi  chúng  ta  mới  bắt  đầu  học,  nhất  định  là  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  khởi  vọng 

tưởng; một mặt khởi vọng tưởng, một mặt niệm Phật. Đây là tính chất trình tự, là giai 

đoạn đầu, không nên sợ, hy vọng trong lúc bạn niệm Phật, dần dần vọng tưởng ít đi, 

câu Phật hiệu nhiều hơn, vậy là có tiến bộ. Đến khi có thể khống chế được rồi, trong 

tâm tôi chỉ có câu Phật hiệu, không có vọng tưởng thì được gọi là thành phiến, thì bạn 

sẽ tự tại vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Chân thật muốn lúc nào vãng sanh thì 

vãng sanh lúc đó, muốn ở lại thêm vài năm thì cũng chẳng có gì trở ngại. Nhưng mà ở 

lại thêm vài năm tuyệt đối không phải là tham luyến cái thế gian này. Tham luyến cái 

thế gian này thì tham sân si của bạn chưa hàng phục được, thì bạn chưa thể vãng sanh. 

Ở lại thêm vài năm  nữa là vì cái gì? Những người ở thế gian này có duyên với bạn, 

bạn có thể độ thêm vài người nữa, là vì họ chứ không phải vì bản thân mình. Nếu vì 

mình thì đến lúc là liền đi. Khi mà vì họ, ta ở lại thêm vài năm để dẫn thêm vài người 

nữa đi. Đây là việc tốt. Người ta đi đến Thế giới Cực Lạc chỉ đi có một người, còn bạn 

đến Thế giới Cực Lạc thì dắt theo nhiều người cùng đi. Điều này thì không như nhau. 

Cho nên phải hiểu được bản thân mình cho dù đạt đến sự công phu này cũng không 

nên tự tư tự lợi, không nên đi sớm quá, phải nghĩ là vẫn còn có người chịu nghe lời 

của ta, chịu theo ta, nhất định bạn phải giúp đỡ họ. Đây chính là quên mình vì người. 

Thực tại mà nói, đây cũng là thừa nguyện tái lai, bởi vì nguyện lực của bạn có thể chi 

phối cuộc đời này của bạn, không phải là nghiệp lực, chuyển nghiệp lực thành nguyện 

lực chính là thừa nguyện tái lai. Hy vọng là các đồng tu ghi nhớ, nếu chính mình đã 

thành tựu thì cũng không nên quên người khác. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng tôi xin giảng đến chỗ này. 



- 463 - 

Tập 309 

PHẨM HAI MƯƠI MỐT 

BẢO LIÊN PHẬT QUANG 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với chúng ta, ở trong phẩm Kinh này miêu tả hoa sen 

báu ở Thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật. Chủng loại của sen báu rất nhiều rất nhiều, 

không  chỉ  là  bốn  màu  mà  thôi.  Bốn  màu  sắc  mà  trên  “Kinh  Di  Đà”  nói  là  bốn  màu 

gốc, bốn màu đó mà pha trộn với nhau thì tạo ra vô lượng vô biên màu sắc. Chúng ta 

phải hiểu được ý nghĩa này. 

Trân bảo ý là nói bảy báu. Bảy là biểu pháp, không phải con số. Con số thì có đến vô 

lượng  vô  biên.  Cho  nên,  bảy  có  ý  nghĩa  viên  mãn.  Hầu  hết  mọi  người  nói  là  bốn 

hướng, ở trên và ở dưới nữa là sáu, lại thêm ở giữa vào nữa là bảy, vì vậy bảy là đại 

biểu cho ý nghĩa viên mãn, không phải là con số, nó có nghĩa là có vô lượng vô biên 

quang sắc. 

Trong phẩm Kinh này, Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu hoa sen báu có màu sắc và ánh 

sáng vi diệu, trong ánh sáng lại hiện Phật. Trên phần Kinh văn chúng ta xem thấy, số 

Phật hiện ra là vô lượng vô biên vì hết thảy chúng sanh thuyết vi diệu pháp. Mục đích 

của việc thuyết pháp là ở đâu? Việc này rất quan trọng. Mục đích là  “an lập vô lượng 

 chúng sanh” . “Lập” là kiến lập. “An” là bình an. Hay nói cách khác, là khiến cho biến 

pháp giới hư không giới mỗi một chúng sanh đều có thể an lập ở trong một hoàn cảnh 

cuộc sống bình an. Ý nghĩa này rất quan trọng. Vì vậy, mười phương ba đời tất cả chư 

Phật  Như Lai vì  chúng ta mà  diễn thuyết  các loại diệu  pháp. Cái diệu là ở  chỗ nào? 

Phía trước đã giới thiệu qua với các vị ý nghĩa của sự vi diệu. Diệu là có thể khiến tất 

cả  chúng  sanh  giác  ngộ  mới  gọi  là  diệu.  Nếu  như  không  thể  khiến  chúng  sanh  giác 

ngộ, ngược lại khiến chúng sanh mê hoặc thì không diệu. Đây chính là nói, chư Phật 

Bồ Tát thuyết pháp cùng với phàm phu sáu cõi thuyết pháp nghĩa thú không như nhau. 

Phàm phu sáu cõi thuyết pháp là tăng trưởng sự mê hoặc. Chúng ta tỉ mỉ mà quan sát, 

suy xét thì bạn sẽ phát hiện sự khởi tâm động niệm, lời nói việc làm của chúng sanh 

đều là tạo ra vô vàn sự ảnh hưởng bất thiện với tất cả chúng sanh, bất tịnh bất thiện. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  các  Ngài  đã  thị  hiện,  các  Ngài  đã  diễn  thuyết  (diễn  là  biễu  diễn, 

thuyết là ngôn thuyết), không gì không phải là giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Phá mê khai ngộ là nhân, quả chính là “lìa khổ được vui”. Tất cả khổ là từ đâu mà ra? 

Từ mê hoặc điên đảo. Tất cả vui là từ trong giác pháp minh liễu mà ra. Điều này chúng 

ta không thể nào không biết. 

Học Phật, phía trước đã báo cáo qua với các vị đồng học rồi, phải học chư Phật Như 

Lai, chư pháp thân Bồ Tát biết chuyển cảnh giới, phải học bản lĩnh này. Học được cái 

này rồi thì sẽ được tự thọ dụng. Trong Phật pháp thường nói pháp thân, Bát Nhã, giải 

thoát. Giải thoát chính là tự tại, tự thọ dụng. Tự thọ dụng tuyệt đối không quên đi tha 

thọ  dụng,  niệm  niệm  thân  ngữ  ý  nghiệp  đều  phải  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  giác 

ngộ. Tâm này chính là tâm đại bi, tâm này chính là đại từ đại bi mà Bồ Tát Quan Thế 

- 464 - 

Âm  đã  biểu lộ  ra, niệm  niệm  không xả một  chúng sanh nào.  Bạn  có  cái  tâm  này  thì 

bạn nhất định có hành. Tâm là nguyện, nhất định phải lấy hành để thực tiễn nguyện thì 

nguyện của bạn mới có ý nghĩa, bạn nhất định giống như chư Phật Như Lai, giống như 

Pháp Thân Bồ Tát vậy, mọi thời mọi chỗ đều vì chúng sanh mà thị hiện ra cái tướng 

của sự giác ngộ. 

Tướng của sự giác ngộ là gì? Bạn phải tỉ mỉ mà quan sát ở trên các Kinh điển, Phật Bồ 

Tát cùng chư Thiên quỷ thần đều vì tất cả chúng sanh mà biểu diễn. Thực ra mà nói, 

việc này giống như ca kịch vậy. Vũ trụ là một sân khấu lớn, cũng giống như là phông 

màn trên sân khấu vậy, tất cả chúng sanh đang biểu diễn ở trên đó. Không những là 

hữu tình chúng sanh đang biểu diễn mà vô tình chúng sanh cũng đang biểu diễn, cho 

nên ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói là  “tình dữ vô tình đồng viên chủng trí” . Cả thảy 

đều đang biểu diễn. Biểu diễn này có chính diện có phản diện, cũng như ca kịch, bạn 

hãy  xem  các  nhân  vật  trong  vai  diễn  xuất,  có  người  biểu  diễn  đại  trung  đại  hiếu,  có 

người  thì  diễn  phản  diện,  bất  trung  bất  hiếu,  đều  là  những  vai  diễn  quan  trọng.  Nếu 

bạn đem những sự tình này làm cho rõ ràng, minh bạch thì bạn mới thật sự hiểu được 

cảnh duyên mà Phật đã giảng nói trên Kinh không có tốt xấu. 

Tốt xấu là từ đâu mà ra? Là từ trong tâm chính mình phản ứng. Vì vậy, phản ứng của 

người giác ngộ không có cái nào bất thiện, cũng như họ xem  kịch vậy, họ xem kịch 

thông thạo, họ hiểu được mỗi một vai diễn ở trên sân khấu đều là hạng nhất, diễn trung 

diễn rất giống, diễn gian ác diễn cũng rất hay, đều là những vai diễn hạng nhất, nếu 

cho  họ  điểm  thì  đều  là  mười  điểm,  đều  bình  đẳng  cả.  Người  không  thông  thạo  xem 

kịch, đối với người diễn trung thì rất yêu thích, đối với người diễn gian ác thì căm hận 

người đó. Vậy thì sai rồi, bạn đã bị cảnh giới xoay chuyển rồi. Có mấy người đứng ở 

trước sân khấu lớn này mà thật sự giác ngộ, thật sự hiểu rõ thấu đáo chứ? Phật nói ở 

trên Kinh, người thật sự giác ngộ, thật sự thông suốt hiểu rõ thì không gọi người này là 

phàm phu nữa, mà gọi họ là Bồ Tát. Cấp bậc của Bồ Tát thì rất nhiều, trên Kinh Đại 

Thừa nói là có 51 bậc. Sơ cấp nhất là Bồ Tát Sơ Tín Vị ở trong Bồ Tát Thập Tín. Đừng 

cho  rằng  họ  chỉ  vừa  mới  chứng  được  cấp  bậc  đầu  tiên,  họ  chân  thật  là  Bồ  Tát  chứ 

không phải Bồ  Tát giả, họ thật sự  đã  giác  ngộ  rồi. Thật  sự là tư tưởng  của họ, quan 

niệm của họ không giống với hầu hết phàm phu chúng ta, cách nghĩ cách nhìn của họ 

tương ưng với những điều Phật nói ở trên Kinh, thật sự là hiếm có khó gặp. 

Mấy năm trước, tôi đi thăm Bắc Kinh có đến tham quan Trường Đại học Sư phạm Bắc 

Kinh.  Tôi  nhìn  thấy  ở  cửa  của  đại  sảnh  có  một  bức  hoành,  trên  đó  có  viết  tám  chữ: 

 “Học  vi  nhân  sư,  thân  vi  thế  phạm” .  Tám  chữ  này  viết  rất  hay.  Họ  là  Đại  học  Sư 

phạm, học trò tương lai sau khi tốt nghiệp đều làm thầy cô giáo. Hai câu nói này đã 

nói được rất hay, khi đó nhìn thấy tôi cũng rất tán thán. Tôi nói với vị phó hiệu trưởng 

của  họ  (phó  hiệu  trưởng  tiếp  đón  tôi),  hai  câu  nói  này  chính  là  “Đại  Phương  Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”. Các vị  cán bộ cao  cấp  của  trường  đón  tiếp  chúng tôi nghe 

thấy tôi nói những lời này đều vô cùng kinh ngạc:  “Là trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

 sao?” . Không sai! Hai câu nói này có thể đại biểu cho “Đại Phương Quảng Phật Hoa 

- 465 - 

Nghiêm”.  Sau  đó  tôi  đã  sửa  lại  một  chữ ở  trong  tám  chữ này,  tôi  đem  chữ  “thân”  ở 

trong đó sửa thành chữ “hành”, là “hành vi thế phạm”. Ý nghĩa của chữ “hành” viên 

mãn hơn chữ “thân”. Trường đại học cũng đã tiếp nhận. Cho nên hiện tại tấm biển đó 

của họ là  “học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . 

Tứ chúng đồng tu học Phật chúng ta bất luận là tại gia hay xuất gia đều phải thường 

xuyên ghi nhớ hai câu nói này, thì cuộc đời này của bạn chân thật là tích công lũy đức, 

bạn tu được vô lượng công đức. Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều 

phải  thường  thường  nghĩ  đến  nó  có  lợi  ích  với  tất  cả  mọi  người  trong  xã  hội  hay 

không? Nếu như không có lợi ích đối với tất cả chúng sanh thì cái ý niệm này không 

thể khởi được, lời này không thể nói, việc này không thể làm. Khởi tâm động niệm, lời 

nói việc làm phải có trách nhiệm với xã hội, phải chịu trách nhiệm đối với tất cả chúng 

sanh. Đây mới gọi là học Phật. 

Chúng  ta  bất  hạnh,  thân  sanh  ra  vào  thời  loạn  thế.  Nghiệp  nhân  của  loạn  thế  là  gì? 

Việc này không thể không biết. Nghiệp nhân loạn thế chính là chúng sanh mê mất tự 

tánh, hoàn toàn tùy thuận vào phiền não tập khí của chính mình; khởi tâm động niệm, 

tất cả hành vi hoàn toàn trái ngược với tánh đức. Đây là nghiệp nhân, quả báo chính là 

thiên tai nhân họa. Cho nên thiên tai nhân họa là chính chúng ta tự tạo, tuyệt đối không 

thể nói là không có nguyên nhân. Đều là có nguyên do, chúng ta học Phật rồi mới hiểu 

được chân tướng sự thật. Vậy phải làm sao giúp đỡ cho mình? Làm sao giúp đỡ đại 

chúng, giúp đỡ thế gian này? Bạn phải học “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”. Người 

thế gian làm sai ở chỗ nào thì ta phải đem chỗ đó sửa trở lại, từ chính mình mà bắt đầu 

làm. Hiện tại người thế gian không hiếu thuận cha mẹ. 

Tôi trong những năm gần đây có duyên phần rất đặc biệt, có rất nhiều nhà ngoại cảm 

đến tìm tôi, họ tiếp xúc với quỷ thần. Từ những thông tin nhà ngoại cảm tiết lộ, chúng 

tôi tỉ mỉ quan sát, việc này rất quan trọng. Vì sao vậy? Vì không nên bị quỷ thần lừa 

gạt. Bị quỷ thần lừa gạt là một sai lầm nghiêm trọng rồi, cho nên tỉ mỉ quan sát những 

quỷ  thần  này  truyền  rao  tin tức  có  như lý  hay  không?  Nếu như  hợp  tình  hợp  lý  hợp 

pháp thì việc này chúng ta có thể tham khảo. Nếu như trái ngược tình lý và pháp thì 

chúng  ta  tuyệt  đối  không  thể  tiếp  nhận,  bạn  mà  tiếp  nhận  thì  bạn  sẽ  bị  lừa.  Bạn  bị 

người khác lừa thì còn có thể chấp nhận được, bạn mà bị quỷ thần lừa gạt thì nói xem 

có  oan  uổng  hay  không?  Cho  nên  việc  này  phải  có  trí  huệ, không  thể  làm  việc  theo 

cảm tình. 

Tin tức mà quỷ thần tiết lộ với tôi là thế gian này có tai nạn. Nghiệp nhân căn bản của 

tai nạn này là gì? Họ đã nói ra tám chữ là  “bất hiếu cha mẹ, bất kính tổ tiên” . Tám chữ 

này tôi đã suy nghĩ rất lâu, thật sự có đạo lý. Nếu con người bất hiếu cha mẹ, bất kính 

tổ  tiên  thì  việc  xấu  gì  cũng  có  thể  làm.  Quả  thật  là  nguồn  gốc  của  tai  nạn,  xưa  nay 

trong  ngoài  nước  có rất nhiều  lời tiên tri, trong  rất  nhiều Kinh điển  các  tôn  giáo nói 

đến ngày tận thế, nguyên nhân căn bản dùng tám chữ này để giải thích thì không sai, 

đích thực là như vậy. 

- 466 - 

Chúng  ta  học  Phật,  bạn  xem  Phật  dạy  chúng  ta  học  từ  ở  chỗ  nào?  Tịnh  nghiệp  tam 

phước chính là tịnh nghiệp chánh nhân của chư Phật ba đời. Hay nói cách khác, học 

Phật là phải bắt đầu từ chỗ này. Điều đầu tiên là:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” . Đây là bốn câu của điều đầu tiên, tương 

ưng  với  những  tin  tức  mà  các  nhà  ngoại  cảm  này  nói  với  tôi,  cho  nên  tôi  cho  rằng 

những lời này chúng ta có thể tin. Ngày nay chúng ta phải tu học như thế nào? Phải 

đặc biệt học tập hình mẫu hiếu dưỡng cha mẹ, làm ra cho người khác xem. Trong gia 

đình mình anh chị em rất nhiều, không phải ai cũng biết hiếu thuận cha mẹ, bạn phải 

làm ra hình dáng của người hiếu thuận cho anh chị em của bạn xem, cho bà con bạn bè 

của bạn xem, cho quê hương làng xóm xem. Đây chính là “học vi nhân sư, hành vi thế 

phạm”, chúng ta phải làm ra. Đây chính là tự hành hóa tha. Chúng ta tự mình làm là tự 

mình tu hành; khiến người khác xem thấy, ngày ngày đều thấy, mọi lúc đều thấy, có 

người nửa năm - một năm thì đã giác ngộ rồi, có người ba năm - năm năm thì hiểu rõ, 

cũng có người 10 năm - 20 năm mới nhìn ra được. Căn tánh của mỗi người không như 

nhau. Còn có một số người đến khi sắp chết thì mới hoát nhiên đại ngộ, cũng không tệ, 

lúc lâm chung mới bỗng nhiên tỉnh ngộ thì niệm Phật cũng có thể vãng sanh. Việc này 

thật không thể nghĩ bàn. Chúng ta phải chăm chỉ mà làm, chính là làm ra tấm gương 

hiếu dưỡng phụ  mẫu. Người  già qua đời, khi  lễ  Tết  phải  biết  tế  lễ, kính nhớ tổ  tiên, 

việc người chết như việc người sống, đều phải làm ra cho người khác xem. Biết hiếu 

dưỡng, cúng bái là kính tổ tiên. 

Câu thứ hai là sư đạo:  “Phụng sự sư trưởng” . Đối với thầy cô, đối với trưởng bối phải 

biết tôn kính. Hiếu thân tôn sư là học vấn căn bản của thế xuất thế gian. Nếu như bạn 

tỉ mỉ mà quan sát, thì người này bất luận là học Nho, học Đạo hay học Phật; ngày xưa 

ở Trung Quốc, việc giáo hóa xã hội là ba nhà Nho, Thích, Đạo, bất luận là họ học cái 

nào thì cũng chân thật là tu hành có công phu, có tâm đắc. Xem thấy từ chỗ nào vậy? 

Từ việc họ hiếu thân tôn sư, đối người tiếp vật. Xem từ chỗ này thì bạn có thể thấy học 

vấn thực tế. Họ chân thật có học vấn, có đức hạnh, có tu dưỡng, thì ở trong cuộc sống 

thường ngày tất cả mọi lúc, tất cả mọi nơi, họ đối người tiếp vật đều tâm bình khí hòa. 

Đây là có học vấn, có tu dưỡng. 

Còn việc nổi giận thì Khổng Lão Phu Tử đã có cảm xúc rất sâu, ở trong “Luận Ngữ” 

của Phu Tử nói rất hay, Ngài giả thiết một con người có tài ba hoàn mỹ như Chu Công 

(Chu Công là người mà Khổng Lão Phu Tử đã bội phục và tán thán cả một đời Ngài), 

nhưng mà xem thấy người đó “vừa kiêu vừa lận”, tỉ mỉ quan sát người đó kiêu ngạo, 

keo  kiệt  bủn  xỉn  (kiêu  là  sân  ở  trong  tham  sân  si,  còn  “lận”  là  tham),  hay  nói  cách 

khác, họ vẫn còn tham sân si, thì Khổng Lão Phu Tử nói “kỳ dư bất túc quan dã dĩ”, 

nghĩa là những thứ khác không cần bàn tới nữa, con người này không phải là chân học 

vấn, là giả không phải là thật. Chân thật có học vấn, có đức hạnh, thì cho dù chưa đoạn 

tham sân si, họ nhất định có thể điều phục được, họ có cái năng lực này. Đây là đúng. 

Cho  nên  những  việc  lặt  vặt  không  như  ý,  trong  tâm  liền  cảm  thấy  bất  bình,  liền  có 

phẫn  nộ,  thì  người  này  học  Phật  một  chút  công  phu  cũng  không  có,  chưa  vào  được 

- 467 - 

cửa.  Chúng  ta  biết  được  đạo  lý  này,  đừng  nhìn  đến  người  khác,  ngày  ngày  xem  xét 

chính  mình  cho  tốt.  Bản  thân  chúng  ta  ở  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  xử  sự  đối 

người tiếp vật có thật sự là làm được tâm bình khí hòa hay không? Nếu quả có thể làm 

được như vậy thì chúc mừng bạn, bạn chân thật được sự thọ dụng thù thắng của Phật 

pháp. 

Người  có  tâm  bình khí hòa thì  tất  nhiên phiền  não giảm, trí  huệ tăng. Phiền  não  mà 

nhẹ thì sanh phước đức, trí huệ mà tăng thì khai trí huệ, hay có thể nói, phước huệ của 

bạn mỗi năm một tăng lên, mỗi tháng đều tăng, cuộc sống của bạn trải qua vô cùng vui 

vẻ, gọi là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Cái tâm hoan hỷ này không 

phải do sự tác động từ bên ngoài, mà là từ trong nội tâm của bạn tự nhiên mà lưu xuất 

ra,  đó  là  phước  huệ  của  bạn  tự  nhiên  lưu  lộ  ra  bên  ngoài.  Cho  nên  phải  làm  ra  tấm 

gương  về  sự  hiếu  thân,  phải  làm  ra  tấm  gương  tôn  trọng  thầy  cô,  tôn  trọng  đối  với 

trưởng bối cho người ta xem. 

Hiện tại con người tật xấu quá nhiều quá nhiều, nếu như lấy tiêu chuẩn về luân lý đạo 

đức của nhà Nho mà nói, dường như hoàn toàn là không có. Thật vậy, xã hội hiện tại 

giống như người xưa đã từng cảm thán là nhà không ra nhà, nước không ra nước, cha 

không ra cha, con không ra con, người làm cha không ra dáng vẻ của người cha, người 

làm  con  thì  không  ra  dáng  của  người  con. Đây  là  lời  cảm  thán của  người  xưa, ngày 

nay chúng ta rõ ràng đã tận mắt nhìn thấy. Cổ Đại đức nói những lời này, xã hội vào 

lúc  đó  hiện  tượng  này  thỉnh  thoảng  xảy  ra  rất  ít, hiện  tại  thì  hiện  tượng  này  rất  phổ 

biến, dáng vẻ tốt thì thật sự biến thành hiếm có khó gặp, dáng vẻ bất thiện thì lại đầy 

khắp xã hội. Bạn nói xem, việc này thật đáng sợ. Cho nên xã hội này có tai nạn, tai 

nạn là từ nơi này mà ra. Ngày nay, tư tưởng của người thế gian vô cùng đáng sợ. Từ 

nhỏ, bất luận là tại gia đình hay tại trường học, cả đời đều dạy cho chúng cạnh tranh. 

Người phương Đông học người phương Tây. Trường mẫu giáo ở phương Tây đã dạy 

cạnh tranh, trong quan niệm của cả cuộc đời chỉ có cạnh tranh. Cạnh tranh nâng lên 

thành  đấu  tranh,  đấu  tranh  nâng  lên  thành  chiến  tranh.  Hiện  nay  mà  chiến  tranh  thì 

chính là ngày tàn của thế giới. 

Vào tháng trước, tôi có tham gia một hội nghị ở Nhật Bản. Hội nghị này tổ chức tại 

quận  Okayama,  cách  thành  phố  Hiroshima  không  xa.  Quả  bom  nguyên  tử  đầu  tiên 

phát nổ là ở Hiroshima, làm thương vong hơn 100.000 người. Lần đầu tiên tôi đi tham 

quan Hiroshima và Nagasaki cách đây hơn 30 năm, còn nhớ năm đó tôi đã 49 tuổi. Tôi 

đi đến nơi đó nhìn thấy mới bỗng nhiên tỉnh ngộ, tôi liền hiểu được cái “tiểu tam tai” 

mà Phật đã nói ở trên Kinh.  Cái “tiểu tam tai” này xem chú giải của người xưa như 

thế nào cũng không hiểu, trước sau đều có sự nghi hoặc. Phật nói “tiểu tam tai”, thứ 

nhất là đao binh kiếp. Đao binh kiếp là chiến tranh. Thời gian của cuộc chiến tranh này 

là  7  ngày  7  đêm.  Chiến  tranh  thế  giới  lần  thứ  nhất,  chiến  tranh  thế  giới  lần  thứ  hai, 

đánh nhau nhiều năm như vậy mà cũng không được tính là đao binh kiếp. Chiến tranh 

của  đao  binh  kiếp  chỉ  có  7  ngày  7  đêm,  đó  là  chiến  tranh  gì  vậy?  Tiếp  đến  lại  có  7 

tháng 7 ngày bị bệnh dịch, sau đó thì lại có 7 năm 7 tháng 7 ngày bị đói kém. Chúng 

- 468 - 

tôi đi đến chỗ quả bom phát nổ để xem qua, thì ra “tiểu tam tai” mà Phật nói chính là 

chiến tranh hạt nhân. Năm mà tôi đến xem hình như là năm thứ tám rồi. Sau khi chiến 

tranh kết thúc thì đến năm thứ tám trên mặt đất mới mọc được cỏ. Người địa phương ở 

nơi đó nói với tôi, nơi mà bom nguyên tử nổ thì đến năm thứ tám mới mọc cỏ được, 

thì tôi liền hiểu ra. Bệnh dịch là gì? Bệnh dịch chính là bức xạ nguyên tử, là trong thời 

gian nửa năm, ở trên Kinh Phật thì nói là 7 tháng 7 ngày. Sau đó mặt đất đều không 

thể mọc cỏ thì con người sẽ bị đói. Cho nên trên thực tế, sau khi đi đến đó tham quan 

thì mới hiểu được tiểu tam tai mà Phật nói ở trên Kinh chính là chiến tranh hạt nhân. 

Vào  khi  đó  thì  bom  nguyên  tử  còn  rất  nhỏ,  là  mô  hình  ban  đầu,  hiện  tại  thì  bom 

nguyên tử vô cùng ghê gớm, uy lực của nó mạnh hơn so với bom thả xuống Hiroshima 

và Nagasaki đến trăm lần, nghìn lần, vạn lần, bạn nói xem có nguy không? Toàn thế 

giới các nhà khoa học đã thống kê, rất nhiều quốc gia có bom nguyên tử, đầu đạn hạt 

nhân của họ nếu cộng lại cũng vượt hơn mười mấy nghìn chiếc. Nếu như mười mấy 

nghìn đầu đạn này mà cùng phát nổ thì có thể hủy diệt 170 lần quả địa cầu này. Đây 

gọi là tiểu tam tai. 

Chiến tranh thế giới lần thứ ba sẽ có thể phát sinh hay không? Việc này thì tôi không 

cần nói vì trong lòng  mọi người đều có đáp án rồi. Chiến tranh vì sao phát sinh? Vì 

nghiệp của chúng sanh cảm. Cũng như là nhà ngoại cảm đã nói, bất hiếu cha mẹ, bất 

kính tổ tiên, đây là gốc. Chúng ta ngày nay trong xã hội này chỉ biết tranh danh đoạt 

lợi, ngoài  việc  tranh  lợi  ra  cái  gì  cũng  không  biết, đích  thực là  bất  hiếu  cha  mẹ,  bất 

kính với tôn trưởng, anh em tranh giành tài sản, trở mặt thành thù. Tôi thấy thế gian 

này quá nhiều quá nhiều những người bất nhân bất nghĩa; hiếu đễ trung tín, lễ nghĩa 

liêm sỉ, nhân ái hòa bình hết thảy đều không có, vậy còn có thể được sao? Chúng ta 

ngày nay học Phật phải cứu chính mình. Cứu từ chỗ nào vậy? Chính là từ những chỗ 

này  mà  cứu.  Chúng  ta  phải  biểu  diễn  “trung”,  phải  biểu  diễn  “hiếu”,  phải  biểu  diễn 

“đễ”. Chữ “đễ” này chính là biết tôn kính trưởng bối, giúp đỡ huynh trưởng. Huynh là 

anh. Trưởng là trưởng bối. Bạn biết phụng sự, đây gọi là đễ. Chúng ta phải làm. 

Hiện tại tôi yêu cầu các đồng học trong “Học Viện Tịnh Tông” tại Úc Châu học “Đệ 

Tử Quy”. Quyển sách nhỏ “Đệ Tử Quy” này chính là thực tiễn lý niệm đạo đức căn 

bản: Hiếu, Đễ, Trung, Tín, Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ, nhân ái hòa bình. Bạn hãy xem người 

xưa ở Trung Quốc dạy học, những đứa trẻ năm đến sáu tuổi đi học thì đã bắt đầu dạy 

rồi, không có dạy cạnh tranh, đều là dạy nhường nhịn nhau, vì vậy mà thế giới này có 

được hòa bình, có được sự an định, con người chung sống tốt đẹp với nhau, đều biết 

bao dung lẫn nhau. Chúng ta phải nên học biết tôn kính lẫn nhau, biết kính ái lẫn nhau, 

biết chăm lo lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Đây là giáo dục của Thánh 

Hiền, là giáo dục của Phật Bồ Tát. 

Nếu như ngày nay chúng ta vẫn tiếp tục tin vào cái tri kiến sai lầm của người hiện tại 

mà phủ định sự giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền, nói Phật Bồ Tát đều là mê tín, hiếu 

- đễ trung - tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ đều là người xưa nói hươu nói vượn, đều là lừa 

gạt người, hoàn toàn đem vứt bỏ hết, thì khẳng định là như trong các Kinh điển của 

- 469 - 

các tôn giáo đã nói là ngày tận thế liền hiện tiền. Chúng ta hiện nay quả thật là ở bên 

bờ của ngày tận thế rồi, đến khi nào thế giới này hủy diệt thì chúng ta không biết. 

Chúng tôi tin tưởng sâu sắc chiến tranh thế giới lần thứ ba phát sinh thì thế giới này sẽ 

bị hủy diệt. Chiến tranh này là chiến tranh hạt nhân sinh hóa, vô cùng đáng sợ, không 

ai có thể may mắn mà tránh khỏi được. Cho nên có một số đồng học hỏi tôi, chúng ta 

phải  đi  đến  nơi  nào  để  tránh  nạn?  Xin  nói  với  các  vị  là  không  có  nơi  nào  cả,  chiến 

tranh  này  mà  thật  sự  xảy  ra  thì  có  tính  toàn  cầu  nên  không  có  chỗ  để  tránh.  Vì  vậy 

người niệm Phật chúng ta trong lòng phải có sự chuẩn bị, không nên lo sợ, không cần 

sợ hãi. Nếu như thật sự ngày đó xảy đến thì niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đây không 

phải việc xấu mà là việc tốt, khiến chúng ta nhanh chóng đi đến Thế giới Cực Lạc, lìa 

khỏi  cái  thế  gian  khổ  não  này.  Đây  là  nghịch  tăng  thượng  duyên,  thúc  đẩy  chúng  ta 

nhanh chóng đi. Đây là việc tốt, không phải việc xấu. Vì vậy chúng ta phải biết buông 

bỏ thế gian này, không thể có một mảy may lưu luyến gì. Việc này nhất định phải nên 

biết. Cũng như con cháu hiện tại đều bất hiếu thì bạn dễ dàng buông bỏ, còn nếu như 

là con hiền cháu thảo thì bạn sẽ khó buông bỏ. Con cháu mà bất hiếu thì bạn sẽ buông 

bỏ được dễ dàng, bạn đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc sẽ không có chướng ngại 

nữa. Cho nên bất hiếu cũng có cái lợi của nó chứ không phải không có lợi. Buông bỏ 

vạn duyên, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Phải nên nghĩ là ta đến thế gian này để giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, sau khi đến Thế 

giới Cực Lạc gặp được Phật A Di Đà thì quay trở lại. Trong số đồng học đích thực là 

có một số người có cái tâm đại từ đại bi này. Việc này thật hiếm có. Nhưng bạn có cái 

tâm  từ  bi  này,  bạn  nên  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  mình,  bạn  nhất  định  phải  y  giáo 

phụng hành. Dạy chúng ta học cái gì? Chúng ta tu Tịnh Độ, một bộ “Kinh Vô Lượng 

Thọ” này thì đủ rồi. 

Năm xưa, vào thời đại Đông Tấn, chúng ta biết Đại Sư Huệ Viễn là sơ Tổ của Tịnh 

Tông. Đại Sư Ngài đã xây ngôi Niệm Phật Đường đầu tiên ở trên Lô Sơn. Đó là Niệm 

Phật  Đường  Đông  Lâm, số  người cùng  nhau  cộng  tu  là  123  người, người người đều 

thành  tựu,  không  có  một  ai  không  thành  tựu,  hay  đến  như  vậy,  mà  Kinh  điển  y  cứ 

chính là “Kinh Vô Lượng Thọ”. Vào thời của Viễn Công thì “Kinh Di Đà” và “Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ” đã truyền đến Trung Quốc rồi những vẫn chưa dịch thành tiếng 

Hán, “Kinh Vô Lượng Thọ” là Kinh dịch đầu tiên nhất. Cho nên Viễn Công Ngài xây 

niệm Phật Đường y cứ Kinh điển chỉ có một bộ. Hiện tại có năm Kinh một Luận, vào 

thời đó thì chỉ có một bộ. Y cứ vào một bộ Kinh này mà tu hành thì sẽ thành công. 

Bộ Kinh này ngày ngày đọc tụng, làm thành thời khóa sớm tối mà đọc tụng. Nếu 

như công việc của bạn bận bịu, bạn không có thời gian nhiều đến như vậy, Tịnh 

Tông  Học  Hội  của  chúng  ta  sau  khi  thành  lập,  chúng  ta  đã  ấn  định  ra  một 

“Quyển  Thời  Khóa  Sớm  Tối”.  Khóa  sáng  đọc  tụng  thì  chúng  ta  chỉ  chọn  một 

phẩm ở trong “Kinh Vô Lượng Thọ” là phẩm thứ sáu, nguyện thứ 18. Khóa tối 

thì chúng ta chọn từ phẩm 32 đến phẩm 37. Xem ra dường như có khá nhiều phẩm, 

trên thực tế mấy phẩm Kinh văn này đều không dài. Những đoạn Kinh văn này toàn 

- 470 - 

bộ nói về năm giới, mười thiện làm sao để áp dụng vào trong cuộc sống thường ngày. 

Bởi  vì  điều  kiện  để  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  (bản  thân  không  thể 

không biết) là “Tịnh nghiệp tam phước”. Thực tế mà nói, trong ba điều này, điều thứ 

hai và điều thứ ba thật không dễ gì làm được, nhưng ít nhất phải làm được điều đầu 

tiên. Điều đầu tiên chính là  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, 

 tu thập thiện nghiệp” . Điều này mà có thể làm được thì bạn là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, ở trên Kinh này nói bạn đã đủ điều kiện rồi, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ sanh 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ, vững vàng thỏa đáng. Cho nên ở chỗ này nói đến tu thập 

thiện nghiệp,  “Kinh Vô  Lượng  Thọ”  từ phẩm  32 đến phẩm  37 chính là nói  ngũ giới 

thập thiện, cho nên rất quan trọng. 

Nếu như bạn có thời gian, thì bạn có thể học quyển “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”. 

Khai thị tinh túy nhất ở trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” là một đoạn hội thoại 

mà Thế Tôn nói với Long Vương. Long Vương là người đại biểu cho tất cả chúng ta, 

đại diện cho tất cả đại chúng. Ngài vì sao không nói với ai khác mà nhất định tìm đến 

Ngài Long Vương? Long nghĩa là thiên biến vạn hóa, là do ý nghĩa này. Vọng niệm 

của chúng ta thiên biến vạn hóa, lúc thì nghĩ này lúc thì nghĩ nọ, cho nên dùng Long 

Vương để đại biểu, ý nghĩa đều rất sâu. Con người thế gian này chúng ta dễ thay đổi, 

hỷ nộ vô thường, tâm hành bất định. 

Ngài nói với Long Vương:  “Bồ  Tát  có một pháp có thể lìa  hết  thảy thế  gian  khổ” . 

Tôi khi mới bắt đầu đọc bộ Kinh này, xem đến câu nói này mà nổi cả gai ốc, hay như 

vậy sao? Cái pháp này thật quá hay, có thể lìa khỏi tất cả khổ của thế gian. Trước mắt 

chúng ta rất khổ, vậy thì pháp này mà ta học được thì tất cả khổ của thế gian trước mắt 

ta đều có thể lìa khỏi hết. Đây là thật, không giả chút nào. Cho nên câu nói này thật sự 

rất quan trọng, không thể qua loa đại khái mà lướt qua, vậy thì bạn sẽ không đạt được 

gì cả, bạn thật sự là đã phụ lòng Thích Ca Mâu Ni Phật rồi. Pháp đó là gì vậy? Phật 

nói:  “Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện  pháp, 

 bất dung hào phân bất thiện gián tạp” . 

 “Ngày đêm”  nghĩa là không gián đoạn, chúng ta đem tâm mình an trú vào trong thiện 

pháp.  Thiện  pháp  này  chính  là  mười  thiện  nghiệp,  trong  tâm  của  bạn  chân  thật  có 

mười thiện. Thường niệm thiện pháp thì trong tâm sẽ có.  “Tư duy thiện pháp”  nghĩa 

là  bạn  khởi  tâm  động  niệm  đều  tương  ưng  với  mười  thiện,  đây  được  gọi  là  “tư  duy 

thiện pháp”. Còn  “quán sát thiện pháp” , quán sát là lời nói, việc làm của bạn, cũng có 

nghĩa  là  nói  thân  -  khẩu  -  ý  ba  nghiệp  này  của  bạn  hoàn  toàn  tương  ưng  với  mười 

thiện.  Phía  sau  Phật  lại  nói  một  câu  nói  quan  trọng:   “Bất  dung  hào  phân  bất  thiện 

 gián tạp” . 

Bạn  có  thể  đem  mấy  câu  nói  này  của  Phật  nhớ  cho  thật  kỹ,  chăm  chỉ  học  tập  mười 

thiện thì hiện tại thế gian này khổ nạn có hay không? Nói các vị biết là không có nữa. 

Tôi rất chăm chỉ học, tôi xem thấy các vị mọi người đều bị khổ nạn, còn tôi rất an lạc. 

Các  vị  xem,  tôi  từ  sáng  đến  tối  cứ  cười  tít  mắt.  Trong  lần  tôi  đi  thăm  Nhật  Bản  11 

ngày vừa rồi, những người Nhật Bản này tiếp xúc với tôi đều rất là tỉ mỉ mà quan sát 

- 471 - 

tôi. Họ quan sát cái gì? Có cái gì hay mà quan sát? Họ quan sát thấy tôi rất an lạc. Ở 

trong xã hội này, những ngày tháng mà họ trải qua rất vất vả, tôi thì rất an lạc. Sự an 

lạc của tôi là từ đâu mà có vậy? Là học từ trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” mà 

ra:  “Thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, bất dung hào 

 phân bất thiện gián tạp” . Tôi tin lời của Phật nói, tôi chân thật chịu học. Lời của Phật 

là chân thật, đem đến cho chúng ta sự tự tại an lạc chân thật. 

Người hiện tại trong và ngoài không giống như nhau, trong tâm là một kiểu, bên ngoài 

lại là một kiểu, không như nhau, vậy thì rất khổ. Tôi biết họ rất khổ, tôi thì rất an lạc. 

Trong ngoài hoàn toàn như nhau, không có khác nhau thì bạn vui vẻ thôi. Niệm niệm 

tương  ưng  với  mười  thiện.  Quyển  “Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  này  không  thể 

không đọc. E rằng đọc những ý nghĩa ở trong đây bạn sẽ vẫn còn rất khó mà thể hội 

được. Tôi trong lần này đã giảng “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” rất tường tận, hiện 

tại đã có đồng tu biên chép thành sách rồi, làm thành giảng ký, đem cho tôi xem. Tôi 

xem qua phần đầu và phần cuối, 100 trang ở giữa thì bỏ qua, hiện tại thì tôi mới xem 

tới. Tôi định vài ngày nữa đi đến Cổ Tấn. Ở Cổ Tấn thì tương đối rảnh rỗi. Các vị đi 

niệm Phật, tôi thì tranh thủ đọc và sửa cho hết 100 trang này thì quyển “Thập Thiện 

Nghiệp Đạo Kinh giảng ký” này sẽ nhanh chóng được in ra. 

Quyển này rất quan trọng. Vì sao quan trọng? An lạc, “lìa khổ được vui”, là pháp môn 

kỳ diệu. Tôi sẽ làm  chứng cho mọi người, tôi y theo phương pháp này  mà học chân 

thật được thọ dụng. Người nào học thì người đó được thọ dụng. Nếu như bạn không 

muốn sống tiếp những ngày tháng khổ sở này, không muốn ở thế gian này chịu tội thì 

bạn hãy học Phật cho tốt. Mười thiện nghiệp là Phật. 


************************* 

Kinh văn: “Hựu chúng bảo Liên Hoa, châu mãn thế giới”. 

Tôi nói những lời này đều tương ưng với hoa sen. Hoa sen là đại biểu cho tịnh, cho 

thiện. Mọi người đều biết, gốc của hoa sen là mọc lên từ trong bùn ở dưới ao, gốc sống 

ở trong bùn dơ; thân thì nằm ở trong nước, hoa thì nở ở trên mặt nước. Phật dùng cái 

này để làm thí dụ, để cho bạn tỉ mỉ mà quan sát loại thực vật này. Mọi người chúng ta 

đều ca ngợi hoa sen là  “trong bùn mà chẳng hôi tanh mùi bùn” . 



Tập 310 

Bùn dơ là đại biểu cho cái gì? Là đại biểu cho sáu cõi, sáu cõi luân hồi cũng như bùn 

dơ vậy. Ở trên bùn là nước trong, đại biểu cho cái gì? Trong mười pháp giới có sáu cõi 

và bốn Thánh, nó đại biểu cho pháp giới bốn Thánh. Hoa sen thì ở trên mặt nước, đại 

biểu cho Nhất Chân Pháp Giới. Khi đến Pháp Giới Nhất Chân rồi thì nhiễm - tịnh đều 

buông bỏ hết, đó gọi là chân thanh tịnh. Bạn buông bỏ nhiễm ô, được thanh tịnh rồi, 

đó là còn ở trong nước, chưa có lên khỏi mặt nước, chưa siêu vượt. Nhiễm và tịnh hai 

bên đều buông xả, bạn hiểu được nhiễm và tịnh hai bên thì bạn sẽ liên tưởng đến thiện 

- 472 - 

- ác hai bên cũng buông xả, tốt - xấu hai bên cũng buông xả, nói đến Phật pháp thì có 

Phật  và  chúng  sanh  -  hai  bên  này  cũng  phải  buông  xả.  Đây  mới  thật  sự  giống  như 

trong Tông Môn nói là  “bản lai diện mục trước khi cha mẹ chưa sinh ra” , bạn mới tìm 

thấy được cái bản lai diện mục đó nghĩa là gì? Là tự tánh, ở trong Thiền Tông đã nói là 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Kiến tánh là hoa sen đã nở ở bên trên mặt 

nước  rồi.  Pháp  giới  bốn  Thánh  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật  vẫn  còn  ở 

dưới mặt nước, chưa lên khỏi mặt nước. Điều này phải nên biết. Cũng chính là nói các 

Ngài đã xả bỏ nhiễm, đoạn nhiễm rồi, mặt ác đã đoạn rồi, nhưng tịnh của họ vẫn chưa 

buông  xả,  cái  tịnh  và  cái  thiện  thì  chưa buông  xả.  Cho  nên  chúng  tôi  đề  xướng  chữ 

tịnh thiện này thêm vào chữ thuần nữa là “thuần tịnh thuần thiện”. 

“Thuần tịnh thuần thiện” nghĩa là cả tịnh và thiện đều buông xuống thì bạn mới thuần. 

Nếu như bạn vẫn còn chấp trước thì bạn không thuần. Bạn tu Tịnh, tu tâm thanh tịnh, 

tu thiện hạnh, bạn có chấp trước, bạn có phân biệt thì tịnh và thiện của bạn đó là tam 

giới  có  sự  tổn  mất  phước  báo,  không  ra  khỏi  được sáu  nẻo  luân  hồi.  Thật  sự  có  thể 

buông bỏ được chấp trước thì bạn ra khỏi được sáu nẻo luân hồi, buông bỏ được phân 

biệt thì bạn ra khỏi mười pháp giới. Ra khỏi mười pháp giới mới thật sự là thuần tịnh 

thuần thiện. Chúng ta phải nên hiểu ý nghĩa này, thì bạn đã hiểu được hàm nghĩa của 

câu thứ nhất. 

 “Chúng bảo liên  hoa  châu mãn thế giới” . “Thế giới” này là nói Thế giới Cực Lạc. 

“Chúng bảo” là nói tánh đức. Tánh đức vốn có đầy đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức 

năng, vô lượng tướng hảo, tánh đức vĩnh viễn là thanh tịnh không nhiễm, dùng hoa sen 

để làm đại biểu. Cái hoa sen này bao lớn? Còn lớn hơn cả vũ trụ này. Vì sao vậy? Cả 

vũ trụ là do tự tánh của bạn biến hiện ra, hoa sen là đại biểu cho cái thể của tự tánh. 

Cho  nên  các  vị  phải  nên  biết,  các  vị  hiểu  được  cái  này  rồi,  tương  lai  bạn  giới  thiệu 

hình tượng của Phật Bồ Tát với người khác thì bạn sẽ biết cách nói. Bạn xem tượng 

Phật ngồi ở trên hoa sen, Bồ Tát đang đứng trên hoa sen, thật sự là phía dưới có hoa 

sen sao? Không phải. Hoa sen này là đại biểu cho tự tánh, tự tánh vạn đức vạn năng, 

thanh  tịnh  không  nhiễm.  Hoa  sen  là  biểu  thị  ý  nghĩa  này,  chứ  không  phải  thật  sự  là 

Phật ngồi hoặc đứng thì bên dưới đều có hoa sen, vậy thì bạn đã chấp tướng rồi, thì 

phiền phức to rồi. Vì vậy, bạn nên hiểu đó chỉ là có ý nghĩa biểu pháp, nó là đại biểu 

cho cái gì. 

Cũng như lần này lão sư Giang Dật Tử đã vẽ được một bức Quan Âm nghìn tay trong 

một năm. Đồng tu chúng ta có người phát tâm. Ông vẽ thật sự là rất đẹp. Con người 

này tôi rất tán thán. Tôi cảm thấy trình độ hội họa của ông không dám nói là sau này 

còn có ai không, nhưng mà có thể nói là từ ông trở về trước trong cả lịch sử của Trung 

Quốc không có ai có thể so được với ông. Trình độ cao đến như vậy. Con người này 

không phải là người phàm. Người phàm cả đời không thể có được thành tựu như vậy. 

Tuổi  tác  của  ông  không  lớn  lắm,  hình  như  năm  nay  khoảng  60  tuổi.  Chúng  tôi  khi 

cùng nhau học Phật, ông cũng là người học Phật với cư sĩ Lý Bỉnh Nam, vào khi đó 

chúng tôi cùng nhau học với lão sư Lý. Tôi gọi ông là tiểu bằng hữu. Ông vào lúc đó 

- 473 - 

khoảng chừng hai mươi mấy tuổi. Thật sự không ngờ rằng ba mươi mấy năm không 

gặp  mặt  mà ông đã đạt được cảnh giới cao đến như vậy, có được trình độ thù thắng 

như  vậy,  thật  sự  như  vậy  là  quá  đủ  rồi.  Con  người  này  là  người  tái  lai,  không  phải 

người thông thường. 

Tôi mời ông vẽ “Địa Ngục Biến Tướng Đồ”. Khi đó tìm không ra bản thảo gốc và tài 

liệu tham khảo nào cả. Lúc tôi ở tại Tịnh Tông Học Hội Singapore, tôi có hỏi tìm  ở 

đâu ra cái bản thảo như vậy thì có nhà ngoại cảm ngoại cảm được Thành Hoàng nói 

với tôi ở trên Cửu Hoa Sơn có. Tôi nói:  “Cửu Hoa Sơn à?” . Tôi liền nghĩ đến chúng 

ta bên này có mấy vị đồng học ở Cửu Hoa Sơn, Khoan Dung là người đến từ Cửu Hoa 

Sơn, tôi hỏi ông ở Cửu Hoa Sơn có hay không? Ông suy nghĩ một chút nói thật sự là 

có. Tôi nói ông sau khi trở về dùng máy chụp hình mà chụp lại cho tôi xem. Ông đã 

chụp lại ở Cửu Hoa Sơn, không lớn lắm, được mười tấm. 

Tôi đem số hình này giao cho lão sư Giang. Lão sư Giang sau khi xem xong, chủ yếu 

là ông muốn tham khảo “Ngọc Lịch Bảo Sao”. Quyển sách này là của Đạo Giáo, trong 

đó nói về địa ngục rất tường tận. Ông đã tham khảo cái này cho bức tranh. Từ trong 

“Ngọc Lịch Bảo Sao” mà có được một số linh cảm. Bức tranh “Địa Ngục Biến Tướng 

Đồ” này đã vẽ hết một năm, ngày mồng hai năm nay đã hoàn thành, toàn bộ đã vẽ ra 

hết. Bức tranh này cao 66cm, dài 50 mét. 50 mét thì e rằng bao quanh cái giảng đường 

này của chúng ta cũng còn dư. Vẽ rất là tốt, vẽ cả một năm liền không nghỉ ngơi. Ông 

nói với tôi, có ngày ông vẽ đến 17 giờ đồng hồ, ngày đêm không gián đoạn. Một tác 

phẩm đặc sắc. Sau khi tôi xem xong, tôi nói đây là Phật Bồ Tát đã cầm tay ông mà vẽ, 

một nét vẽ hỏng cũng không có, đi tìm ở đâu ra đây? 

Chúng ta biết trong lịch sử Triều Đường thì họa sĩ nổi tiếng nhất là Ngô Đạo Tử. Ngô 

Đạo  Tử  khẳng  định cũng sẽ không bằng ông. Không dám  nói  sau này, trước đây  thì 

chưa có. Ông vẽ trên bức vải lụa, lụa thì giữ được lâu, nó mới có được độ dài như vậy, 

giấy thì không dài được như vậy (dài 50 mét). 

Bức tranh này sau khi vẽ xong còn phải vẽ một bức nữa là “Tây Phương Cực Lạc Thế 

Giới  Biến  Tướng  Đồ”.  Tương  lai  hai  bức  tranh  này  sẽ  treo  ở  hai  bên, sẽ  do  bạn  lựa 

chọn, bạn mong muốn đi về bên nào. Rất hay, do bạn tự chọn lựa lấy. Hiện tại chúng 

tôi ở Đài Loan đang phục chế, là phục chế theo mẫu cũ chứ không phải in lại, là phục 

chế lại một tấm lớn bằng với tấm gốc này, cũng là cao 66cm và dài 50 mét. Một tấm là 

2.000 đô la Mỹ. Chúng tôi dự tính làm 1.000 tấm. Những bức tranh này tôi tặng cho 

các viện bảo tàng của các nước trên thế giới, viện bảo tàng trường đại học, để cho họ 

cất giữ. Đây là một tác phẩm nghệ thuật tuyệt vời. Hy vọng những viện bảo tàng lưu 

trữ này mỗi năm có thể đem ra triển lãm một lần, triển lãm chừng một tuần đến mười 

ngày, đó chính là làm Pháp Hội Địa Tạng rồi. Mỗi một người đến tham quan đã trồng 

vào trong A Lại Da Thức một hạt giống. Việc này không thể nghĩ bàn. 

Ngoài ra, có bản thu nhỏ khoảng một phần hai, nghĩa là cao 33cm dài 25 mét. Còn có 

một loại thứ ba là thu nhỏ còn một phần tư. Loại nhỏ một phần tư này thì hầu hết đều 

- 474 - 

có thể cúng dường cho các gia đình, tự bạn có thể cất giữ. Loại nhỏ một phần hai thì 

chúng tôi hy vọng tương lai có thể in nhiều một chút để tặng cho các đạo tràng, có thể 

trưng bày ở trong các đạo tràng, độ dài của nó là 25 mét. Cỡ như độ dài này thì chỗ 

chúng ta có thể đủ. Những thứ này không cái nào mà không biểu pháp, không vì người 

diễn thuyết. Bạn tạo ra cái nhân như thế nào thì bạn cảm cái quả như thế đó. 

Khi tôi đi đến Nhật Bản thì bức tranh này vẫn chưa vẽ xong, mới vẽ đến điện thứ chín. 

Điện thứ mười sau cùng là Điện Bình Đẳng Vương. Sau khi xong mười điện thì ông 

có sự tổng kết, tổng kết chính là thập điện Diêm Vương bái Bồ Tát Địa Tạng. Để làm 

được  sự  tổng  kết  này,  ông  nói  với  tôi,  ông  trong  ba  tháng  cuối  cùng  đã  ba  lần  nằm 

mộng thấy Bồ Tát Địa Tạng và Thập Điện Diêm Vương cùng với rất nhiều rất nhiều 

quỷ vương hội tụ lại với nhau, giống như là đang mở buổi dạ tiệc liên hoan vậy, như là 

đang ăn mừng một đại sự gì đó. Lão sư Giang gọi điện thoại cho tôi. Tôi nói đúng rồi, 

còn việc gì khác nữa, chính là đang ăn mừng bức tranh của ông đã vẽ hoàn thành rồi. 

Tôi nói ông hãy nhớ lại cho kỹ cảnh giới ở trong giấc mộng ấy rồi vẽ ra, làm thành 

một sự tổng kết sau cùng. Cảm ứng không thể nghĩ bàn. Ông vẽ bức tranh này trong 

một năm, sự cảm ứng không thể nghĩ bàn, quả thật là sự gia trì của oai thần Bồ Tát, 

Thành Hoàng, Diêm La. Vẽ xong trong một năm, không thể nghĩ bàn. Ông vẽ một bức 

Bồ Tát Quan Âm nghìn tay nghìn mắt mà vẽ hết một năm, thì bức tranh này tôi dự tính 

ông vẽ phải ba năm, không ngờ mới một năm mà ông đã hoàn thành rồi. 

Hiện tại  tiếp  tục vẽ  “Tây  Phương  Cực Lạc  Thế  Giới  Biến  Tướng  Đồ”. Tôi  hôm  nay 

nói ra hy vọng các vị đồng học nếu như có thể nhìn thấy ở đâu có hình ảnh liên quan, 

bởi  vì  lúc  trước  tôi  có  nhớ  ở  trong  quyển  “Toàn  Tập”  của  Đinh  Phúc  Bảo  có  hình 

“Quán Vô Lượng Thọ Kinh Biến Tướng Đồ”. Đó là bản điêu khắc bằng gỗ, hồi trước 

tôi có một quyển, nhưng do đã dời nhà quá nhiều lần nên hiện tại tìm thế nào cũng tìm 

không ra. Nếu như người nào có thì hãy in một quyển cho chúng tôi, để cung cấp cho 

lão sư Giang làm tham khảo, đó là Biến Tướng Đồ của “Thập Lục Quán Kinh”. Hiện 

tại là ông vẽ Thế giới Cực Lạc. Vì vậy, những thứ này đều là biểu pháp. Phật pháp từ 

xưa đến nay coi trọng sự giáo học của nghệ thuật, hội họa, điêu khắc, kiến trúc, không 

có cái nào không phải là biểu pháp cả, hết thảy đều là dạy cho chúng ta phá mê khai 

ngộ. 

 “Chúng bảo liên hoa châu mãn thế giới” , ý nghĩa ở trong câu này là vô lượng vô biên. 

Trên nghĩa rộng mà nói, thế giới này là rộng khắp hư không pháp giới, sát độ chúng 

sanh hư không pháp giới đều là tự tánh biến hiện ra. Hoa sen là đại biểu cho tánh thể. 

Kinh văn: “Nhất nhất bảo hoa bách thiên ức diệp”. 

Đây là câu thứ hai. 

Số  lượng  cánh  hoa, những  hoa  sen  này  chính  là  đại  biểu  cho  vạn  đức vạn  năng, đại 

biểu y chánh trang nghiêm của mười pháp giới vô lượng vô biên, trùng trùng vô tận. 

Việc  này  cũng  nói  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”. Khoa  học hiện tại  mọi  người cũng  đều 

biết là đang phát triển hai cái vô cùng. Một cái thì lớn vô cùng tận là vũ trụ vật lý. Một 

- 475 - 

cái vô cùng khác là vô cùng nhỏ, là lượng tử lực học. Ở trong Phật pháp thì hai cái vô 

cùng này là một thể, lớn nhỏ đều không hai. Việc này thì khoa học không có cách nào 

giải thích. Lớn và nhỏ là một không phải hai, trong nhỏ có lớn, trong lớn có nhỏ, lớn 

và nhỏ là một không phải hai. Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói với chúng ta, lớn là nói 

đến thế giới, nói đến Hoa Tạng Thế giới, nói đến thế giới hải. Hiện nay các nhà khoa 

học giới thiệu với chúng ta về vật lý thái không, nhưng cũng miêu tả không lớn bằng 

“Hoa  Nghiêm”, những gì  mà  họ nói  thật sự cũng chưa vượt  ra khỏi  Ta  Bà  Thế  giới. 

Còn  nói  đến  nhỏ  thì  ngày  nay  nói  đến  nguyên  tử,  lạp  tử,  danh  từ  mới  gọi  là  hạt  vi 

lượng (hạt quark), còn nhỏ hơn cả hạt điện tử và lạp tử. Trong Phật pháp mà nói đến 

nhỏ thì nói vi trần, nhưng ở trong vi trần có thế giới, thế giới nằm ở trong vi trần, hạt 

vi trần không có phóng to, thế giới lại không có thu nhỏ, thế giới ở trong hạt vi trần 

cùng với thế giới bên ngoài lớn như nhau. Thật không thể nghĩ bàn. Việc này thì khoa 

học không có cách nào. 

Ai có thể đi vào cảnh giới ở trong vi trần? Trên Kinh Phật đã nói với chúng ta, Bồ Tát 

Phổ Hiền có thể đi vào thế giới ở trong vi trần. Nhưng bạn cũng nên biết, thế giới ở 

trong vi trần cũng có vi trần, trong hạt vi trần đó lại cũng có thế giới, trùng trùng vô 

tận. Đây là tánh đức. Tự tánh chúng ta pháp nhĩ như thị. Thật không thể nghĩ bàn. Cho 

nên cảnh giới nói trên “Kinh Hoa Nghiêm” là cảnh giới giải thoát không thể nghĩ bàn. 

Phật  nói cái này  mới  là  chân  tướng  của vũ  trụ, bản thân  chúng  ta phải  có thể  chứng 

được. Làm sao để chứng được? Phải tu hạnh Phổ Hiền. 

Hạnh  Phổ  Hiền  và  hạnh  của  tất  cả  các  Bồ  Tát  khác  nhau  ở  chỗ  nào?  Nói  thật  ra  thì 

không có khác biệt, khác biệt là ở tâm lượng. Tâm lượng của Bồ Tát Phổ Hiền ở trên 

Kinh Đại  Thừa thường nói là  “tâm bao  thái hư  lượng  châu sa giới”, cho nên  Bồ  Tát 

Phổ Hiền tu lễ kính (đây là thập đại nguyện vương mà chư vị thường đọc), lễ kính của 

Ngài là châu biến pháp giới. Tất cả chúng sanh biến pháp giới hư không giới, tất cả 

chúng sanh mười pháp giới, không ai Ngài không cung kính. Sự cung kính đó là bình 

đẳng. Ngài cung kính đối với Phật Tỳ Lô Giá Na, cung kính đối với Phật A Di Đà, đối 

với  chúng  sanh  ở  trong  địa  ngục  cũng  cung  kính,  đối  với  ruồi  muỗi  gián  kiến  cũng 

cung kính, tuyệt  đối không có phân biệt, Ngài bình đẳng. Chúng ta có thể làm  được 

hay không? Bạn có thể tu lễ kính thì bạn còn có thể tổn hại chúng được sao? Đương 

nhiên là không thể nào. Trên Đại Kinh, Phật nói với chúng ta, những pháp môn mà Bồ 

Tát  Phổ  Hiền  đã  tu,  một  chính  là  tất  cả, tất  cả  chính  là  một.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

trong 49 năm đã thuyết vô lượng vô biên pháp môn, thì sự lễ kính này của Bồ Tát Phổ 

Hiền đều bao gồm hết thảy, không sót một pháp môn nào. Sót một pháp môn nào thì 

chỗ  tu  của  Ngài  sẽ  không  viên  mãn.  Viên  tu  viên  chứng.  Chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý 

này. Đây là Hoa Nghiêm giáo. 

Nhật Bản có Tông Hoa Nghiêm. Họ biết tôi đang học “Hoa Nghiêm”, tu Tịnh Độ, mấy 

năm  nay  đang  giảng  “Hoa  Nghiêm”.  Tông  Hoa  Nghiêm  của  Nại  Lương  Nhật  Bản 

muốn mời tôi năm nay đến Nhật Bản để giảng “Kinh Hoa Nghiêm”. Tôi liền nhận lời. 

Vì sao vậy? Người Nhật Bản không có ai giảng, chúng tôi hy vọng có cơ hội như vậy 

- 476 - 

để  thúc  đẩy,  hy  vọng  có  thể  khởi  xướng  phong  trào  giảng  Kinh  ở  Nhật  Bản.  Đây  là 

việc tốt. “Hoa Nghiêm” nếu như có thể hoằng dương ra toàn thế giới đích thực có thể 

giúp đỡ thế giới này hóa giải xung đột, thúc đẩy hòa bình. Tâm lượng của nó rất lớn. 

Tất cả những phiền phức của thế gian này đều là vì tâm lượng nhỏ, các bên có xung 

đột mới xảy ra cái thiên tai nhân họa này. Nếu như mọi người đều có thể “tâm bao thái 

hư, lượng khắp pháp giới” thì sẽ chẳng có chuyện gì. Cho nên, đây là một nhân duyên 

hiếm có khó gặp, chúng ta chủ yếu là giúp đỡ những khu vực này. 

Cách giảng “Kinh Hoa Nghiêm” như thế nào? Tôi đã nghĩ ra hai phương pháp. Một là, 

bởi vì ở bên đó thời gian không dài lắm, đại khái chỉ một hai tuần, tôi đã soạn ra một 

giáo trình để giới thiệu bộ đại Kinh này với họ. Ngoài ra, một phương pháp khác, tôi 

hiện tại giảng “Kinh Hoa Nghiêm”, đi đến bên đó thì tiếp tục giảng tiếp. “Kinh Hoa 

Nghiêm” Thế Tôn năm xưa còn tại thế bảy nơi chín hội, Nhật Bản cũng coi như là một 

nơi một hội. Chúng tôi sẽ tiếp tục giảng, cùng với cả Đại Phương Quảng của chúng ta 

giảng ở các nơi gộp lại với nhau, đây cũng là một phương pháp. Vì thế ở trong Kinh 

này mỗi câu mỗi chữ đều hàm chứa vô lượng nghĩa. 

Kinh  văn:  “Kỳ  hoa  quang  minh,  vô  lượng  chủng  sắc,  thanh  sắc,  thanh  quang, 

bạch sắc bạch quang, huyền hoàng châu tử, quang sắc diệc nhiên”. 

Đây là câu thứ ba. 

Chỗ này nói nhiều hơn ở trên “Kinh A Di Đà”. Trên “Kinh Di Đà” chỉ nói có bốn sắc, 

còn chỗ này nói thì không phải là bốn sắc. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ y theo cách nói 

của cổ Đại đức, quang sắc vô lượng liên hoa bổn thể tức thị quang minh. Câu nói này 

vô cùng quan trọng. Câu nói này thì bạn hiểu được hoa sen là biểu pháp. Biểu pháp gì? 

Tức thị quang minh. Quang minh chính là trí huệ Bát Nhã vốn có của tự tánh. Dùng 

hoa sen để biểu thị cho trí huệ Bát Nhã của tự tánh là quá hay, vô cùng có đạo lý. Cho 

nên viết:  “Kỳ hoa quang minh” . Hoa sen lại có vô lượng loại màu sắc, ở trong đây nói 

có màu xanh, có màu trắng, có màu huyền (màu huyền là màu đen), có màu vàng, có 

màu chu (màu chu là màu đỏ, chính là xích sắc nói ở trên “Kinh Di Đà”, chu nghĩa là 

xích sắc), còn có màu tím. Chỗ này nói nhiều hơn ở trên “Kinh Di Đà”. Ý nghĩa của 

nó chúng ta phải hiểu, đây là đại biểu cho vô lượng vô biên màu sắc. Màu sắc như thế 

nào thì sẽ phát ra ánh sáng như thế đó. Ở đây hàm chứa ý nghĩa gì? Các nhà khoa học 

hiện  đại  phát  hiện,  toàn  bộ  tất  cả  vật  tướng  đều  phóng  quang.  Những  thứ  này  đều 

phóng quang là trong nhà Phật chúng ta nói, họ thì không gọi là phóng quang mà gọi 

là làn sóng chấn động. Quang là làn sóng, họ nói làn sóng động chính là nhà Phật nói 

phóng  quang.  Tất  cả  mọi  vật  tướng  không  có  cái  nào  mà  không  phóng  quang.  Vô 

lượng vô biên sắc tướng, không phải chỉ có những màu sắc xanh, trắng, đen, vàng, đỏ, 

tím đã nói ở đây, mà bao gồm tất cả những thứ ngày nay chúng ta nói như động vật, 

thực vật, khoáng vật và hiện tượng tự nhiên. Sắc tướng như thế nào thì phóng ra ánh 

sáng như thế ấy, quang và sắc nhất định tương ưng. 

- 477 - 

Cái sắc tướng này thay đổi như thế nào? Trên Đại Kinh đã nói rất rõ ràng:  “Duy tâm 

 sở hiện, duy thức sở biến” . Tâm hiện không có rơi vào trong thức biến, cái này chúng 

ta  gọi  nó  là  chân  tướng.  Nếu  như  rơi  vào  trong  thức  biến,  chúng  ta  gọi  nó  là  vọng 

tướng. Thuật ngữ ở trong Kinh Phật không có thức biến gọi là pháp tánh thân, pháp 

tánh độ, là pháp tánh, còn thông qua thức biến thì sao? Đó là thân độ của “duy thức sở 

hiện”, mười pháp giới y chánh trang nghiêm của “duy thức sở hiện”. Nếu như không 

có duy thức mà chỉ có duy tâm sở hiện thì đó gọi là Nhất Chân Pháp Giới. Tại chỗ này 

chúng  ta  phải  hiểu  thức  biến  tâm  hiện  đều  không  phải  là  chân.  Chân  và  vọng,  định 

nghĩa ở trong nhà Phật thì vĩnh hằng bất biến là chân, không những mười pháp giới y 

chánh  trang  nghiêm  sát  na  sanh  diệt  không  phải  là  chân,  mà  Nhất  Chân  Pháp  Giới 

cũng  là  sát  na  sanh  diệt.  Đạo  lý  này  phải  hiểu.  Cho  nên  trên  “Kinh  Bát  Nhã”  nói 

 “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng” ,  cái  “phàm  sở  hữu  tướng”  này  bao  gồm  cả 

Nhất Chân Pháp Giới ở trong đó. Bạn hiểu được đạo lý này, bạn đối với Nhất Chân 

Pháp Giới, đối với Tây Phương Tịnh Độ, đối với Hoa Tạng Thế giới, bạn có thể thọ 

dụng, bạn sẽ không có chiếm hữu, bạn sẽ không có vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Đây là bạn chân chánh giác ngộ, chân chánh hiểu rõ. Nhất định không nên cho rằng 

mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  hư  vọng, chúng  ta  phải  buông  bỏ,  còn  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc là thật, Nhất Chân Pháp Giới là thật, vậy thì bạn vẫn còn có 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, bạn vĩnh viễn cũng không thấy được Thế giới Cực 

Lạc, vĩnh viễn cũng không thể khế nhập Nhất Chân Pháp Giới. Nhất Chân Pháp Giới 

nhất định là 

cái  tâm  thuần  tịnh  thuần  thiện,  không  có  một  mảy  may  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước, cảnh giới đó liền hiện tiền. Đây chính là trên đại Kinh Phật thường nói là  “Nhất 

 thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” . 

Trong  tâm  bạn  có  tưởng  (tưởng  chính  là vọng  tưởng, phân  biệt  chấp  trước)  chính là 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Còn nếu như bạn vô tưởng (cái tưởng này cũng 

không tưởng, là vô tưởng), vô tưởng  cũng không được, vô  tưởng  thì  đi đến  Trời Vô 

Tưởng. Sắc Giới Tứ Thiền có một tầng trời gọi là Trời Vô Tưởng. Vì sao lại lưu lạc ở 

Trời  Vô  Tưởng?  Cái  vô  tưởng  đó  của  bạn  là  vô  minh.  Có  tưởng  là  vọng  tưởng,  vô 

tưởng thì là vô minh. Vậy bạn phải làm sao bây giờ? Nếu bạn có cách không trụ vào 

hai bên, ở giữa cũng không, thì đây mới gọi là Bồ Tát, mới có thể siêu vượt mười pháp 

giới. Bạn từ chỗ này mà tỉ mỉ thể hội. Đương nhiên đối với người sơ học mà nói, việc 

này  thật  khó,  nghĩ  tưởng  không  đúng,  không  nghĩ  tưởng  cũng  không  đúng,  vậy  rốt 

cuộc thì như thế nào  mới đúng? Nói tóm lại thì những lời này rất khó giảng. Vì sao 

vậy? Vì không phải là cảnh giới của chúng ta. Bạn khi bình thường tu hành chính là 

luyện công, nếu bạn luyện đến công phu sắp thuần thục rồi thì bạn sẽ hiểu, bạn sẽ biết 

phải nên làm như thế nào, làm được vô cùng hoạt bát, vô cùng tự tại, trong cuộc sống 

thường ngày thì hoàn toàn giống như mọi người. Đây là gì vậy? Đây là vô vô tưởng, 

có đúng không? Vô vô tưởng là có tưởng, ta cùng với mọi người giống như nhau, tuy 

- 478 - 

là  giống  nhưng  không  có  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  đây  chính  là  vô  vọng 

tưởng. Bạn xem, có tưởng cùng vô tưởng hai bên đều không có. 

Phật Bồ Tát cùng chúng ta khác nhau chính là ở chỗ này, các Ngài không trụ vào hai 

bên. Phàm phu chúng ta thì rất phiền phức, không phải trụ ở có tưởng thì cũng trụ ở vô 

tưởng, phàm phu trụ ở một bên, không thể không trụ. Bồ Tát có bản lĩnh, hai bên đều 

không trụ, đây mới gọi là giải thoát, mới gọi là đại tự tại, ở trong “Hoa Nghiêm” nói 

pháp giới vô chướng ngại, lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Đây là 

bạn mới có năng lực. 

Cũng như Quan Thế Âm Bồ Tát tùy loại mà hóa thân vậy, nên dùng thân gì để độ thì 

liền hiện thân ấy, không phải là tự mình muốn hiện cái thân gì. Tự  mình  muốn hiện 

thân gì thì sẽ rơi vào trong vọng tưởng phân biệt chấp trước. Tự mình không cần phải 

nghĩ tưởng, mà người khác nghĩ tưởng, họ nghĩ tưởng cái thân gì thì tự nhiên liền biến 

hiện  ra  cái  thân  ấy.  Cũng  như  việc  kết  tinh  của  nước  mà  Tiến  sĩ  Giang  đã  làm  thực 

nghiệm, nước có nghĩ tưởng hay không? Không có, chúng ta dùng tâm thương yêu với 

nó thì nó liền kết tinh đẹp đẽ, dùng ác niệm đối với nó thì nó hiện ra là sự kết tinh rất 

xấu xí. Là một phản ứng rất tự nhiên, nó đích thực là không có nghĩ tưởng. Cho nên 

bạn  từ  chỗ  này  mà  thể  hiện  đây  là  pháp  tánh,  tánh  đức.  Tánh  đức  thì  có  tưởng  vô 

tưởng  đều  không  có,  nó  phản  ứng  một  cách  tự  nhiên.  Cho  nên  trên  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” đã nói là  “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng” . Chúng ta từ trong sự kết 

tinh của nước thấy được hai câu nói này của Phật đã được chứng minh rồi. 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này cũng là  “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng” , cái 

thân đó của họ là thân pháp tánh. Vì sao vậy? Vì họ không có phiền não. Không những 

kiến tư phiền não không có, mà trần sa, vô minh các Ngài đều không có, cho nên cái 

thân của các Ngài gọi là thân pháp tánh. Cái thân này của chúng ta mang phiền não tập 

khí. Mang phiền não tập khí thì nói khó nghe một chút, cái thân này của chúng ta là 

thân luân hồi, thân nghiệp báo. Phật Bồ Tát thị hiện với chúng ta gần đây nhất, chúng 

ta đều biết được Ấn Quang Đại Sư là Đại Thế Chí Bồ Tát ở Tây Phương tái lai. Đại 

Thế Chí là Đẳng Giác Bồ  Tát, cái thân đó của Ngài cùng với thân này của  chúng ta 

xem ra dường như không có khác nhau, kỳ thực thì không như nhau. Như vừa mới nói, 

chúng ta là thân nghiệp báo, Ngài là thân pháp tánh thì làm sao mà như nhau được? 

Con mắt nghiệp báo của chúng ta nhìn thấy Ngài cũng là nghiệp báo, Ngài là con mắt 

pháp tánh thì nhìn thấy chúng ta đều là pháp thân, cho nên không như nhau, cảnh giới 

này ở trong mắt của mỗi người thì hiện ra cái tướng đều không như nhau. Đạo lý này 

rất  khó  hiểu.  Thế  nhưng,  thực  nghiệm  với  nước  của  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  đích 

thực đã cung cấp cho chúng ta rất nhiều thông tin, khiến chúng ta hiểu được mỗi một 

người trong mắt của họ thì nhìn thấy cái tướng đều không như nhau, đều không tương 

đồng,  nghiệp  của  mỗi  người  đều  không  như  nhau.  Phật  Bồ  Tát  nhìn  thấy  tất  cả  mọi 

chúng sanh hết thảy đều là Phật Bồ Tát. Vì thế bạn sẽ thắc mắc, khi nào thì bạn thành 

Phật, thành Bồ Tát? Đừng hỏi người khác, bạn chỉ cần hỏi chính mình, bạn nhìn thấy 

hết thảy chúng sanh đều là Bồ Tát thì chúc mừng bạn, bạn đã thành Bồ Tát rồi. Nếu 

- 479 - 

bạn nhìn thấy hết thảy chúng sanh, người này là người tốt, người kia là người xấu thì 

bạn là một phàm phu, bạn chưa thoát được sáu nẻo luân hồi. Vì sao vậy? Vì mỗi một 

người giống như một giọt nước, bạn dùng con mắt như thế nào để ngắm nhìn nó thì nó 

biến thành cái tướng đó. Chính là đạo lý như vậy. Cho nên ở tại chỗ này bạn mới thật 

sự hiểu được Ngẫu Ích Đại Sư đã nói  “cảnh duyên không tốt xấu, tốt xấu ở tại tâm” . 

Cái tâm này chính là thức. Chúng sanh ở trong mười pháp giới này của chúng ta, hết 

thảy toàn bộ sắc tướng, đây là hư không pháp giới sát độ chúng sanh (tôi thường hay 

dùng  những  câu  này  để  nói  về  cả  cái  vũ  trụ),  là  duy  thức  sở  biến.  Chữ  “thức”  này 

chính  là  phân  biệt  chấp  trước,  là  tự  mình  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  biến 

hiện  ra  cảnh giới, không phải là cảnh giới  thật sự  ở bên ngoài. Cảnh giới thật sự thì 

bạn vĩnh viễn không nhìn thấy, lìa vọng tưởng phân biệt chấp trước thì mới có thể thấy 

được  cảnh  giới  chân  thật,  mới  có  thể  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật.  Cái  chân  tướng 

này biến hóa từng sát na. Cho nên bộ Kinh này ý nghĩa sâu rộng vô cùng, chúng ta từ 

cái quang sắc này nhìn thấy cả vũ trụ, nhìn thấy chư pháp thực tướng, sâu sắc thể hội 

được tâm hiện thức biến. 


************************************* 

Kinh văn: “Phục hữu vô lượng diệu bảo bách thiên Ma Ni, ánh sức trân kỳ, minh 

diệu nhật nguyệt”. 

Đoạn này là nói “diệu bảo trang nghiêm”. Có vô lượng vô biên “diệu bảo”. Cái diệu 

bảo này là tự tánh vốn có đầy đủ. “Ma Ni” là tiếng Ấn Độ, ý nghĩa của nó là vừa ý. 

Vừa ý là sống động, không phải chết cứng, bạn thích như thế nào thì nó liền hiện như 

thế đó, có thể tùy theo sự ưa thích của con người, ở đây gọi là Ma Ni. Trên Kinh này 

nói, vô lượng diệu bảo trăm nghìn Ma Ni trang nghiêm hoa sen, cho nên gọi là “trân 

kỳ”. 

Chúng ta đem lời chú giải của Hoàng lão cư sĩ đọc qua một lần, sau đó chúng ta lại 

suy  nghĩ  ý  nghĩa  ở  chỗ  này.  Ngài  viết:   “Thử  chư  diệu  bảo,  phóng  vô  lượng  quang, 

 quang cụ chúng sắc, sắc phục sanh quang, hỗ ánh hỗ sức, cố vân ánh sức, minh siêu 

 nhật  nguyệt” .  Quang  minh  của  nó  hơn  cả  mặt  trời  mặt  trăng,  cho  nên  nói  là   “minh 

 diệu nhật nguyệt” . Cũng như ở trong “Quán Kinh” đã nói  “nhất  nhất diệp gian” . Ở 

giữa những cánh hoa của hoa, giữa những cánh hoa với nhau:  “Hữu bách ức Ma Ni 

 châu vương dĩ vi ánh sức nhất nhất Ma Ni châu phóng thiên quang minh” . Ngài lấy 

“Quán Kinh” để mà nói rõ với chúng ta. Ý nghĩa ở chỗ này rất sâu, cảnh giới vô cùng 

vô  cùng  rộng.  Chúng  ta  từ  trong  những  sự  tướng  này  mà  quan  sát.  Sự  tướng  là  nói 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Bạn ở chỗ này xem thấy  “vô  lượng  diệu bảo 

 bách thiên Ma Ni” ,   “trân kỳ” ,   “ánh sức” ,   “minh diệu nhật nguyệt” . Chúng ta vì sao 

mà không nhìn thấy? Chúng ta tuy không nhìn thấy nhưng cảnh giới thì ở trước mắt, ở 

ngay bên cạnh, chúng ta không nhìn thấy là vì lơ là sơ suất, tâm của bạn quá thô. Việc 

này  trong  nhà  Phật  thường  hay  nói  là  nghiệp  chướng  quá  nặng,  cho  nên  bạn  nhìn 

không thấy. Thật vậy, nó ở ngay trước mắt. 

- 480 - 

Tôi nghĩ, thời gian chắc cũng không lâu thì bức tranh “Địa Ngục Biến Tướng Đồ” của 

lão cư sĩ Giang sẽ gửi đến nơi này, sẽ trưng bày ở nơi này để các vị tỉ mỉ mà xem địa 

ngục. Địa ngục diệu bảo trang nghiêm, có quang có sắc. Bạn từ từ mà thưởng thức, tỉ 

mỉ  mà xem xét, bạn mới hiểu được trong mười pháp giới kỳ diệu vô cùng, chư Phật 

Bồ  Tát  đều  ứng  hóa  ở  trong  đó.  Quan  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  ai  ai  cũng  đều 

thích, nhưng hiện  ra cái tướng đó  ở  dưới địa ngục, các vị  mà  xem  thấy  nhất định sẽ 

không thể ưa thích được. Trong nhà Phật thường hay làm khóa lễ Phóng Diệm Khẩu 

thí thực cô hồn, tôi nghĩ các lão đồng học đều rất quen thuộc. Đài Diệm Khẩu ở đối 

diện, các vị nhìn thấy có một vị quỷ vương được dùng giấy để làm thành, danh hiệu 

của  Ngài  là  Tiêu  Diện  Đại  Sĩ,  mặt  xanh  lại  có  răng  nanh  nhìn  rất  đáng  sợ.  Đó  là  ai 

vậy? Là Quan Thế Âm Bồ Tát. Nên dùng thân gì để độ thì liền hiện thân đó. Quan Thế 

Âm Bồ Tát ở trong quỷ đạo thì hiện cái thân là quỷ vương, ở trong súc sanh đạo để độ 

súc sanh thì Ngài cũng hiện cái thân súc sanh như vậy, ở nơi nào mà duyên của chúng 

sanh thành thục thì tự nhiên Ngài sẽ ứng hóa tại nơi đó. 

Trong nhà Phật chúng ta có quyển sách nhỏ gọi là “Vật Do Như Thử”, tôi tin rằng có 

rất nhiều người đã đọc qua. Trong đó nói về súc sanh, có rất nhiều súc sanh là Phật Bồ 

Tát hóa thân. Phật muốn độ những con heo đó thì Ngài phải hiện thân con heo ngày 

ngày  giảng  Kinh  thuyết  pháp  với  heo.  Ngài  không  hiện  thân  heo  thì  làm  sao  có  thể 

giảng được chứ? Không có cách nào để truyền đạt cho nhau. Các Ngài muốn độ đàn 

gà thì phải hiện thân gà. Cho nên các vị có lúc sát sanh, giết heo, giết gà, nói không 

chừng đó là Bồ Tát, là Phật, bạn lại giết hại mất rồi. Điều này rất có thể xảy ra. Bạn 

mới  hiểu  được  chư  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  không  nơi  nào  mà  không  hiện  thân. 

Không những hiện thân hữu tình mà còn hiện thân vô tình (vô tình là hoa cỏ cây lá), 

có  thể khiến  cho  hết thảy  chúng sanh thấy sắc nghe hương  mà  giác ngộ. Việc này  ở 

trong các Kinh điển của nhà Phật đều có ghi chép rất nhiều, chúng ta nên hiểu rõ, nên 

biết được. 

Trong  nhiều  năm  như vậy,  tôi  từ  trong  Đại  thừa giáo  thể  hội được vũ  trụ  là  một  cái 

sinh mạng, cùng một thể, đem nói thành là một cái sinh mạng thể cộng đồng. Dùng lời 

của Phật pháp để mà nói, đây là nghĩa thứ hai, không phải nghĩa thứ nhất. Vậy nghĩa 

thứ nhất thì nói như thế nào? Trong nghĩa thứ nhất là  “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành 

 xứ diệt” , thật sự là không có cách nào nói ra được. Nếu như miễn cưỡng mà nói với 

bạn  thì  bạn  không  tin, bạn  không  thể  chấp  nhận  được. Cả  cái  vũ  trụ  này  là  một  bản 

thân ta, đây là nói thật với bạn, quyết định là không có gì sai biệt. Cho nên chúng tôi 

nói là một cái sinh mạng thể cộng đồng thì mọi người có thể chấp nhận, nói là chính 

mình thì không có ai có thể tiếp nhận. Những lời này phải nói với ai? Là Pháp Thân 

Bồ Tát. Pháp Thân Bồ Tát thì không có vấn đề gì, họ nghe xong thì gật đầu. Không 

phải Pháp Thân Bồ Tát thì nghe sẽ không hiểu, họ sẽ không tin. Đó mới gọi là chân 

thật. Cho nên cảnh giới này phải thân chứng, sau đó thì bạn mới hiểu được trong 

Kinh Phật nói thú vị vô cùng. Bạn thật sự mà hiểu được Kinh Phật thì bất kỳ thứ 

vui  gì  của  thế  gian này  bạn  cũng  đều  xả  bỏ  nó. Vì sao vậy? Vì không thấy thú vị 

- 481 - 

nữa,  không  thể  so  bì  với  Kinh  Phật  được.  Pháp  vị  của  mỗi  câu  mỗi  chữ  Kinh  Phật 

không có cùng tận, sự vui thú gì của thế gian này cũng không có cách nào so sánh nổi, 

sắc  thanh  hương  vị  hết  thảy  đều  không  thể  sánh  bằng.  Cho  nên  chúng  ta  học  Phật 

không thể không chăm chỉ, không thể không khế nhập tam muội ở trong đó. Chúng ta 

học “Vô Lượng Thọ”, Vô Lượng Thọ tam muội bạn phải có thể khế nhập thì bạn mới 

có  thể  được  thọ  dụng,  bạn  mới  có  thể  được  hoan  hỷ.  Nó  có  thể  thay  đổi  được  quan 

niệm của chúng ta, có thể thay đổi được thể chất của chúng ta, có thể thay đổi được 

cuộc sống của chúng ta, có thể thay đổi được tất cả, thay đổi đến thập toàn thập mỹ, 

không có một chút khiếm khuyết gì. 

Được rồi, hôm nay chỉ giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật! 

















- 482 - 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-261-310





